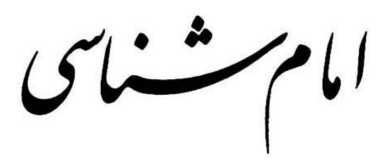
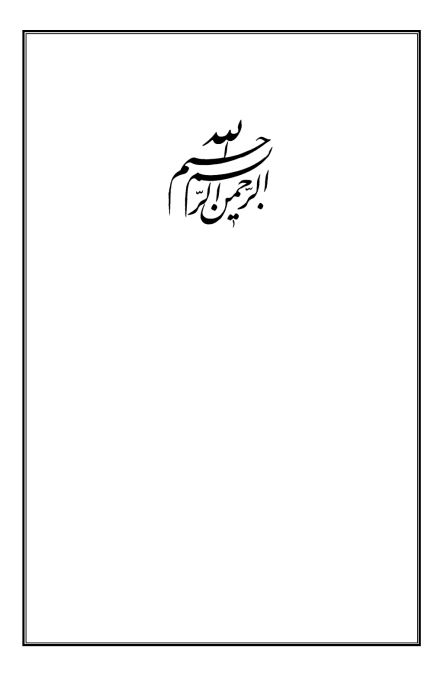
نمولهت لم پنه منده وساد ف ارد بناه منده می ارد طده می ارد ازقمت ازقمت



تأیین صرت علامه آیا امندهاج سنسید مخد حمین جرانی قدُسُ امند نفسند الزکیّة



## بهولغريز

# ا مام شناسی

بحث ای تفییری فلمفی، روائی، ارتجی، اجهامی در بارهٔ ا مامت و دایت بطورکلیّ: در بارهٔ ا مامت و دایت بطورکلیّ: و در بارهٔ ا مامت و دلایت امیگرلیمنیسن علیّ بن بطاییب و اثمیّهٔ معصُومین سلامُ البَّهٔ علیم الجمعین بخصوص بخصوص در سهای سند لالی علمی شخف د از قرآن کریم وروایات وارده از خاصّه وعلمه؛ وا بحاحث حلیّ و نقدی بیسب اموُن کلیت

لمؤلّفه مختیر سید محد حسن حسرانی عفی عنه

### فهرست امام شناسی جلد (۱٤)

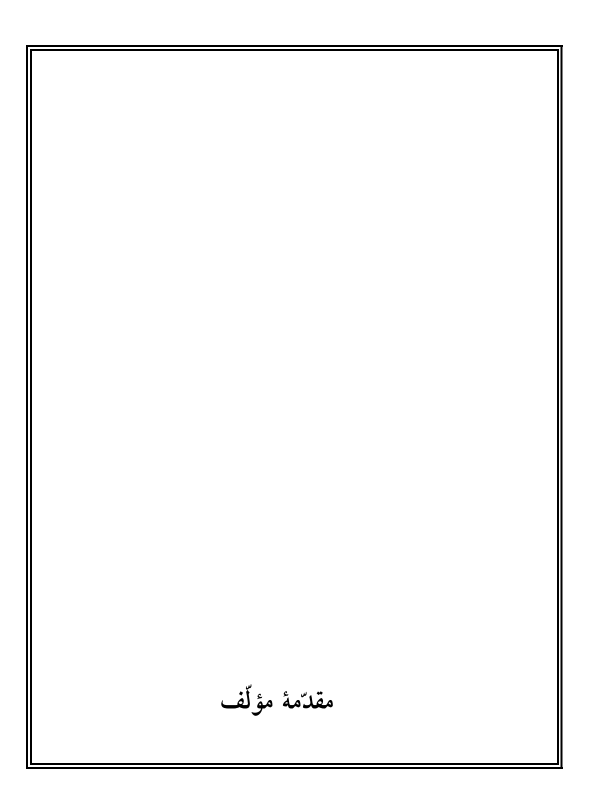
| صفحه | مطلب                                                         |
|------|--------------------------------------------------------------|
| 11   | مقلاّمه                                                      |
|      | درس یک صد و نود و ششم تا درس دویستم:                         |
|      | أمر قرآن و پیامبر به کتابت و تربیت کاتبان                    |
|      | از صفحهٔ ۱۷ تا صفحهٔ ۱۹٦                                     |
|      | شامل مطالب:                                                  |
| ١٨   | اهمیت تدریس و کتابت                                          |
| ۲.   | تفسیرآیه دین و تجارت از سورهٔ بقره                           |
| 77   | استشهاد به آیات قرآن کریم بر وجوب کتابت                      |
| 77   | کتابت در زمان رسول خدا ﷺ                                     |
| *^   | روایات رسول خدا ﷺ در امر به کتابت                            |
| ٣٤   | كتاب صحيفة صادقة عبداللـه بن عمرو در زمان رسول خدا ﷺ         |
| ٣٦   | کتابت در زمان رسول خدا ﷺ                                     |
| ٣٨   | تعمّد خطیب در عدم نقل روایات منع عمر از کتابت رسول خدا ﷺ     |
| ٤٠   | منع عمر از کتابت براساس أغراض سیاسی بوده است                 |
| ٤٢   | منع عمر از کتابت حدیث پیامبرﷺ                                |
| ٤٨   | ردٌ علامهٔ امینی بر عمر در منع از کتابت حدیث                 |
| ٥٢   | رأی عمر دربارهٔ کتب                                          |
| ٥٦   | صحابه سنّت رسول خدا ﷺ را نقل می کردند                        |
| ٥٨   | نظر گلدزيهر دربارهٔ كتابت حديث                               |
| ٦٠   | آفات اعتقاد به حَسْبنا كتابُ الله                            |
| 77   | با وجود سنّت، نیاز به امام باقی است                          |
| ٦٤   | سخن احمد أمين در نياز به سنّت                                |
| ٦٦   | مباحثة آيةالله كاشف الغطاء با أحمد أمين                      |
| 7.4  | اعترافات أحمد أمين به منع عمر از نوشتن رسول خدا ﷺ در مرض موت |
| ٧٠   | اعتراف أحمد أمين به غلط بودن خلافت أبوبكر و عمر              |

| صفحه  | مطلب                                                                |
|-------|---------------------------------------------------------------------|
| ٧٢    | اعتراف أحمد أمين به مطاعن عثمان                                     |
| ٧٤    | گفتار مرحوم مظفر در ترک نصّ بر خلیفه                                |
| ٧٦    | اعترافات أحمد أمين عين عقائد شيعه است                               |
| ٧٨    | سخن مستشار عبدالحليم بر تقدّم على التَكِيُّلا در كتابت حديث         |
| ۸۰    | سخن مستشار عبدالحليم درباره مصحف على التلكيل                        |
| ٨٢    | ردٌ مردم مصحف جمع أُوري شدهٔ عليّ الطِّيِّكُلا را                   |
| ٨٤    | بیان علاَّمهٔ طباطبائی (ره) دربارهٔ عدم تحریف قرآن                  |
| ٨٨    | استدلال به تحدی قرآن، بر عدم تحریف قرآن                             |
| 9 £   | استدلال به امثال حدیث ثقلین بر عدم تحریف قرآن                       |
| 47    | أدلّهٔ حشویّه و محدّثین شیعه و عامّه در تحریف قرآن                  |
| 1 • • | استدلال به إجماع بر عدم تحریف مستلزمد َور است                       |
| 1 + 7 | استدلال به أخبار تحریف و پاسخ آن                                    |
| 1+1   | أخبار تحريف مدسوس است                                               |
| 118   | سخن علاّمهٔ طباطبائی(ره) در جمع آوری قرآن                           |
| 178   | کلام طبرسی وسیّد مرتضی در عدم تحریف قرآن                            |
| 771   | گفتار آیةاللـه میرزا حسن آشتیانی در عدم تحریف قرآن                  |
| 171   | نظر شیخ صدوق و شیخ مفید در عدم تحریف قرآن                           |
| 14.   | سخن امام هن <i>دی</i> در تبرئهٔ شیعه از قول به تحریف                |
| 144   | گفتار شیخ طوس <i>ی</i> (ره) در عدم تحریف قرآن                       |
| 148   | نقل سورهای تحریف شده از « دبستان مذاهب»                             |
| 147   | سخن صاحب الذّريعة دربارهٔ كتاب « دبستان مذاهب»                      |
| ١٣٨   | متن كتاب « دبستان مذاهب» دربارهٔ عقائد شیعه                         |
| 127   | نقل سخن محمّد أمين استرآبادي در طريقهٔ أخباريّه                     |
| 122   | نقدی بر مکتب أخباری                                                 |
| 121   | نقدى بر كتاب فصل الخطاب در تحريف قرآن                               |
| 181   | نقدی بر محدث نوری (ره) در تألیف کتاب « فصل الخطاب»                  |
| 10.   | گفتار صاحب الذّريعة دربارهٔ « فصل الخطاب»                           |
| 108   | گفتار آیة اللـه أمین جبل عاملی در عدم تحریف قرآن                    |
| 101   | گفتار سی <i>ّد محمّد</i> تیجانی در تبرئهٔ شیعه از قول به تحریف<br>م |
| 777   | در میان اهل سنّت هم قائلِ به تحریف وجود دارد                        |
| 174   | بحث مفصّل و عالمانهٔ علاّمهٔ بلاغی در عدم تحریف قرآن                |

مطلب صفحه

|     | درس دویست ویکم تا درس دویست و دهم:<br>کتبی که شیعه تألیف کرده است. و تقدّم شیعه در جمیع علوم       |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | از صفحهٔ ۱۹۹ تا صفحهٔ ۳۸۸                                                                          |
|     | شامل مطالب:                                                                                        |
| 7   | تفسير آية: ن وَ الْقَلَم وَ مَا يَسْطُرُونَ                                                        |
| 3.7 | مصحف على التَّلِيْقُلَا                                                                            |
| 7.7 | روایات در خصوصیت کتاب جامعه                                                                        |
| ۲.۸ | تفسير علاّمهٔ مجلسي (ره) دربارهٔ علم اعظم امامان                                                   |
| 71. | روایات « بصائراللدّرجات» در خصوصیت جامعه                                                           |
| 717 | گفتار آیةاللـه حسن صدر در تقدّم شیعه در تدوین                                                      |
| 77. | خصوصیّات کتاب جفر                                                                                  |
| 777 | روایات وارده دربارهٔ جفر                                                                           |
| 74. | بیان علاّمهٔ مجلسی (ره) دربارهٔ جفر                                                                |
| 747 | روایات دیگر وارده دربارهٔ جفر                                                                      |
| 777 | اصول و قواعد جفر، اصولی صحیح است                                                                   |
| 777 | أئمّه التَّلِيَّةُ از جفر استكشاف مغيبات مينمودهاند                                                |
| 75. | گفتار علماء دربارهٔ جفر                                                                            |
| 737 | گفتار ابنخلدون دربارهٔ جفر                                                                         |
| 722 | شرح حال فواطم در زمان هجرت                                                                         |
| 737 | اتهامات رافعی بر شیعه در تفسیر قرآن براساس علم جفر                                                 |
| 727 | گفتار علاّمهٔ محسن امین دربارهٔ جفر                                                                |
| 70. | خواب رسول خدا ﷺ دربارهٔ حکومت بنیامیّه                                                             |
| 707 | ردٌ علاّمهٔ امین بر رافعی در اتهامات وی                                                            |
| 702 | تحریف سیّد حسن امین در کتاب « أعیان الشیعهٔ» پدرش                                                  |
| 701 | تحریف و جنایتی دیگر از سیّد حسن امین                                                               |
| 777 | گفتار مغنیّه دربارهٔ جفر                                                                           |
| 377 | گفتار مغنیه در کیفیت علم غیب امامان التیکی از التحقیقی از معنیه در کیفیت علم غیب امامان التحقیقی ا |
| 77. | نقد کلام مغنیه و امثال او در علم غیب امامان                                                        |
| 777 | اثبات علم غیب از طریق جفر در گفتار ایجی و میر سیّد شریف                                            |
| 777 | مشکل بودن باور بسیاری از مسائل غیبیه برای علمائی که راه عرفان را نپیمودهاند                        |
| ۲۸۰ | إخبار آيةاللـه بهجت از ضمير مؤلَّف                                                                 |

| لب                                                                                                               | صفحه        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| نفتار مستشار عبدالحليم دربارة جفر                                                                                | 7.77        |
| سحيفة اسامي شيعيان نزد امامصادق الطَّيِّةٌ غير از جفر بوده است                                                   | TAE         |
| سرح کتاب دیات از سید حس <sup>ن</sup> صدر                                                                         | ۲۸۲         |
| ۔<br>وایات بخاری در صحیفهٔ دیات                                                                                  | YAA         |
| نفتار ابوريّه دربارهٔ صحيفهٔ ديات                                                                                | 797         |
| وايات شيعه دربارة صحيفة ديات                                                                                     | 797         |
| سحيفة فرائض چهارمين تدوين اميرالمؤمنين العَلِيُّة                                                                | 79.         |
| تتاب ستّين پنجمين تدوين اميرالمؤمنين                                                                             | ٣           |
| ِدَ علاَمهٔ امین بر رافعی دربارهٔ کتاب ستّین                                                                     | ٣.٢         |
| صحف فاطمه التَّلْخِلُلُا از مدوَّنات علىّ التَّلْخِلُلا است                                                      | ٣.٤         |
| وايات دربارهٔ هويّت مصحف فاطمه التَّلِيَّكُنْ                                                                    | ٣.٦         |
| للام علاَّمهٔ امین در عظمت مصحف فاطمه التَّلَیُّالاّ                                                             | ٣١.         |
| ر<br>تنابت على التَّلِيُّلِمُ اسامي ائمّه را به املاء رسول خدا ﷺ                                                 | 777         |
| نفتار مغنیه دربارهٔ مصحف فاطمهالگلیگار                                                                           | 718         |
| عدیث لوح فاطمه التَّلِیُّالاً                                                                                    | <b>T1</b> A |
| عدیث نامههای سربمهر آسمانی در ولایت دوازده امام التیکی ا                                                         | ٣٢٨         |
| ورافع نخستین موتَّلف در شیعه پس از امیرالمؤمنین التَّلْیُکلا                                                     | 777         |
| ۔<br>قدم سُنَن ابورافع بر کتاب سلیم                                                                              | ٣٣٦         |
| ،<br>دوین اهل سنّت پس از دو قرن بوده است                                                                         | TTA         |
| ِدَ بی فائدهٔ محمّد عجّاج خطیب بر سیّد حسن صدر                                                                   | 727         |
| نلام ُسیخ محمود أبوریّه در کیفیّت تدوین اهل سنّت                                                                 | ٣٤٤         |
| لائل اینکه تدوین عامّه در رأس صدهٔ سوم بوده است                                                                  | ٣٦.         |
| نلام ابوریّه در تکوّن اسرائیلیات در حدیث ٔ                                                                       | ٣٦٢         |
| ً<br>ہی اکید بیامبر ﷺ از روایت اسرائیلیات                                                                        | ٣٦٨         |
| مستی روایات ابوهریره و عبدالله بن عمرو                                                                           | ٣٧٠         |
| دِّ ابوریّه بر احادیث ابوهریره                                                                                   | ٣٧٢         |
| وارزشي صحيفة عبدالله بن عمرو                                                                                     | TV £        |
| ت<br>فاع محمّ <i>د عجّاج</i> از صحیفهٔ عبدالله بن عمرو                                                           | ٣٧٦         |
| ے۔<br>نمد گفتار محمد عجّاج د ر ردّ بر ابوریّه                                                                    | ٣٨٠         |
| ت<br>ئىلمان فارسى و أبوذرً غِفارى، دو صحابى مُدَوِّن بودەاند                                                     | ٣٨٦         |
| - Carlotte and the Carlotte |             |



#### بسم الله الرّحمن الرّحيم مقدّمه

للّه الحمد و له المنّة جلد سيزدهم «امام شناسى» از دورهٔ علوم و معارف اسلام در روز بيست و پنجم شهر مبارک رمضان سنهٔ يکهزار و چهارصد و ده هجريّه قمريّه به پايان رسيد، و اين جلد فقط بحث در پيرامون حديث ثَقَلَيْن را استيعاب نمود؛ و از جهت دلالت وضوح آن در عصمت و همتا بودن أئمّه طاهرين (صلوات الله و سلامه عليهم) با قرآن کريم و حجيّت کلامشان تا روز بازپسين به اثبات رسيد. از اينرو نگارنده مي بايست بدون فاصله و درنگ از خداوند متعال مدد مي جست تا جلد چهاردهم شروع گردد و در بقيّه مباحثي دربارهٔ امامت که شرح آن مختصراً در مقدّمهٔ مجلّد سيزدهم آمده است بحث و تحقيق به عمل آيد.

امّا چون کتاب «وظیفهٔ فرد مسلمان در إحیای حکومت اسلام» که حاوی مطالبی ضمن بحث با رفقای صمیمی و أخلاء روحانی بلدهٔ طیّبهٔ أرض أقدس مشهد رضوی (علی شاهدها آلاف التّحیّهٔ والإکرام) بود، در شهر شوال المکرّم همان سال یعنی ۱۶۱۰ تحریر و سپس انتشار یافت، و در آنجا اشاره شده بود که این مباحث ادامه دارد و این کتاب باید مجلّد أوّل و ابتدائی دروسی به دنبالهٔ آن در حکومت اسلام قرار گیرد؛ لهذا از طرفی برای تتمیم مباحث سابقه، و از طرف دیگر چون این مباحث بعینها از حکومت امام و ولایت فقیه بحث مینمود، و این خود یکی از مطالب موعودهٔ در مجلّد چهاردهم به شمار میرفت، بنابراین اساس پس از ماه مبارک رمضان سنهٔ یکهزار و چهارصد و یازده با اخوان طلاّب دینی و أکارم فضلای

امام شناسی(۱٤)

روحانی این شهر مقد س بحثی را در تحت عنوان ولایت فقیه در حکومت اسلام شروع نمود، به طور متوسط، نه آنقدر مختصر که مطلبی به دست نیاید و نه آنقدر مفصل که رشته بدر رود، و در مدّت سه ماه که چهل و هشت جلسهٔ کامل را استیعاب نمود، در میان گذارده شد؛ و الحمدلله روی مطالب معنونه بحث کافی و وافی به عمل آمد و سپس تحریر و در چهار مجلّد برای طبع آماده شد.

در ماه رجب المرجّب یکهزار و چهارصد و دوازده حقیر کتابی را به نام «رُوح مُجَرَّد»: یادنامهٔ حاج سیّد هاشم حلیّاد قدس سرّه شروع نموده و مدیّت تدوینش سه ماه به طول انجامید. چون حضرت معظّم له شه از شاگردان أقدم و أسبق و أفضل فردوس و ساده آیة الحق و العرفان و سند الحکمة و الایقان: مرحوم آیة الله حاج سیّد میرزا علی آقای قاضی قدس سرّه بودهاند و از گرامی ترین اساتید حقیر در مباحث اخلاق و عرفان محسوب می شدند، لهذا این کتاب به شمارهٔ ٤ از سلسلهٔ دورهٔ علوم و معارف اسلام که در قسمت اخلاق و فلسفه و عرفان است انتشار می یابد؛ کما آنکه دورهٔ کتاب «ولایت فقیه در حکومت اسلام» به شمارهٔ ۲ از این دوره انتشار می یابد که شامل مباحث علمی و مسائل فقهی می باشد.

خدا را سپاسگزاریم که توفیق مرحمت فرمود و خامهٔ حقیر را در این أمه غیر بعید به تحریر و نگارش این مسائل به جریان انداخت؛ و اینک بحمدالله که روز عید سعید غدیر خم از سنهٔ یکهزار و چهارصد و دوازده هجریهٔ قمریه میباشد شروع به مجلد چهاردهم از «امام شناسی» را که به شمارهٔ ۲ از دورهٔ علوم و معارف اسلام مشخص گردیده است مقدر فرمود. و ما تو فیقی إلا بالله عَلیه تو کیلت و الیه انیه انیب الحمد المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد علیه السلام.

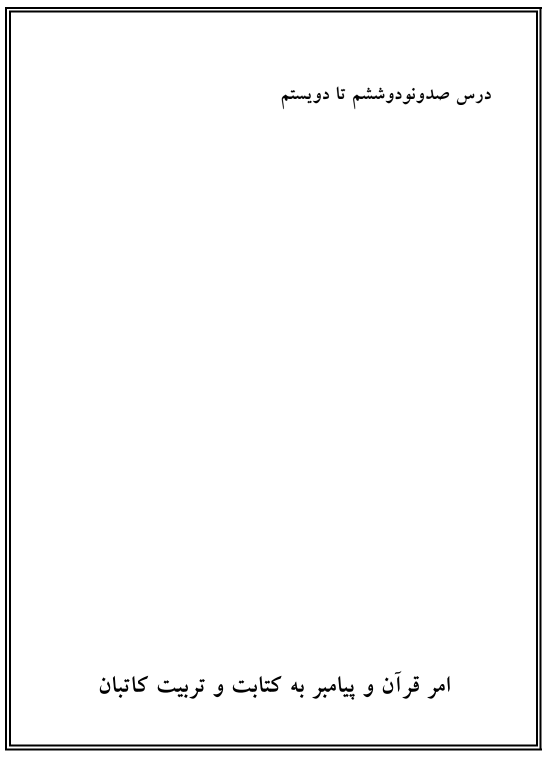
هست بی شبهه خطا چون بر بُتان نام خدا

بركسى غير از تو إطلاق أميرالمؤمنين

امام شناسی(۱٤) مقدّمه

السَّلامُ عَلَيْكَ يَا أميراً لْمؤمِنين، و سيِّد الْوصِيِّين، و إمَام السَّورة و يَعْسُوب الْمؤمِنين، و يَعْسُوب الْمؤمِنين، و وَ رَحْمَةُ اللهِ و بَركاتُهُ.

مشهد مقد س دو ساعت به ظهر ماندهٔ روز ۱۸ دوالحج الحرام ۱٤۱۲ هجریهٔ قمریه عبده الفقیر: سید محمد حسین حسینی طهرانی



#### درس ۱۹۹ تا ۲۰۰

بسم الله الرّحمن الرّحيم و صلّى الله على محمد و آله الطّاهرين؛ و صلّى الله على محمد و آله الطّاهرين؛ و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدِّين؛ و لاحول و لا قُوَّة إلاّ بالله العَلَى ً العظيم.

قال اللهُ الحكيمُ في كتابهِ الكريم:

مَا كَانَ لِبَشَرِ لَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَ النَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّـاسِ كُونُـوا عِبـاداً لــى مِنْ دُون اللَّهِ وَلَكِنَ كُونُوا رَبّانيّيـنَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَ بِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ. \

«در توان و قدرت هیچ فرد انسان چنین حقّی نیست که پس از آنکه خداوند به وی کتاب آسمانی و حکم و نبویّت را داده باشد، به مردم بگوید: شما بندگان من باشید نه بندگان خدا! ولیکن برای وی این حق هست که به مردم بگوید: شما رجال الهی مربّی بشر بوده باشید، به سبب آنکه روش و منهاج شما بر آن بوده است که کتاب السهی را تعلیم مینموده اید و در درس دادن آن مزاولت و ممارست داشته اید!»

درس دادن عبارت است از تعلیم به کیفیّت مخصوصی که غالباً با خواندن از روی کتاب توأم باشد و آن أخص ً از مطلق تعلیم است چنانکه حضرت استاذنا الاکْرم

١\_ هفتاد و نهمين آيه از سورهٔ آل عمران: سوّمين سوره از قرآن كريم.

افاده فرموده اند: وَ الدِّراسَةُ أَخْصُّ مِنَ التَّعْليمِ فَإِنَّهُ يُسْتَعْمَلُ غالِباً فيما يُتَعَلَّمُ عَنِ النَّعْليمِ النَّعْلِيمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْليمِ النَّعْليمِ النَّعْلِيمِ النَّامِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّهِ النَّهِ النَّعْلِيمِ النَّامِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ الْعِلْمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ النَّعْلِيمِ ال

اصل کتاب، نوشته ای است که با کتابت صورت می گیرد، و تدریس کتاب هم غالباً با نوشتن و تعلیم آن به صورت کتابت است. بنابراین کتابت نقش مهم و مؤشّری در تدریس و تعلیم دارد.

در این آیهٔ مبارکه خداوند می فرماید: وظیفهٔ انبیای الهی که به ایشان کتاب الهی و حکم و نبویت داده شده است آن است که مردم را به خواندن و تعلیم و تدریس کتاب و احکام از راه تربیت استادان و مربیانی الهی که پیوسته با کتابشان ممارست دارند و در خواندن و تدریس و تعلیم آن مزاولت می نمایند آشنا کنند.

علمای ربّانی که در تحت تعلیم و تربیت پیامبران عِظام میباشند به وسیلهٔ خواندن و نوشتن و کتابت کتابهای آسمانی و پیوسته دخالت نمبودن در تعلیم و تدریس آنها، مردم را به شاهراه سعادت رهبری مینمایند. بنابراین یگانه راه و طریق هدایت مردم از راه انبیاء و پیغمبران، علمائی میباشند که در وسط قرار گرفته و کارشان در اثر کتابت و دراست آیات الهیّه، فهماندن حقایق دین به اذهان عامّهٔ مردم است و این مأموریّت، تنها به واسطهٔ تدریس و تعلیم کتاب که لازمهاش کتابت و نوشتن است تحقّق می یابد.

در قرآن مجید نام کتاب و کُتُب و مشتقّات از مادّهٔ کتابت بسیار برده شده است و کأنّه علاوه بر تدریس و تدرّس علوم، خصوص عنوان کتابت در ایصال و افهام آن دراسات و تعلیمات مؤثّر است.

در بعضی أحكام، كتابت را از لوازم شمرده و امر بــدان كـرده اسـت. در آيـهٔ ۲۸۲ و آيهٔ بعد از آن از سورهٔ بقره میبینیم كه در ده جا لفظ و عنوان كتابت عنوان شده است:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنـوًا إِذَا تَدَايَئْتُمْ بَـدِيْنِ إِلَـى أَجـَل مُسَمَّـى فَاكْتُبُـوهُ (١) وَلْيَكْتُب ْ بَيْنَكُـمْ

۱\_ « الميزان في تفسير القرآن» ج ٣، ص ٣٠٤.

كَاتِبُ بِالْعَدْلِ (٢) وَ لاَيَابَ كَاتِبُ لَنْ يَكْتُب كَمَا عَلَّمَهُ الله فَلْيَكْتُب ْ (٣) وَ لْيُمْلِلِ الَّذَى عَلَيْهِ الْحَقُ عَلَيْهِ الْحَقُ (٤) وَلْيَتَق الله وَرَبَّهُ (٥) وَ لاَيَبْحُس ْ مِنْهُ شَيْئاً (٦) فإنْ كَانَ الَّذَى عَلَيْهِ الْحَقُ عَلَيْهِ الْحَقُ سَفيهاً (٧) وُ ضَعيفاً (٧) وُ وَضَعيفاً (٨) وُ لاَيَسْتَظِيعُ لَنْ يُمِلَّ هُووَ (٩) فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ (١٠) وَ اسْتَشْهُدُوا شَهيدَيْنِ (١١) مِنْ رَجَالِكُمْ (١٢) فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَ امْرَأَتَانِ (١٣) مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ (١٤) أَن تَضِلَّ إحْداهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْداهُمَا الأُحْرى وَ لاَيَابُ (١٤) وَ مَمَّن ثَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءُ (١٤) أَن تَضِلَّ إحْداهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْداهُمَا الأُحْرى وَ لاَيَابُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ وَ أَقْدُولُ وَ الْاَسْتَعُمُوا أَن تَكْتُبُوهُ صَعْيراً (١٦) أَوْ كَبِيراً (١٦) إِلَى أَجَلِهِ ذَلِكُمْ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا (١٥) وَ لاَتَسْتَمُوا أَن تَكْتُبُوهُ صَعْيراً (١٦) أَوْ كَبِيراً (١٦) إِلَى أَجَلِهِ ذَلِكُمْ أَعْدُلُوا فَإِنَّهُ هَاوَقَ وَ أَدني وَ الْاسَانُ مَنْ اللهِ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله وَ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله وَ اللهُ وَاللهُ وَالله وَ اللهُ وَالله والله والله والمُولِق والله والمُولِق والمؤلّف والمؤلّف والمؤلّف والمؤلّف والمؤلّف والمؤلّف والمؤ

وَ ۚ لِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَر وَ لَمْ تَجِدُوا كَاتِباً فَرِهَانٌ (٢٤) مَقْبُوضَةٌ (٢٥) فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الَّذِي اؤْتُمِنَ أَمائتَهُ (٢٦) وَلْيَتَّقَ اللّهَ رَبَّـهُ (٢٧)وَ لاَتَكْتُمُ وا الشَّـهَادَةَ (٢٨) وَ مَـنْ يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ (٢٩) وَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ.

«ای کسانی که ایمان آوردهاید، اگر در میانتان معاملهٔ استقراضی و یا مبادلهٔ مدتراری تا رأس زمان معهود و مشخصی واقع شود، بر شما لازم است زمان أجل و سررسید آن را بنویسید (۱)، و باید در میان شما کسی باشد که آن سَند را به راستی و درستی تنظیم کند و بنویسد (۲)، و نباید نویسنده در برابر این موهبت که خداوند به او تعلیم را عنایت کرده است از نوشتن دریغ نماید، پس بر وی واجب است که بنویسد (۳)، و بر شخص مدیون واجب است مقدار دین را بر کاتب إملاء و القاء کند و کاتب از جانب وی بر عهدهٔ وی بنویسد (۱)، و مرد إملاء کنندهٔ مدیون، و یا مرد کاتب و منظم نمایندهٔ سند، باید تقوای خداوند را ملحوظ داشته (۵) و از دَیْن مقرر و معهود، چیزی کمتر ننویسند، و از مقدارش نکاهند (۲)، و مدیون (که بر عهدهٔ اوست که در رأس مدّت معیّن طلب را پرداخت نماید) اگر سفیه (کم عقل و تبذیر کننده) بود (۷)، و یا ضعیف (صغیر نابالغ و یا پیر فرتوت و خرفت) بود (۸)، و یا

قدرت بر إملاء را (به واسطهٔ لال بودن و يا جهالت به لغت) نداشت (۹)، در اين صورت لازم است که ولی و صاحب اختیار امور او از روی راستی و درستی (۱۰) بجای وی إملاء كند، و باید دو نفر گواه (۱۱) را از میان مردان مسلمانتان (۱۲) بر این قضیّه گواه گیرید! و اگر دو نفر مرد نبودند باید یک نفر مرد و دو نفر زن (۱۳)، از گواهانی که شما آنان را می پسندید و به صداقتشان صِحَّه می نهید (۱۶)، بر این امر گواه باشند؛ (و دو نفر زن بجای یک نفر مرد) بدین علّت است کـه اگـر یکـی از آن زنـان داستان تحمّل شهادت را فراموش نمود آن زن دیگر وی را در موقع اداء شهادت به یاد آورد. و نبایستی گواهانی که تحمّل شهادت را نمودهاند در وقتی که ایشان را برای ادای شهادت می طلبند إبا و امتناع نمایند (۱۵)، و نباید از نوشتن و تنظیم سَنَد، ملول و خسته شوید؛ خواه آن معامله و دَیْن، کوچک باشد (۱٦) یا بزرگ (۱۷)، زیرا که (این تنظیم سَنَد و نوشتار سه فائدهٔ مهم دارد:) در نزد خداونـد معاملهای راستین تر و استوار تر است و برای اداء شهادت، قویم تر و محکمتر، و به عدم ییدایش شک و شبهه در مقدار دین و در زمان لزوم پرداخت، نزدیک تر. مگر آنکه معاملهٔ نقدی دست به دست در میان شما صورت گیرد که در این فرض اگر نوشتهای در میان نباشد اشکال نخواهد داشت (۱۸)، و هنگامی که معاملهای را انجام می دهید بایستی بر آن گواه بگیرید (۱۹)، و نبایستی کاتب (۲۰) و شاهد (۲۱) ضرری را (به واسطهٔ ترک اجابت و تحریف و تغییر در کتابت و شهادت) بهم رسانند، و یا آنکه نبایستی به کاتب و شاهد ضرری (به واسطهٔ تعجیل بدین امر از فوت امر مهمّشان و تکلیف بیشتر از آنچه بر ایشان معیّن شده است) برسد. و این ضرر کاتب و شاهد غلط و انحرافي است كه از ناحيــهٔ شـما تحقّـق يذير فتـه اسـت و از جـانب شـما سر زده است (۲۲). در تمام این مسائل باید تقوای خدا را پیش گرفته در مصونیّت وي دراًئيد(٢٣) و خداوند به شما تعليم مي نمايد، و خداوند به هر چيزي داناست.

و اگر در سفر بودید و کاتبی را برای نوشتن نیافتید، باید گرو نقدی (۲۶) که آن را قبض می نمائید (۲۵) به دست شما برسد! و اگر بعضی از داینین و طلب کاران، بعضی

از مدیونین و بدهکاران را امین دانند (در این فرض به رَهْن و گرو نیازی نیست و) باید شخص مدیون أمین که به واسطهٔ ایتمان به او از گرو و رهان صرف نظر شده است، دین را که در این حال به صورت امانتی در نزد وی میباشد، در موقع معیّن به داین و بستانکار پرداخت نموده، حق وی را تأدیه نماید (۲۲) و از خداوند بپرهیزد (و در اداء آن در موقع مقرر و در مقدار آن خیانتی به عمل نیاورد) (۲۷)، و حرام است که شما مسلمانان شهادت را کتمان نمائید (و در موقع ادای آن پنهان دارید و از اظهار و بازگوکردنش خودداری کنید) (۲۸)، چرا که هر کس شهادت را پنهان دارد و از ابرازش در موقع حاجت آبا و امتناع ورزد، دل او گنهکار است (۲۹)؛ و خداوند به آنچه شما بجا می آورید داناست!»

تفسیر اجمالی این آیات مبارکات را همان طور که ملاحظه می شود منتخبی از «تفسیر قاضی بیضاوی» آوردیم. ا

آیهٔ اوّل طویل ترین آیه در قرآن کریم است، و از مصاحف طبع جدید که بدون غلط و دارای مزایائی است یک صفحهٔ تمام را شامل شده است.

در آیهٔ نخستین بیست و سه حکم از احکام مسائل تجارت و نحوهٔ استقراض و معاملات سررسیددار و احکام شهادت و شرائط شاهد و لزوم معاملهٔ رهنی در وقت عدم امکان تنظیم سَنَد و کتابت، به طور کلّی همانطور که حقیر در اینجا به شمارش آوردهام بیان میکند؛ و در آیهٔ هرّمین شش حکم از احکام آن مسائل را بیان می فرماید که مجموعاً بیست و نه حکم می گردند.

در ایس آیات از کتابت و کیفیّت تنظیم سَنَد و نوشته و لـزوم و اهمیّت آن در معاملات یاد نمـوده است و بـرای اسـتحکام و متانت و درسـتی معـاملات و مبـادلاتی که در آن وعده و میعاد است بسیار ضروری و لازم به شمار می آید.

مى توان از اين آيات لزوم تشكيـل ادارهٔ اسنـاد كلّ و ثبت اسناد و امـلاک جزئيه را

۱\_ از طبع دو جلدی قدیم، دارالطباعة العامرة مصر، ج ۱، ص ۱۸۷ تا ص ۱۹۰.

استفاده کرد؛ و به طور کلّی امروزه که در دنیا اصول معاملاتشان متّکی به اسناد و تنظیم و نوشته و امضاء و توشیح از مقامات عالیه و رسمیّه است، از این دو آیه اخذ شده است؛ و با ضمیمهٔ بعضی از آیات دیگر جمیع سیاسات مُدُن و قوانین اجتماعی را می توان به صورت مُدوق و مشروح و گسترده ابراز نمود؛ و زحمت این امر بر دوش فقهای عظام شیعه بوده و ایشان الحق خوب از عهده برآمدهاند، شکر الله مساعیهم الجَمیلة و مَبانیهم المُنیفة.

فعلاً سخن ما از این موضوع خارج است، و فقط این دو آیه را به عنوان استشهاد در اینجا ذکر نمودیم تا اهمیّت نوشتن و کتابت که موضوع بحث ما از نظر اسلام است واضح گردد و عنایت قرآن کریم و پیامبر عظیم و امرشان به نوشتن و لزوم کتابت در موارد عدیده مشخص گردد، تا جائی که یک پایه از مسائل دینیّه را می توان مبتنی و متّکی بر کتابت دانست که اگر آن نبود بسیاری از مسائل زمین می ماند.

خطیب بغدادی: مـور خ أبوبکر أحمـد بـن علـی بـن ثـابت گویـد: وصـف نمـودن رسول اللـه صلّی اللـه علیه [و آله و سلّم] کتاب و را به اینکـه قیـد علـم اسـت، دلیـل اسـت بر اباحهٔ نگاشتن علوم را در کتابها برای کسی که بـر قـو م حافظهٔ خویشـتن نگـران اسـت از آنکه در آن غلطی وارد شود، و نـاتوانی و عجـز از إتقـان و ضبـط علـوم برایـش پیـدا شود. و خداونـد سـبحانه بنـدگـان خـود را بـه مثـل ایـن مسـأله در مسـفه فرموده و گفته است:

وَ لاَ تَسْأَمُوا أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَو كَبِيراً إِلَى أَجَلِهِ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَاللهِ وَ أَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَ أَدْنَى أَلاَّ تَرْتَابُوا.\

« و از نوشتن سند و سر رسید دیـون خود در معاملات خسته و ملول نگردیـد، خواه آن دَیْن کوچک باشد خواه بزرگ! این کـار نـزد خداونـد بـه حـق و درسـتی بیشـتر می گراید و برای گواهی و شـهادت اسـتوارتر، و بـرای عـدم حصـول شـک و تردیـد، بـه واقع نزدیکتر می باشد.»

۱\_ آیة ۲۸۲ از سورة ۲: بقره.

و جائی که می بینیم: خداوند در امر دین و ذمه و عهده داری برای حفظ آن، و برای محافظت و احتیاط در آن، و برای ترس از دخول شک و شبهه در مقدار و در اجلِ آن ما را امر به نوشتن و کتابت فرموده است، علومی که حفظ آنها به مراتب از حفظ دیون سخت تر است، سزاوار تر است که کتابتش به جهت خوف از دخول ریب و شک و شبهه در آنها، جائز باشد. بلکه کتابت علم در این زمان با طولانی تر شدن سندها، و اختلاف اسباب روایت، در مقام احتجاج از حفظ قوی تر است.

مگر نمی بینی خدای عز وجل نوشتن شهادت را در اموری که راجع به حقوق مردم و مبادلات و رد و بدلهائی است که میان آنها تحقق می پذیرد، کمک برای اثبات آن در موقع إنکار، و موجب یادآوری در وقت فراموشی قرار داده است؟! و عدم آن را نزد مغلطه کاران و تمویه کنندگان در آن، قوی ترین أدله و حجتها بر بطلان مدعاهایشان، قرار داده است؟!

از این قبیل است چون مشرکین از روی بهتان ادّعا نمودند که خداوند سبحانه برای خود از میان فرشتگان دخترانی را برگزیده است، خداوند پیامبر ما گر را امر نمود تا بدیشان بگوید: فَأَثُوا بِکِتَابِکُمْ إِن کُنتُم صَادِقینَ («اگر شما در این ادّعا راستگو میباشید، کتاب خود را که در آن این مطلب هست بیاورید!»

و چون یهود گفتند: مَا أَنْزَلَ الله عَلَی بَشَر مِنْ شَیْء و خداوند اصولاً بر هیچ فردی از افراد انسان، هیچگونه چیزی را نازل ننموده است» و قبل از این انکار، خودشان به جهت ایمانی که به کتاب تورات داشتهاند قائل بودهاند که خداوند نزول کتاب نموده است، و این حقیقت به طور استفاضه و گسترده از ایشان بروز نموده است،

۱\_ آیهٔ ۱۵۷ از سورهٔ ۳۷: صافّات.

٧\_ آيهٔ ٩١ از سورهٔ ٦: انعام. و تمام آيه اين طور است:

و ما قدروا الله حقّ قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شئ قبل من أنزل الكتباب الدى جاء به موسى نوراً و هُدى للنباس تسجعلونه قراطيس تُبدونها و تُخفون كثيراً و عُلّمتم مالم تعلموا أنتم و لا آباوكم قبل الله ثمّ ذرهم في خوضهم يلعبون.

خداوند تعالى به پيغمبر ما کي مي گويد: بگو به آنان:

مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِى جَاءَ بِهِ مُوسى نُوراً وَ هُدًى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَـهُ قَرَاطِيـسَ تُبْدُونَـها وَ تُحْفُونَ كَثِيـراً «چه كسى نازل نمـوده اسـت كتـابى را كـه موسـى آورد و آن كتـاب نـور و هدايت براى مـردم بـود، و شـما آن را بـر روى كاغذهـا ظـاهر كرديـد و نشـان داديـد، و بسيارى از آن را پنهان داشتيد؟!»

یهود در برابر این سؤال، برهانی نیاوردند؛ در این حال خداوند از عجیز و ناتوانیشان بدین گونه پرده برداشت: قُلِ الله تُم قَرْهُم فِی خَوْضِهِم یَلْعَبُون ﴿ بگو ای پیغمبر: خداست که کتاب را نازل نمود؛ سپس بگذار ایشان را تا در غوطهوری در جهل و سفاهتشان بازی کنند!»

و خداوند تعالى در مقام رد آنان كه بتها را خدايان خود قرار داده و از عبادت خدا دست شستند مى گويد: أرُونى مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِى السَّمَواتِ التُونى بِكِتَابِ مِنْ قَبْلِ هَذَا أَو أَثَارَةً مِنْ عِلْمٍ لِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ الله من نشان بدهيد كه اين بتها از موجودات روى زمين چه چيز را آفريدهاند؟! يا آنكه در تدبير امور اين بتها از مو در نزول امور اين عالم طبيعتند) چه شركتى دارند؟! شما كتابى را كه در آن اين گونه مطالب باشد و قبل از اين (قرآن كه بر اساس توحيد است) نازل شده باشد، و يا از باقيمانده و آثار علوم پيشينيان كه اينك بجاى مانده است، بياوريد اگر از راستگويانيد؟!»

و همچنین کسی که ادّعای علمی و یا حقّی را دربارهٔ املاک مردم می کند، اگر طرف مقابل اقرار به ملکیّت او نکند، راه اثبات آن است که اقامهٔ برهان نماید، یا به گواهی دو نفر مرد عادل و یا به ارائهٔ سند و نوشته و کتابی که در آن تدلیس به عمل نیامده و دست برده نباشد؛ وگرنه راهی برای تصدیق وی نیست.

و در هنگام تنازع، کتاب شاهدی است برای فصل خصومت و رفع نزاع

١ - آية ٤، از سورة ٤٦: أحقاف.

همچنانکه حسن بن أبی بکر به ما خبر داد از أبوسهل أحمد بن مصحمد بن عبدالله بن زیاد قطّان، از اسمعیل بن اسحق، از عبدالله بن مَسْلَمَه، از سلیمان بن بلال، از عُثبَة بن مُسلم، از نافع بن جُبَیر که: مَرْوان بن حَکَم در میان مردم خطبه خواند و از شهر مکّه و اهل آن و احترام آن یاد کرد. رافع بن خَدیج فریاد برداشت و گفت: چرا من می شنوم که تو از مکّه و اهلش و احترامش یاد نمودی و امّا از مدینه و اهلش و احترامش یادی نکردی؟! و قَدْ حَرَّم رَسُولُ الله ﷺ مَابین لاَبَیْها «در صورتی که رسول خدا ﷺ میان دو زمین بیابان سنگزار خشن و سیاه را که در طرفین آن قرار گرفته اند، حَرَم قرار داده است؟» و ذَلِك عِنْدَنا فِی قُریم خُولانی اِن شِئت أَقْرَأتُکه اُا سندان در پوست دبّاغی شدهٔ مال خَولان در نزد ما موجود است و اگر بخواهی آن را برای تو بخوانم!» نافع گفت: مروان ساکت شد، و پس از آن گفت: من بعضی از آن را شنیده ام.

و اگر در این باب نبود مگر علم یقینی ما به آنچـه که رسول خدا گا مینوشت از پیمانها و عهودی کـه بـر جمع آوری کننـدگان صدقـات مقـرّر مینمـود و نوشـتهٔ آن حضرت بـه عَمْـرو بـن حَـزْم چـون وی را بـه سـوی یمـن گسـیل داشـت، بـرای اثبـات مطلب ما کافی بود؛ چرا که اُسْوء اوست و اقتدا به اوست.

مُحَمَّد عَجَّاج خَطیب گوید: در کنار مساجدی که در آنجا تعلیم کتابت در زمان رسول الله می شد کتاتیبی (مواضع تعلیم و تدریسی) بود که در آنها کودکان کتابت و قرائت را با قرآن کریم می آموختند. و فراموش نشود که اثر غزوهٔ بَدر در تعلیم أطفال

۱\_در «قاموس» فیروز آبادی ج ۱، ص ۱۲۹ گوید:

<sup>ً</sup> ٢\_ كتاب « تقييدالعلم » للخطيب البغدادي متولّد در سنة ٣٩٢ و متوفّي در سنة ٣٦٠، صاحب كتاب شهير: « تاريخ بغداد» ص ٧٠ تا ص ٧٢.

٣- كُتَّابِ جمع كاتب است، و أيضاً به معنى موضع تعليم است و جمع آن كتاتيب است.

مدینه بسیار به موقع بود در وقتی که رسول خدا گرا به اسیران بَدر اجازه دادند تا هر یک از ایشان در برابر حق آزادی خود هر کدام از آنها که نویسنده است ده نفر از پسر بچههای مدینه را کتابت و قرائت تعلیم دهد. و تعلیم کتابت و قرائت انحصار به ذکور نداشت بلکه دختران نیز در خانههایشان تعلّم کتابت مینمودند. ابوبکر بن سئیمان بن أبی حَثْمة از شِفاء دختر عبدالله روایت کرده است که: دَخل عَلی رسُول الله صلّی الله علیه [و ءاله] و سلّم و آنا عِنْد حَفْصة قَقَال لِی: ألا تُعلِّمین هَذه رقینة التَّمْلَة کَما عَلَمْتِیها الْکِتَابَة ؟! « رسول خدا الله بر من وارد شد و من نزد حفصه بودم، به من فرمود: آیا به این زن نوشتهٔ دعای آویختنی را که برای دُمَلْهای پهلو مفید است یاد نمی دهی، همانطور که کتابت را به او یاد دادهای ؟!»

و أيضاً محمّد عَجًاج خطيب در باب حَثُ و تحريض و تأكيد رسول خدا گي گويد: آن حضرت در تحريص و ترغيب أصحاب خود، به طلب علم شرعی از ناحيهٔ قرآن و سنّت طاهره اكتفا ننمود بلكه ايشان را به فرا گرفتن هر علمی كه برای مسلمین مفید است دعوت كرد به طوری كه چون آن حضرت در وقت ورود به مدینه از زید بن ثابت كه صغیر السّن بود، ده سوره و اندی از قرآن شنید به شگفت آمد و به وی امر نمود تا لغت یهود را فرا گیرد و گفت:

يَا زَيْدُ تَعَلَّمْ لِي كِتَابَ يَهودُهَ؛ فَإِنِّي وَ اللهِ مَا آمَنُ يَهُودَ عَلَى كِتَابِي. و فــــى رواية: إنِّى أَكْتُبُ إِلَى قَـوْمٍ فَـاْحْـافُ أَن يَزيدُوا عَلَى اَو يَنْقُصُـوا؛ فَتَعَلَّمْ السُّرْيَانِيَّةَ. قَـالَ زَيْدُ: فَتَعَلَّمْتُهَا أَكْتُبُ إِلَى قَـوْمٍ فَـاْحْـافُ أَن يَزيدُوا عَلَى اَو يَنْقُصُـوا؛ فَتَعَلَّمْ السُّرْيَانِيَّةَ. قَـالَ زَيْدُ: فَتَعَلَّمْتُهَا

۱ـ « طبقات ابن سعد» قسم ۱، ج ۲، ص ۱٤. [تعليقه]

۲- «سنن أبى داود» ج ۲، ص ٣٣٧. و نَمْكَ دملى است كه در پهلو در مى آيد و در حديث از أنس وارد است كه: رخص رسول الله صلّى الله عليه [وءاله] و سلّم في الرُّقْيَة من العَيْن و الحُمَّة و النَّمَّلة. چشم زدن را عين گويند؛ و مسموم شدن به سمّ را حُمَّه گويند كه با ضمّهٔ حاء و فتحهٔ ميم النَّمْلة. چشم زدن را عين گويند؛ و مسموم شدن به سمّ را حُمَّه گويند كه با ضمّهٔ حاء و فتحهٔ ميم است. يعنى در اين سه أمر رسول خدا اجازه داده است دعائى نوشته و بر مريض ببندند و با أشر آن دفع ألم گردد. اين حديث در «صحيح مسلم» ص ١٧٢٥، حديث ٥٨ از ج ٤ وارد است. (كتاب «السُنَّة قبل التدوين»، ص ٢٩٩ و ص ٢٠٠٠)

#### فى سَبْعة عَشر يَو ماً. ا

«ای زید! برای من طریق نوشتن یهود را یاد بگیر؛ سوگند به خدا من از یهود بر دستبرد بر کتابم ایمن نمیباشیم... و در روایت دگری است: من نامه به سوی قومی می نویسم، پس می ترسم ایشان از قول من دروغ بسته در نامه زیاد کنند، یا از آن کم نمایند؛ تو لغت سریانی را فراگیر! زید می گوید: من لغت سریانی را در مدّت هفده روز فراگرفتم.»

خطیب بغدادی نُه روایت از رسول الله گار دربارهٔ کسی که از سوء قوق حافظه اش نزد آن حضرت شکایت نموده و آن حضرت او را به کتابت برای کمک حفظ محفوظاتش امر نموده اند، آورده است:

اول\_با سند خود از أبوهريره كه گفت: مردى بود كه در حضور رسول خدا گر براى وى استماع احاديثش مى آمد و حفظ نمى شد و از من مى پرسيد و من براى وى مى گفتم. وى از كمى حفظ خود نزد رسول خدا گر شكوه كرد؛ حضرت به او امر فرمود: اِسْتَعِنْ عَلَى حِفْظِكَ بِيَمِينِكَ \_ يعنى الكتاب « از دستت براى حفظت كمك بخواه \_ يعنى: بنويس!»

دوم \_ با سند خود أیضاً از أبوهریره که گفت: مردی از سوء حافظهاش نـزد رسـول خدا شـکایت نمـود، حضـرت فرمـود: اِسْـتَعِنْ عَلَـی حِفْظِـك َ بِیَمِینِـك \_ یعنـی: اکْتُـبْ: «از دستت برای حفظت یاری جوی\_ یعنی: بنویس!»

سوم ـ با سند خود أيضاً از أبوهريره كه گفت: مردى به رسول الله گُو گفت: من چيزى در خاطرم نمى ماند. حضرت فرمود: اِسْتَعِنْ بِيَمِينِكَ عَلَى حِفْظِكَ. يعنى: الْكِتَابَ. «يارى بجوى از دستت براى حافظه ات. يعنى: با نوشتن.»

چهارم \_ با سند خود أيضاً از أبوهريره كه گفت: مردى به رسول خدا الله از كمي و قلّت قوّهٔ حافظه اش شكوه كرد؛ حضرت فرمود: عَلَيْكَ \_ يعنى: الْكِتَابَ. «برتو

۱\_ كتاب « السُّنَّة قبل التّدوين»، ص ٣٩.

باد \_ يعنى: بر نوشتن.»

پنجم ـ با سند خود أيضاً از أبوهريره كه گفت: مردى از انصار گفت: يَا رَسُولَ اللههِ! إِنِّى أَسْمَعُ مِنْكَ أَحَادِيثَ وَ أَخَافُ أَن تَفَلَّتَ مِنِّى. قَالَ: اسْتَعِنْ بِيَمينك؟! «اى رسول خدا! من از تو احادیثی و مطالبی را میشنوم و نگرانم از آنکه از ذهنم بجهد و فرار كند؛ فرمود: از دستت استعانت بجوی!»

ششم ـ با سند خود أيضاً از أبوهريره كه گفت: مردى آمد و گفت: يَا رَسُولَ الله! إِنِّى أَسْمَعُ مِنْك حَدِيثاً كَثِيراً فَاحِبُّ أَن أَحْفَظَهُ فَلاَ أَنْسَاهُ. فَقَال النَّبِيُّ عَلَيْ : إِسْتَعِنْ بَيْمِينِك؟ «اى پيغمبر خدا! من از تو مطالب و گفتار بسيارى را مى شنوم و دوست دارم به خاطر داشته باشم و فراموش ننمايم. حضرت فرمود: از دستت نصرت بطلب!»

هشتم ـ با سند خود أيضاً از أبوهريره كه گفت: إنَّ رَجُلاً شَكَا إلَـى النَّبــى عَلَى سُوءَ الْحِفْظِ، فَقَالَ: إسْــتَعِنْ عَلَـى حِفْظِـك بَيمينـك: «مردى از سوء حافظـهاش بـه رسـول خـدا عَلَى خِفْظِـك بيمينـك وخفظت از دستت استعانت طلب!»

نهم ـ با سند خود أيضاً از أنَسَ بن مالک که گفت: شَكَا رَجُــلُ إِلَى النَّبِـىِ ﷺ سُوءَ الْحِفْظِ، فَقَـالَ: اِسْتَعِنْ بِيَمينِـكَ اَ « مردى از سوء حفظ ش بـ ه رســول خــدا شــكوه آورد، رسول خدا به وى فرمود: از دستت يارى خواه!»

و همچنین خطیب بغدادی با إسناد متّصل خود شش روایت از رسول خدا علی روایت کرده است که آن حضرت فرموده است: علم را به واسطهٔ نوشتن مهار

۱\_ « تقیید العلم» ص ٦٥ تا ص ٦٨.

كنيد!

اوَّل \_ از عبدالله بن عَمْرو بن العاص كه گفت: قُلْتُ: يَـا رَسُـولَ الله ِ! أُقَيِّدُ الْعِلْمَ؟! قَالَ: نَعَمْ! «عرض كردم: اى رسول خدا! من علم را مهار كنم؟ فرمود: آرى.»

دوّم \_ از عبدالله بن عَمْرو كه كفت: «يَا رَسُولَ اللهِ أُقَيِّدُ الْعِلْمَ؟! قَالَ: نَعَمْ!

قُلْتُ: وَ مَا تَقْييدُهُ؟! قَـالَ: الْكِتَـابُ. «اى رسـول خـدا! مـن بـر علـم بَنْـد بگـذارم؟! فرمـود: آرى. گفتم: بند نهادن بر آن چگونه است؟! فرمود: نوشتن آن.»

سوّم \_ از عبدالله بن عَمْرو كه گفت: رسول خدا گُلُّ فرمود: قَيِّــدُوا الْعِلْمَ! قُلْتُ: يَــا رَسُولَ الله ِ! وَ مَا تَقِييدُهُ؟! قَــالَ: الْكِتَـابُ! «دانــش را غــلٌ و بنــد كنيــد! عــرض نمـودم: اى رسول خدا! غلّ و بند كردنش چيست؟! فرمود: نوشتن آن.»

چهارم \_ از عَمْرو بن شُعَيْب از پدرش از جدّش که به رسول خدا گا عرض کرد: اُقَيِّدُ الْعِلْمَ؟! قَالَ: نَعَمْ \_ يَعنى يَتَابَهُ! « آيا من علم را مهار بزنم؟! فرمود: آرى \_ يعنى بنويسيد آن را!»

پنجم از عَمْرو بن شُعَیب از پدرش از جدش که رسول خدا گا فرمود: قَیّدُوا الْعِلْمَ بالْکِتَابِ! «علم را به وسیلهٔ نوشتن در بند آورید!»

ششم \_ از أنس كه بعضى وى را ابن مالك (أنس بن مالك) يادداشت نمودهاند كه گفت: قَالَ رَسُولُ اللهِ صلّى اللهُ عَليهِ [و ءاله]: قَيِّدُوا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ! « رسول خدا عَلَى أَلْ رَسُولُ اللهِ صلّى اللهُ عَليهِ [و ءاله]: قَيِّدُوا الْعِلْمَ بِالْكِتَابِ! « رسول خدا عَلَى أَلْ فَرَمُود: عَلَم را به واسطه نوشتن مهار كنيد!»

و خطیب با سه سند متصل خود روایت می کند از رافع بن خدیج و در بعضی بدین عبارت است: قَالَ: قُلْنَا: یَا رَسُولَ الله! إِنَّا نَسْمَعُ مِنْكَ أَشْیاءً أَفَنَكُتْبُهَا؟! قَالَ: اكْتُبُوا وَ لاَحَرَجَ! «گفت: ما گفتیم: ای پیغمبر خدا! ما از تو چیزهائی را می شنویم؛ آیا اجازه داریم آنها را بنویسیم؟! فرمود: بنویسید: و باکی نیست!»

و در بعضى بدين عبارت است كه: مَرَّ عَلَيْنَا رَسُولُ اللهِ عَلِيُّ و نَحْنُ نَتَحَدَّثُ،

۱\_ «تقیید العلم» ص ۱۸ تا ص ۷۰.

فَقَالَ: مَا تَحَدَّثُونَ؟! قَلْنَا: نَتَحَدَّثُ عَنْكَ يَا رَسُولَ اللهِ! قَالَ: تَحَدَّثُوا وَلْيَتَبُواً مَنْ كَذَبَ عَلَى مَقْعَداً مِنْ جَهَنَّمَ! «رسول خدا عَلَى مَقْعَداً مِنْ جَهَنَّمَ! «رسول خدا عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى مَقْعَداً مِنْ جَهَنَّمَ! «رسول خدا عَلَى اللهِ عَلَى خود را در جهنّم تهيّه فرمود: حديث گوييد! و كسى كه به من دروغ ببندد بايد جاى خود را در جهنّم تهيّه ببيند!»

رافع می گوید: رسول خدا گر به دنبال حاجت خود رفت، و این گروه سرهایشان را به زیر انداختند و دست از حدیث و گفتار بازداشتند، و آنچه که از رسول خدا گر شنیدند موجب حزن و اندوهشان گشت.

فَقَالَ: مَا شَأَنْكُمْ؟! أَلاَ تَحَدَّثُونَ؟! قَالُوا: الَّذِي سَمِعْنَا مِنْكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ! « پـس رسـول خـدا گفت: در چـه حـالتيد؟! چـرا حديـث نمي كنيـد؟! گفتنـد: آنچــه از تــو شــنيديم زبانهاى ما را فرو بسته است!»

قَالَ: إنِّى لَمْ أُرِدْ ذَلِكَ؛ إنَّمَا أُرَدْتُ مَن تَعَمَّدَ ذَلِكَ. قَالَ: فَتَحَدَّثْنَا. «حضرت فرمود: من این را اراده نکردم! مقصودم این بود که کسی از روی تعمید بر من دروغ ببندد. رافع میگوید: چون این پاسخ را شنیدیم دوباره به حدیث گفتن ادامه دادیم.»

قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا نَسْمَعُ مِنْكَ أَشْيَاءَ فَنَكْتُبُهَا؟! قَالَ: اكْتُبُوا وَ لاَ حَرَجَ! « رافع گفت: من گفتم: اى پيغمبر خددا! ما از تو چيزهائى را مى شنويم آيا آنها را بنويسيم؟ فرمود: بنويسيد، و باكى نيست.»

و أيضاً خطيب با بيست و پنج سند متصل خود از عبدالله بن عمرو بن عاص (كه اكثر آنها از عَمْروبن شُعَيْب، از پدرش شعيب، از جــدّش: عبدالله بـن عَمْرو بـن عَـاص مى باشد) روايت مى نمــايد كـه مـا از رسـول خـدا گر پرسـيديم كـه: مـا از شـما مطالبى را مى شنويم؛ آيا مى توانيم آنها را بنويسيم؟! فرمود: آرى!

این روایات گرچه بسیار است امّا مُفاد و مضمون آنها متقارب است و همگی در

۱\_ «تقیید العلم» ص ۷۲ و ص ۷۳.

اذن كتابت أحاديث أن حضرت اشتراك دارند. بعضى بدين عبارت است:

يَا رَسُولَ اللهِ! إِنِّى أَسْمَعُ مِنْكَ أَشْيَاءَ أَخَافُ أَنْ أَنْسَاهَا؛ فَتَأَذَنُ لِي أَن أَكْتُبَهَا؟! قَالَ: نَعَم! «اى رسول خدا! من از تو چيزهائى را مىشنوم و مىترسم آنها را فراموش نمايم؛ آيا به من اذن مىدهى آنها را بنويسم؟ فرمود: بلى.»

و در بسیاری از آنها مُفاد و مضمون این عبارت است: یَا رَسُولَ الله! أَكُتُبُ مَا أَسُمَعُ مِنْك؟ قَالَ: نَعَمْ! قُلْتُ: فِی الرِّضَا و الْغَضَب؟ قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: إِنِّی لاَ أَقُولُ فِی الْعُضَب وَ الرِّضَا إِلاَّ الْحَقَّ إِنَّهُ لاَ یَنْبَغِی لِی لَنْ أَقُولَ إِلاَّ حَقَّاً «ای پیامبر الهی! من آنچه الْعُضَب وَ الرِّضَا إلاَّ الْحَقّ إِنَّهُ لاَ یَنْبَغِی لِی لَنْ أَقُولَ إِلاَّ حَقَّاً «ای پیامبر الهی! من آنچه را که از تو می شنوم بنویسم؟ فرمود: آری! عسرض کردم: چه در حال رضا و خوشنودی آن گفتار از شما سر زده باشد و چه در حال سَخَط و غَضَب؟ فرمود: بلی! آنگاه فرمود: گفتار من چه در حال رضا و چه در حال غضب نیست مگر عین گفتار حقّ البتّه از مثل منی سزاوار نیست که گفتاری غیر از حق صادر شود.»

و در بعضى بدين عبارت است: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : مَنْ قَالَ عَلَى مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبُواً مَقْعَدَهُ مِن النَّار. فَمَكَثْنَا قَريباً مِنْ شَهْر لاَ نُحَدِّثُ بِشَىءٍ. فَقَالَ ذَاتَ يَوْمٍ وَ نَحْنُ عِنْدَهُ جُلُوسٌ، كَأَنَّ عَلَى رُوُوسِنَا الطَّيْرَ، فَقَالَ: مَالَكُمْ لاَ تَحَدَّثُونَ؟!

فَقُلْنَا: سَمِعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ تَقُولُ: مَنْ تَقَوَّلَ عَلَى مَا لَمْ أَقُلْ فَلْيَتَبَوَّأَ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ! قَالَ: فَقَالَ: تَحَدَّثُوا وَ لاَ حَرَجَ!

قَالَ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللهِ! إِنَّــكَ تُحَدِّثُنَا فَلاَئَـاْمَنْ أَن نَضَعَ شَـيْنًا عَلَى غَـيْرِ مَوْضِعِهِ، أَفَاكُتُتُ عَنْكَ؟!

ا از عبارت رسول خدا به عبدالله بن عمرو عاص که: من قال عَلَى مالَم أقُل فليتبواً مقعده من النّار استشمام می شود که خود عبدالله بن عمرو در صراط تکذيب و نسبت مطالب غير حقّه به پيامبر بوده است. و چنانچه بعداً خواهيم ديد در جنگ يرموک عبدالله دو زامله (شتر) از کتب اهل کتاب را برای خود استنقاذ نمود، سپس رواياتی را از آن دو زامله اخذ نموده و به رسول الله نسبت داده است. و عليهذا صحيفهٔ صادقه که عبدالله نوشت سپس به دست خود و به نقل از زاملتين، و إسناد به صحيفهٔ صادقه، از حجيّت افتاد و مطالبی که به عنوان اين صحيفه در کتب عامه ذکر می شود دارای اعتبار نمی باشد.

قال: نَعَمْ فَاكْتُبْ عَنِّي! قال: قُلْتُ: فِي الرِّضا وَ السَّخَطَ؟! قَالَ: فِي الرِّضَا وَ السَّخَطَرِ.

«کسی که به من کلامی را از نزد خود نسبت دهد که من آن را نگفتهام پس باید نشیمنگاهش را در آتش مهیّا سازد. عبدالله بن عَمْرو (راوی حدیث) می گوید: ما قریب یک ماه درنگ نمودیم و ابداً از چیزی حدیث نکردیم. روزی که ما در حضور آن حضرت مؤدّب و ساکت نشسته بودیم که گویا پرندگان بر روی سرهای ما نشسته اند و اگر تکان بخوریم پرواز می کنند، رسول خدا به ما فرمود: چرا حدیث نمی گوئید؟ عرض کردیم: ای پیغمبر خدا از تو شنیدیم که می گفتی: کسی که به من ببندد و نسبت دهد کلامی را که من نگفتهام باید نشیمنگاهش را در آتش مهیّا سازد! راوی گفت: حضرت فرمود: حدیث کنید و باکی نیست!

راوی گفت: گفتم: ای رسول خدا! تو مطلبی را برای ما بیان میکنی و ما ایمن نیستیم جمله و مقداری از آن را در غیر جای خودش بگذاریه. آیا در این صورت هم اجازه دارم آن را از ناحیهٔ تو بنویسم و به تو نسبت دهم؟ فرمود: بلی از ناحیهٔ من بنویس!

عرض کردم: چه در حالت خشنودی شما باشد و چه در حالت عصبانیّت شما؟! فرمود: آری! چه در حال خشنودی و چه در حال عصبانیّت من!»

و در بعضی از طرق این حدیث که مُعَافًا بن زَکَریًا جریسری قسرار دارد، وی در ذیل حدیث می گوید: در ایس خبر دلالت روشنی است که راه درست آن است که علم باید ضبط گردد و لازم است حکمت را با کتابت و نوشتن تقیید و مهار نمود تا آنکه آدم فراموشکار بدان مراجعه کند و آنچه را که به نسیان سپرده است به یاد آورد و آنچه را که به نسیان سپرده است استدراک آنچه را که از دستش رفته و از ذهنش غروب نموده و دور افتاده است استدراک نماید؛ و دلالت دارد بر بطلان گفتار کسی که کتابت را مکروه و ناپسند می دارد.

و در خبر وارد است که: سُلَیْمان بند اود النَّکِل به بعضی از شیاطینی که اسیر نموده بود گفت: مَاالْکَلاَمُ؟! قَالَ: ریح بُ قَالَ: فَمَا تَقْیده بُود گفت: مَاالْکَلاَمُ؟! قَالَ: ریح بُ قَالَ: فَمَا تَقْیده بُود آن را در قید آورد و مهار چیست؟! گفت: باد است. سلیمان گفت: چگونه می شود آن را در قید آورد و مهار

نمود؟! گفت: با نوشتن آن!»

و در بعضی از آنها با این عبارت است: قَالَ: کُنْتُ أَکْتُبُ کُلَّ شَیْء أَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ الله عِنْهُ أُرِیدُ حِفْظَهُ فَنَه هَنْی قُرَیْسٌ، فَقَالُوا: إِنَّكَ تَکُثُب کُلَّ شَیء تَسْمَعُهُ مِنْ رَسُولِ الله عِنْهُ أُرید و رَسُولُ الله بَشَرُ یَتَکَلَّم فِی الْعَضَب و الرِّضَا! فَأَمْسَکُتُ عَن الْکِتَابِ فَذَکَرْتُ الله عِنْهُ وَالله بَشَرُ یَتَکَلَّم فَوالَّذِی نَفْسِی بِیدو، مَا خَرجَ مِنِّی إِلاَّ حَقٌ «گفت: ذَلِكَ لِرَسُولُ الله فِنْهُ فَقَالَ: اکْتُب فوالَّذِی نَفْسِی بِیدو، مَا خرجَ مِنِّی إِلاَّ حَقٌ «گفت: عادت من این طور بود که تمام مطالبی را که از رسول خدای می شنیدم مینوشتم و میخواستم آنها را از بَر کنم. قریش مرا از این عمل منع نمودند و گفتند: تو هر چیزی را که از رسول خدای می شنوی مینویسی، در حالی که رسول خدا هم بشری است که سخنانش در دو حال مختلف خشنودی و غَضَب است! من به علم بشری است که سخنانش در دو حال مختلف خشنودی و غَضَب است! من به فرمود: بنویس! سوگند به آن کسی که جان من در دست اوست از زبان من بیرون نمی آید مگر سخن حق.»

و در بعضی وارد است: فَأَسْتَعِينُ بِيَدى مَعَ قَلْبِي؟ قَالَ: نَعَمُ! « آيا من براى حفظ آن احاديث با دستم براى همراهي با حافظهام مدد بجويم؟ فرمود: آرى!»

و در بعضی وارد است: شَبِّکُوهَا بِالْکَثْبِ! ﴿ آن مطلب را بــرای حفظ و نگـهداریش با نوشتن در شبکه و دام درآورید!»

خطیب شش روایت با إسناد متّصل خود از أبوهریره آورده است که: «هیچ کس از اصحاب رسول خدا گیر روایتش از من بیشتر نیست جز عبدالله بن عَمْرو که او

۱ مقصود از قریش در اینجا خصوص ابوبکر و عمر و دستجات و طرفداران آنها بودهاند؛ به قرینهٔ اینکه هر جا در روایات مطلبی به عنوان قریش مخالف با رسول خدا نقل شده است آنها بودهاند؛ و نیز از مُفاد سایر احادیث که ایشان رسول خدا را در امور دنیوی خطاکار میپنداشتند عیاذاً بالله و خود را ذورأی قلمداد می نمودند. و سابقاً هم دیدیم مراد عمر از اینکه میگفت: قریش زیر بار علی نمی رود، خودش بوده است! و از قرائن مختلفهٔ دیگر نیز به دست می آید.

۲\_ «تقیید العلم» ص ۷۶ تا ص ۸۲.

علاوه بر حفظ کردن روایات، آنها را مینوشت؛ و من نوشتن را نمی دانستم.» و عبارت همه متقارب است و در بعضی بدین الفاظ است:

مَا كَانَ أَحَدُ أَعْلَمَ بِحَدِيثِ رَسُولِ اللّهِ عَنْهُ مِنَهُ إِلاَّ عَبْدُاللّهِ بْنُ عَمْرو، فَإِنَّهُ كَانَ يَكُتُبُ بِيَدِهِ فَاسْتَأَذَنَ رَسُولَ اللّهِ عَنْهُ مَا سَمِعَ فَأَذِنَ لَهُ رَسُولً اللّه، فَكَانَ يَكُتُبُ بِيَدِهِ وَيَعِى بِقَلْبِهِ، وَ أَنَّا كُنْتُ أَعِى بِقَلْبِي. '' `` « هيچ كس به حديث رسول خدا يَكُثُ بُ بِيَدِهِ ويَعِي بِقَلْبِهِ، وَ أَنَّا كُنْتُ أَعِي بِقَلْبِي. '' `` « هيچ كس به حديث رسول خدا عَلَي داناتر از من نبود مگر عبدالله بن عَمْرو عاص؛ چون وي نوشتن مي دانست و از رسول خدا عَلَي اجازه خواست تا آنچه را كه از آن حضرت مي شنود بنويسد، رسول الله به او اذن دادند. بنابراين هم او با دست مي نوشت و هم با ذهن و حافظه اش حفظ مي نمودم.»

خطیب پنج روایت با إسناد متّصل خود آورده است که «صَادقَه» نام صحیفهای بوده است که عبدالله بن عَمْرو از رسول خدا با کتابت خود گرد آورده است.

در بعضى بدين عبارت است: الصَّادِقَةُ صَحِيفَةٌ كَتَبْتُهَا مِنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ «صادقه، صحيفهاى است كه من آن را از بيانات رسول خدا عَلَيْ نوشتهام.»

و در بعضى بدين عبارت است كه: مجاهد مى گويد: أتيْتُ عَبْدَالله بْن عَمْرو فَتَنَاوَلْتُ صَحِيفَةً مِنْ تَحْتِ مَفْرَشِهِ، فَمَنَعَنى. قُلْتُ؛ مَا كُنْتَ تَمْنَعُنى شَيْئاً! قَالَ: هَذْهِ وَ الصَّادِقَةُ. هَذْهِ مَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ الله عَلَيْ لَيْس بَيْنى وَ بَيْنَهُ أَحَدُ. إذا سَلُمَتْ لِى هَذْهِ وَ كِتَابُ الله تَبَارَكَ وَ تَعَالَى وَالْوَهُ هُ فَمَا أَبَالِى مَا كَانَتْ عَلَيْهِ الدُّنْيَا!

۱\_« تقیید العلم» ص ۸۲ تا ص ۸٤.

۲- این لخائی است که أبوهریره می کند و شواهد و أدله بر کذب او بسیار است. أبوهریره از علی بن أبیطالب الناس اربید و به معاویه پیوست و از فرمانبرداران دستگاه و دربار او شد؛ و در جعل روایات دروغین دست توانا و ید طولائی دارد. در اینجا انصافاً شیخ محمود أبوریه عالم سنّی مذهب مصری در کتاب «أضواء عَلَی السُّنَة السمحمّدیّة » و کتاب «أبوهریرة شیخ المضیرة »؛ و سیّد عبدالحسین شرف الدین عامِلی عالم شیعی مذهب در کتاب «أبوهریرة» و کتاب «النّص و اللّه عن داده اند و مطلب را از همهٔ جوانب بحث نموده و به طور کامل ایفا نموده اند، جزاهما الله عن الاسلام و الولایة و الحقیّة و الحقیقة خیرالجزاء.

«من به نزد عبدالله عمرو عاص آمدم و صحیفهای را از زیر فراش او برداشتم. او مرا از خواندن آن منع کرد. گفتم: تا امروز تو آنچنان نبودی که از من چیزی را منع نمائی؟! گفت: این صحیفهٔ صادقه است. این آن مطالبی است که در اوقاتی که من در خدمت رسول الله صلّی الله علیه [و آله و سلّم] بودم از وی بلاواسطه شنیدهام و در اینجا آوردهام. اگر این صحیفه و کتاب خداوند تبارک و تعالی، و وَهْط برای من سالم بمانند، من هیچ باکی ندارم که دیگر بر دنیا چه می گذرد!»

و در بعضی تفسیر وَهُط را نموده است که: وَ أَمَّا الْوَهُطَةُ فَأَرْضٌ تَصَدَّقَ بِهَا عَمْـرُو ابْنُ الْعَاصِ كَانَ يَقُومُ عَلَيْهَا « و امّا وَهُطَه زمينی است کـه پـدرم: عمروبـن عـاص کـه آن را آباد نموده بود و به آن می پرداخت، آن را جزء صدقات خود قرار داد.»

و در بعضی بدین عبارت است: أبو راشد حبرانی گفت: من به نزد عبدالله بن عمروعاص رفتم و گفتم: از آنچه از رسول خدا شر شنیدهای برای من بیان کن! عبدالله صحیفهای به نزد من افکند و گفت: اینها نوشتجاتی است از من که از رسول خدا شر میباشد. من در آن نظر نمودم، دیدم نوشته بود:

إِنَّ أَبَابَكُر الصِّدِّيقَ قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! عَلِّمْنَى مَا أَقُولُ إِذَا أَصْبَحْتُ وَ إِذَا أَمْسَيْتُ، فَقَالَ: يَابَابَكُر! قُلَ: اللَّهُمَّ فَاطِرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ، عَالِمَ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ، لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنْتَ، رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَ مَلِيكَهُ، أَعُدوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ نَفْسِى، وَ شَرِّ الشَّيْطَانِ وَ شِرْكِهِ، وَ أَن أَقْتَرِفَ عَلَى نَفْسِى سُوّاً، أَو أَجُرَّهُ إِلَى مُسْلِم ، ٢ عَلَى نَفْسِى سُوّاً، أَو أَجُرَّهُ إِلَى مُسْلِم ، ٢

۱\_ « تقييد العلم» ص ٨٤ و ص ٨٥.

۲-حضرت استادنا الاعظم آیة الله علاّمهٔ طباطبائی قدیّس الله نفسه روزی بیان می فرمودند که از طریق برخورد و گفتار رسول خدا شی با أفراد مختلف این طور برمی آید که با همان جملات مختصر و کوتاه خود به طور اجمال از آتیه و سرگذشت او، و ایمان و کفر و ارتداد او، و یا از ثبات قدم و اسلام راستین او خبر می داده اند. روی این بیان از تعلیم دعای رسول خدا به ابوبکر استفاده می شود که دچار شر نفس و شر و شرک شیطان و أعمال ناپسند و زشتی نسبت به خود بوده است و آنها را به مسلمین می کشانیده است. خود أبوبکر در خطبهٔ اوّل پس از ارتحال رسول خدا شیطاناً یَعْتَرینی فإذا زغت

«به درستی که ابوبکر صدیق گفت: ای پیغمبر خدا! مرا دعائی تعلیم کن که چون صبح شود و شب شود آن را بخوانم! فرمود: ای ابوبکر! بگو: بار پروردگارا! تو هستی که شکافنده و آفرینندهٔ آسمانها و زمین میباشی! بر غیب و آشکارا عالم هستی، معبودی جز تو نیست، پروردگار و تربیت کننده و صاحب اختیار تمام موجودات میباشی! من به تو پناه میبرم از شر نفستم، و از شر و شرک شیطان، و از آنکه من برای خودم کار زشت و بدی را انجام دهم، و یا آن زشتی و بدی را به سوی مسلمانی بکشانم!»

خطیب أیضاً برای تأکید امر کتابت در زمان رسول خدا گر روایتی را آورده است که آن حضرت راجع به أبوشاة گفتند که: اصحاب خطبهای را که او از آن حضرت شنیده بود برای وی بنویسند. و این مطلب را از أبوبکر أحمد بن محمّد بن غالب فقیه خوارزمی با سند متّصل خود از ولید بن مسلم از أوزاعی از یحیی بن أبی کثیر از أبوسلمة بن عبدالرّحمن از أبوهریره آورده است که گفت:

لَمَّا فَتَحَ اللهُ تَعَالَى عَلَى رَسُولِهِ صَلَّى اللهُ عَليهِ [وَءَالِه] وَ سَلَّمَ مَكَّةَ قَامَ فِى النَّاسِ فَحَمِدَالله، وَ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ: إنَّ الله تَبَارَكَ وَ تَعَالَى حَبَسَ عَنْ مَكَّةَ الْفِيل، وَ سَلَّطَ عَلَيْهَا رَسُولَهُ وَالْمُؤْمِنِينَ؛ وَ إِنَّهَا لَمْ تُحَلَّ لأَحَدٍ كَانَ قَبْلِى، وَ إِنَّمَا أُحِلَّتْ لِيى سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ؛ وَ إِنَّهَا لَنْ تُحَلَّ لأَحَدٍ كَانَ قَبْلِى، وَ إِنَّمَا أُحِلَّتْ لِيى سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ؛ وَ إِنَّهَا لَنْ تُحَلَّ لأَحَدٍ بَعْدِى، فَلاَ يُنَفَّرُ صَيْدُهَا، وَ لاَ يُحْتَلَى شَوْكُهَا، وَ لاَ تُحَلُّ سَاقِطَتُها إلاَّ لِمُنْشِدِ! وَ مَنْ قُتِل لَهُ قَتِيلٌ فَهُو بَحَيْرِ النَّظَرَيْنِ: إمّا أَنْ يُفْدِى وَ إمّا أَن يَقْتُلَ.

فَقَالَ الْعَبَّاسُ: إلاَّ الإذْخِرَ يَا رَسُولَ اللهِ: فَإِنَّا نَجْعَلُهُ فِى قُبُورِنَا وَ بُيُوتِنَا، فَقَالَ: إلاَّ الإذْخِرَ. فَقَامَ أَبُوشَاة \_ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْيَمَنِ \_ فَقَالَ: اكْتُبُوا لِى يَا رَسُولُ اللهِ عَلَيهِ [وَ ءَالِه]: اكْتُبُوا لأبى شَاة!

«چون خمدای تعمالی مکّه را بسر روی رسولش گش کشود، در میان مردم به خطبه

<sup>→</sup> فقو مونی. «بدرستی که من شیطانی دارم که مرا فرا می گیرد پس زمانی که از حق منحرف شدم شما مرا راست کنید و بر یا دارید!»

برخاست، حمد و ثنای خدا را بجای آورد و سپس گفت: خداوند تبارک و تعالی فیل را از ورود به مکه حبس نمود، و رسول خود و مؤمنان را بر مکه مسلط فرمود؛ ورود و جنگ و فتح در مکه برای أحدی پیش از من حلال نبوده است و فقط در یک ساعت از یک روز برای من حلال شد، و پس از من هم برای أحدی حلال نخواهد بود.

بنابراین نباید صید مکّه را دنبال کرد و فراری داد، و نباید خار آن را چید، و برداشتن چیزی که در آن بر زمین افتاده و صاحبش معلوم نمیباشد حلال نیست مگر برای جویندهٔ صاحب آن. و کسی که کشتهای از او کشته شود بهترین از این دو طریق را انتخاب مینماید: یا آنکه از آنها فِد یّه و پول خون میگیرد، و یا اینکه قاتل را میکشد.

در این حال عبّاس گفت: آنچه را که حرام است کندن آنها غیر از إذخِر (گـور گیـاه) بوده باشد ای رسول خـدا، چـرا کـه مـا آن را در قبورمـان مـیگذاریـم و در خانـههایمان بکار میبریم! رسول خدا فرمود: مگر إذْخِر.

در این حال أبوشاة که مردی از اهل یمن بود برخاست و گفت: ای رسول خدا، شما این مطالب رابرای من بنویسید! رسول خدا شم فرمود: برای أبوشاة بنویسید!»

راوی این روایت: ولید بن مسلم می گوید: من به أوزاعی گفتم: مُراد و منظور گفتار أبوشاة که می گوید: اکْتُبُوا لِی یَا رَسُولَ الله ِ چیست؟ گفت: مقصودش خطبهای است که از رسول خدا علی شنید.»

۱ـ « تقیید العلم» ص ۸٦. و یوسف العش در تعلیقه گوید: مشابه ایس روایت از یحیی بین أبی کثیر در «بخاری» ج ۱ ص ٤٠ ـ ٤١، ک ۳ ب ۳۳ و شیرح آن در «ارشاد السّاری» ج ۱، ص ۱٦٨ و «عمدة القاری» ج ۱، ص ۱۵۷ و «فتیح الباری» ج ۱، ص ۱۸٤ و مثیل ایس روایت بیا اختصار از ولید ابن مسلم در «صحیی ترمذی» ج ۲، ص ۱۱۰ و از یحیی بین أبی کثیر در «اسدالغابق» ج ۲، ص ۱۲۰ و از یحیی بین أبی کثیر در «اسدالغابق» ج ۲، ص ۱۸۳ و « مثل این روایت بیا تقارب لفظ از ولید بین مسلم در «المحدیثالفاصل» ج ۲، ص ۱۲۰ و بیا اختصار از أوزاعی در « جامع بیان العلیم» ج ۱، ص ۷۰ و «المحدیثالفاصل» ج ۲، ص ۱۲ و بیا اختصار از أوزاعی در « جامع بیان العلیم» ج ۱، ص ۷۰ و بیدون سنید در « معالم السّنن» ج ۲، ص ۱۸۵ و «استیعاب» ج ۲، ص ۷۱۷ و «مقدیمهٔ ابن صلاح»

اینها مجموعهٔ مطالبی بود که خطیب بغدادی در کتاب خود: «تقیید العلم» برای اثبات و اهمیّت کتابت، و امر رسول خدا گر بدین امر خطیر آورده است. و همانطور که ملاحظه می شود ذکری از «صحیفهٔ امیرالمؤمنین» الکی نیست، و حتّی از استشهاد به کتابت رسول خدا در حین موت که قلمی و قرطاسی طلبیدند تا بنویسند برای اُمَّت چیزی را که پس از آن هیچگاه گمراه نگردند، یادی نکرده است.

و این مطلب بـه قـدری شگفت آور است که تعجّب یُوسُف العش مُصَحِّح و مُصَدِّر و مُعَلِّق کتاب را برانگیخته است تـا جـائی کـه نتوانسـته است خـودداری نمـاید و در تعلیقه آورده است: بسـیار عجیب است کـه از نظر خطیب استشـهاد بـه کتـابی کـه رسول خـدا گی اراده فرمـود در حـال وفاتش بنویسـد، دور شـده و مـورد سـهو و خطا قرار گرفته است. و آن خـبر در «صحیح بخـاری» طبع لیـدن ج ۱، ص ٤١ و «صحیح مسلم» بـا شـرح نـووی ج ۲، ص ٢٢ و « تـاریخ طـبری» ج ٤، ص ١٨٦ و ص ١٨٧ و « اُسـُد الغابَـة» ج ۳، ص ٥٠٥ و شـرح حدیث در «ارشـاد السـّاری» ج ۱، ص ١٦٩ و « مسلم» نووی ج ۲، ص ١٨٥ و « عمـدة القـاری» ج ۱، ص ٥٧٥ و « شـرح مسلم» نووی ج ۲، ص ٣٤ موجود است. ا

و حقیر نویسندهٔ این سطور گوید: این سهو خطیب سهو تعمّدی بوده است که غالباً بل اکثراً در میان علمای عامّه دیده می شود که از این اشتباهات عمدی بسیار می کنند از حذف و تحریف و تغییر و تقطیع و عدم ذکر روایت رأساً؛ و اینها همه شواهد روشن و أدلّهٔ واضحی است بر بطلان آراء و مذهب آنها که بر اساس وحشت و إرعاب مردم و إسکات و تعطیل بیان حق بنا نهادهاند؛ و همانطور که خلیفه شان عَلَناً در حضور جماعت گفت: «این مَرْدک هذیان می گوید؛ برای ما کتاب خدا کافی است؛» اینها بر همان پایه و اساس دست از روایات اهل بیت که در همان زمان

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

ص ۱۷۰ آمده است.

۱\_ همان مصدر.

مشخص و مدون بوده است شستهاند؛ چرا که این روایات در نزد مصدر ولایت امیرالمومنین الگین همگی موجود و محفوظ و مدون بوده است، غایة الأمر عامه که مقصد و مَمشایشان بر خلاف منهاج اهل بیت است با ایجاب ضرورت سیاسی باید بدین روایات توجه نکنند، بلکه آنها را مطرود و ممنوع به شمار آرند، چرا که این روایات که تفسیر آیات قرآن و روایاتی دربارهٔ مقام و منزلت صاحب ولایت است با خلافت غاصبهٔ آنان متضاد است و حتماً برای بر اریکه نشاندن خود باید اهل بیت و روایات و کتابهایشان را مهجور دارند؛ وگرنه جمع میان ضدین و متناقضین می گردد.

بر روی همین اصل عمر گفت: حَسْبُنَا کِتَابُ الله؛ و در آن مجلسِ الرَّزيَّة کُلَّ الرَّزيَّة در حضور رسول الله سر و صدا و غوغا راه انداخت و کلام درهم و پیچیده و لَغَطْ پیدا شد و پیامبر از نوشتن و کتابت صرفنظر کرد و به رفیق اعلی رهسپار گشت.

شما فرض کنید آن مکتوب پیامبر دربارهٔ وصایت مولی الموالی امیرالمومنین الگیالی هم نباشد بالأخره هر چه بود نامهای بود که در آن عدم ضلالت و گمراهی امّت الی الأبد تضمین شده بود.

کسی نیست که به این طرفداران و دایگان از مادر مهربانتر بگوید: آن نامهٔ پیامبر هرچه بود تضمین سعادت و عدم ضلالت امَّت از جانب رسول خدا به طور جاودان بود، عُمَر به چه مجور عقلی و وجدانی و شرعی امَّت را از این فیض تا روز قیامت محروم گردانید؟!

عیناً قضیّهٔ مالک بن نُویْره است که چون وی از پرداخت زکوة به صندوق ابوبکر امتناع نمود و گفت باید به صندوق خلافت و ولایت حقّهٔ حقیقیّهٔ علی بن أبیطالب پرداخت گردد، خالد بن ولید با آن طرز فجیع و فظیع وی را به اتّهام ارتداد کشت، و عذرش در نزد ابوبکر مقبول افتاد، چرا که اگر انتشار مییافت که مالک بن نُویره مرتد نشده است، او مسلمان است غایةالأمر دنبال صندوق راستین می آید تا وجوهات و زکوات خودش و قومش را بدانجا بریزد؛ و اگر أبوبکر، خالد بن ولید را به جرم قتل مرد مسلمان قصاص می کرد و می کشت، با یک چشم به هم زدن مطلب

انتشار می یافت و همه به پیروی مالک برای مخالفت با أبوبکر سربلند می نمودند؛ و در این صورت مشهود بود که چه می شد و أبداً دستگاه خلافت آنان پایدار و برقرار نمی ماند. این جمع میان ضدّین و متناقضین بود. لهذا برای آنکه مطلب افشا نگردد، زود سرش را به هم آوردند و آلا آتسنع الحرق علی الراّقع (در آن صورت نه تنها نمی توانستند آن پارگی را وصله نهند، بلکه پارگی همه جا را می گرفت، و جز زبونی و درماندگی دستگاه خلافت چیزی ثمر نمی داد).

این رازی بود که خالد در گوش ابوبکر گفت؛ و أبوبکر هم صحیح و معقول دانست و او را تبرئه نمود و چون أبوبکر به عمر که از مخالفان خالد در این داستان بود گفت، او هم قبول نمود و دست از اصرار بر إعدام خالد برداشت، و همه با هم صفا کردند و سر کاسهٔ آش داغ نشستند و به خوردن مشغول شدند.

جملهٔ حَسْبنا کتاب الله، به قدری نامعقول است که عامّه در تفسیر آن سر به زیر افکنده و شرمگیناند. امّا در آنجا عُمَر برای درهم شکستن ولایت و خرد کردن و نابود ساختن آن، با آنکه خودش خوب می داند عبارت غلطی است و قرآن کتاب اللهی بدون سنّت و مفسّری از رسول الله تمامیّت ندارد، معذلک جلوی نوشتار رسول الله را گرفت و از آوردن قلم و کاغذ منع نمود.

و آنگاه در زمان خلافت خود با شدیدترین وجهی جلوی بیان حدیث و احوال رسول خدا را گرفت؛ و نه تنها کتابت حدیث را منع کرد، بیان شفاهی آن را نیز بأشد وجه منع نمود. چرا؟! برای آنکه احادیث وارده از رسول خدا گرفت در مدّت بیست و سه سال دربارهٔ وصایت و إمامت و إمارت و خلافت بلافصل مقام ولایت بازگو نگردد. این روایات بیانی است که درست در جهتِ مَمْشی و مَجْری و منهاج خلافت غاصبه قرار دارد؛ و چگونه می توان مردم را در کتابت و بیان آن همه احادیث آزاد گذارد آنگاه یورش بر خانهٔ فاطمه برد، و امیرالمؤمنین را برای بیعت و تمکین به مسجد سوق داد؟

شيخ محمود أبوريَّه بعد از ردّ اين حديثِ مروى از طرق عامّه: ألا و َ إنِّي قَدْ

أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَ مِثْلَهُ مَعَهُ « آگاه باشيد كه: به من كتاب (قرآن) و مثل قرآن با آن داده شده است» می گوید: و اگر مطلب از این قرار بود، پس چرا پیامبر به كتابت این مِثْل همّت نگماشت در زمان حیاتش در وقتی كه آن را از پروردگارش تلقی می كرد همان طور كه به كتابت قرآن عنایت داشت؟

تا آنکه می گوید: آیا صحیح است پیامبر نصف آنچه را که به او وحی شده است رها و یکه گذارد تا آنکه بدون قید و نوشتن در میان أذهان بماند، این یک آن را بگیرد، و آن یک آن را فراموش نماید، و آن سیّمی بر آن چیزی بیفزاید، از قبیل چیزهائی که در غیر مدونّات در کتابی محفوظ، پیش می آید؟ و آیا متصورً است پیغمبر با این طرز عملش رسالتش را آن طور که باید تبلیغ نموده باشد؟ و امانت را به طور کامل به اهلش سیرده باشد؟!

این حدیث کجا بود هنگامی که پیامبر در مرض أخیر خود که بعد از آن به سوی پروردگارش رهسپار شد، و پس از اینکه آیه: الْیَوْمَ أَکْمَلْتُ لَکُمْ دِینَکُمْ وَ أَثْمَمْتُ عَلَیْکُمْ نِعْمَتِی وَ رَضِیتُ لَکُمُ الإسْلاَمَ دِیناً نازل شده بود، می گفت: إنّی والله مَا تَمَسَّکُون عَلَی بِشَیْء، إنّی لَمْ أُجِلَّ إلاَّ مَا أَحَلَّ الْقُرْآنُ، وَ لَمْ أُجَرِّمْ إلاَّ مَا حَرَّمَ الْقُرْآنُ؛ ؟!

«سوگند به خدا، من عهده دار عمل شما نمی باشم، و شما هیچ دستاویز و بهانه ای نسبت به من ندارید! و من حلال ننمودم مگر آنچه را که قرآن حلال نموده است، و حرام نکردم مگر آنچه را که قرآن حرام کرده است!»

از این گذشته کجا بود این حدیث زمانی که أبوبکر بــه مـردم گفـت: بَیْنَنَا وَ بَیْنَکُمْ کِتَابُ الله، فَاسْتَحِلُّوا حَلاَلَهُ، وَ حَرِّمُوا حَرَامَهُ! « در میان مــن و شـما کتـاب خداسـت؛ پـس حلالش را حلال بشمارید، و حرامش را حرام بدانید!»

١\_ آيهٔ ٣، از سورهٔ ٥: مائده.

۲\_ « سیرهٔ ابن هشام» ج ٤، ص ٣٣٢.

و كجا بود اين حديث وقتى كه رسول خدا گار در حال احتضار بود و مىخواست كتابى بنويسد تا امَّت پس از وى گمراه نگردند و عمر گفت: حَسْبُنَا كِتَابُ الله؟!

تا می رسد به اینجا که می گوید: ما می بینیم که صحابهٔ رسول خدا به عدم کتابت اکتفا ننمو دند بلکه از روایت حدیث اعراض می کردند و از بیان آن نهی می نمودند، و در قبول أخبار و أحادیث تشدید خطیری بجای می آوردند.

ذَهَبى در «تذكرة الحُفَّاظ» مى گويد: از مراسيل ابن أبى مليكه أن است كه: أبوبكر مردم را پس از فوت پيغمبرشان جمع كرد و گفت: إنَّكُم تُحَدِّثُونَ عَن رَسُولِ اللهِ أَحَادِيثَ تَحْتَلِفُونَ فِيهَا، وَالنَّاسُ بَعْدَكُم أَشَدُّ احْتِلاَفاً؟ فَلاَ تُحَدِّثُوا عَن رَسُولِ اللهِ شَيْئاً؛ فَمَنْ سَأَلَكُم فَقُولُوا: بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُم كِتَابُ اللهِ، فَاسْتَحِلُّوا حَلاَلَهُ، وَ حَرِّمُوا حَرَامَهُ!

«شما مطالبی را از رسول خدا بیان می کنید که در آن احادیث اختلاف دارید، و بعد از شما اختلاف مردم شدیدتر خواهد شد. بنابراین هیچ حدیثی را از رسول خدا بیان نکنید؛ و هر کس از شما مسئلهای پرسید بگوئید: در میان ما و شما کتاب الله است، حلالش را حلال، و حرامش را حرام بشمرید!»

و ابن عَساكِر از محمّد بن إسحق از صالح بن ابراهيم بن عبدالرّحمن بن عَوْف روايت كرده است كه: عُمَر بن خطّاب نمرد مگر آنكه به سوى اصحاب رسول الله در جميع آفاق فرستاد و همه را جمع كرد: عبدالله بن حُذَيْفة؛ و أبا الدَّرْدَاء، و أباذرّ، و عَقَبَة بن عامِر، و بديشان گفت: اين احاديثي كه شما در آفاق از رسول خدا افشا كردهايد چيست؟! گفتند: آيا ما را منع مي كني؟ گفت: نه، در نزد من بايد بمانيد؛ و

۱-ج ۱، ص ۳. و ابن أبی ملیکه همان عبدالله بن عبیدالله بن أبی ملیکه قرشی تمیمی مکّی است که قاضی مکّد در زمان ابن زبیر بوده است، مردی پیشوا و فقیه و فصیح و سخنگو بوده است. همگی بر توثیق او متّفقند و از کسانی که از او روایت میکنند لیث بن سَعد است. وی در سنهٔ ۱۱۷ هجری فوت نمود. این روایت را شیخ محمّد خضری در کتاب «التشریع الإسلامی» ص ۳۳ آورده است.

سوگند به خدا تا من زنده هستم نباید از نزد من جای دیگر بروید، و ما داناتریم، ما از شما می گیریم و به شما رد می کنیم! و ایشان از عمر مفارقت ننمودند تا زمانی که عمر مرد. ا

و ذَهَبی در « تذکرة الحُفَّاظ» از شعبه، از سعید بن ابراهیم، از پدرش آورده است که: عُمَر، ابن مَسعود و أبو دَرْداء و أبومَسعود أنصاری را حبس نمود و گفت: شما روایات بسیاری را از رسول خدا نقل کرده اید ایشان را در مدینه زندانی نمود و عثمان ایشان را ازاد کرد."

و ابن سعد و ابن عساكِر از محمود بن أُبَيْد روايت كردهاند ـ با لفظ ابن سعد ـ كه گفت: شنيدم عُثمان بن عَفَّان بر منبر مي گفت: جايز نيست براى كسى كه حديثى را كه در زمان أبوبكر و عمر نشنيده است روايت نمايد؛ و من كه حديثى را بيان نمى كنم نه از جهت آن است كه از بهترين فراگيرندگان روايت در ميان اصحاب رسول خدا نيستم، بلكه از اين جهت است كه شنيدم كه مي گفت: مَنْ قَالَ عَلَى مَالَمْ أَقُلُ قَقَدْ تَبُواً مَقْعَدَهُ مِنَ النّار. «كسى كه به من گفتارى را نسبت بدهد كه من نگفتهام تحقيقاً جاى خود را در آتش مهيّا ساخته است.»

و در كتاب « جَامِعُ بيان العِلْم و فَضْلِهِ» كمه مؤلِّفش حافظ مغرب ابن عَبـدِالـبـرّ

١- اين عبارت را ابن عساكر و محمّد بن اسحق تخريج نمودهاند.

۲ « تـــاريخ التشــريع الإســــالامي» ج ۱، ص ۷ و ص ۱۲۳، و كتـــاب « تــــمهيدٌ لتـــاريخ الفلســـفة
 الآسلاميّة » شيخ مصطفى عبدالرزاق، ص ۱٦۱.

۳- ابوبکر بین عربی در کتاب «العواصم مین القواصم» که در مقام دفیاع از عثمان در آنچه از مظالم و مناکیر به وی نسبت داده اند با عین این عبارت به دفاع برآمده است: و عجیب آن است که اشکالاتی بر عثمان وارد می کنند که نظیر آنها را عمر انجام داده است. زیرا که روایت شده است که عمربین خطّاب ابن مسعود را با چند نفر صحابی دیگر یکسال در مدینه حبس نمود تا آنکه کشته شد و عثمان ایشان را آزاد کرد و گناهشان آن بود که: آنها روایت از رسول خدا می کرده اند. (ص ۷۵ و ص ۲۷)

٤\_ج ٢، ص ١٢٠.

مى باشد از شعبى از قرطة بن كعب حكايت نموده است كه گفت:

حْرَجْنَا ثُرِيدُ الْعِرَاقَ فَمَشَى مَعَنَا عُمَرُ إِلَى صِرَار ' ثُمَّ قَالَ لَنَا: أَتَدْرُونَ لِمَ مَشَيْتُ مَعَكُمْ؟! قُلْنَا: أَرَدْتَ لَنْ تُشَيِّعَنَا وَ تُكْرِمَنَا! قَالَ: إِنَّ مَعَ ذَلِكَ لَحَاجَةً حُرَجْتُ لَهَا: إِنَّكُمَ مَعَكُمْ؟! قُلْنَا: أَرَدْتَ لَنْ تُشَيِّعَنَا وَ تُكْرِمَنَا! قَالَ: إِنَّ مَعَ ذَلِكَ لَحَاجَةً خُرَجْتُ لَهَا: إِنَّكُمَ وَلَا تَصُدُّوهُمْ بِالأَحَادِيثِ عَنْ رَسُولِ اللهِ وَ أَنَا شَرِيكُكُمْ! قَالَ قَرَظَةً: فَمَا حَدَّثْتُ بَعْدَه حَدِيثاً عَنْ رَسُولِ اللهِ.

و في رواية أخرى: إنَّكُمْ تَاتُونَ أَهْلَ قَرْيَةٍ لَهَا دَوى "بِالْقُرْآنِ كَدَوِيِّ النَّحْلِ فَلاَتَصُدُّوهُمْ بِالأَحَادِيثِ لِتَشْعَلُوهُمْ. جَوِّدُوا \ الْقُرآنَ وَ أَقِلُّوا الرِّواَيَةَ عَنْ رَسُولِ الله وَ أَنَا شَرِيكُكُمْ! "
شَرِيكُكُمْ! "

فَلَمَّا قَدِمَ قَرَظَةُ قَالُوا: حَدِّثْنَا! فَقَالَ: نَهَانَا عُمَرُ. 3، ٥

وَ فِي الأُمِّ لِلشَّافِعِيِّ روايةُ الرَّبِيعِ بنِ سُلَيمانَ: فَلَمَّا قَدِمَ قَرَظَــةُ قَـالُوا: حَدِّثْنَـا! قَــالَ: نَــهَائا عُمَرُ!

« ما از شهر مدینه بیرون آمدیم و عازم عراق بودیم. عمر با ما تا صرار پیاده بدرقه نمود و سپس به ما گفت: آیا میدانید چرا من با شما آمدهام؟! گفتیم: میخواستی تا ما را مشایعت کنی و گرامی بداری! گفتت: علاوه بر این حاجتی داشتم و برای آن از مدینه بیرون شدم. حقاً شما به سوی شهری میروید که اهل آنجا مانند صدای زنبور

۱ـ صِرار با کسره، موضعی است نزدیک مدینه و در روایتی است: خرجنا فَشَیّعَنَا.

۲\_ در عبارت علامً أمين ج ٦، ص ٢٩٤ از «الغدير» وارد است: جردوالقراق يعني آن را بدون تفسير تعليم كنيد.

۳\_ و در شــرح ابـــن أبـــى الحديـــد ج ۳، ص ۱۲۰ آورده اســـت و در «السّــنّة قبــــل التدويــــن» ص ۱۰۰ آورده است.

٤ این اضافی از کتاب « تذکرة الحفّاظ » ذهبی است و حاکم در «مستدرک» ج ۱، ص ۱۰۲ آن را صحیح شمرده است.

۵ و در «سنن دارمی» ج ۱، ص ۸٥ و «سنن ابن ماجه» ج ۱ ص ۱٦ و «مستدرک» حاکم ج ۱، ص ۱۰۲ و «جامع بیان العلم» ج ۲ ص ۱۲۰ و «تذکرة الحفّاظ» ج ۱، ص ۳ بنا به نقل علاّمهٔ امینی در «الغدیر» ج ۲، ص ۲۹۶، و «السّتة قبل التدوین» ص ۹۷ آورده است.

با خواندن قرآن صدا و زمزمه دارند؛ شما به واسطهٔ بیان احادیثی از رسول خدا ایشان را باز ندارید و من در این امر شریک شما میباشم! قرظه گفت: پس از این توصیهٔ عمر من حتّی یک حدیث از رسول خدا بیان ننمودم.

و در روایت دیگری است: شما حقّاً به سوی شهری می روید که صوتشان در حال قرائت قرآن مانند صدای زنبور است، بنابراین با بیان احادیث آنان را باز ندارید تا از قرآن به غیر قرآن مشغول گردند. قرآن را صحیح و استوار بدارید، و روایت از رسول الله را کم نمائید، و من در این امر شریک شما می باشم!

چون قرظه وارد عراق شد، گفتند: برای ما از رسول خدا بیان کن! گفت: عمر ما را منع نموده است.

و شافعی در کتاب «الا م » به روایت ربیع بن سلیمان آورده است که: چون قرظه وارد شد مردم عراق به او گفتند: از احادیث رسول الله برای ما بیان کن! گفت: عمر ما را نهی کرده است.»

# وَ كَانَ عُمَرُ يَقُولُ: أَقِلُّوا الرِّوايَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ إلاَّ فِيمَا يُعْمَلُ بهِ. ١، ٢

داستان صُبَیْغ تَمِیمی بن عَسَل و زدن او را دویست تازیانه در دوبار، و بدنش را خونین کردن به جهت سؤالی که در معنی الذاریات ذروا از عمر نموده بود، ما در جلد دوازدهم از «امام شناسی» درس ۱۷۶ تا ۱۷۲، ص ۲٤۱ تا ص ۲٤۵ از سیوطی و ابن کثیر از بزاز ودارقُطْنی در « إفراد» و ابن مَردویه و ابن عَساکر و از « سُنن دارمی» و از « سیرهٔ عمر» تألیف ابن جَوْزی، و از « کنز العُمّال» از نصر مقدسی و اصفهانی و ابن أنباری و از « فتوحات مکّیه» ذکر نمودهایم.

عُمَر چهار چيز را اكيداً ممنوع نمود: اوّل سؤال از آيات مشكلهٔ قرآن؛ دوم سؤال

۱\_ « أضواء ً على السنُّنَّة المحمّديّة» طبع سوّم، دارالمعارف مصر، ص ٥٦ تا ص ٥٥ و تمام جريان قضيّـهٔ قرظـة بن كعب را علاّمـهٔ أمينـى در « الغديـر »، ج ٦ ص ٢٩٤ در باب نوادر الأثـر فـى علـم عمر ذكر نموده است.

٢\_ فيما يعمل به؛ يعنى سنّت عمليّه (ص ١٠٧ ج ٨ البداية و النهاية).

از احكام و تكاليفي كه هنوز واقع نشده است؛ سوم: بيان أحاديث رسول الله؛ چهارم: كتابت حديث.

عمر برای عملی نمودن این امور صحابهٔ معروف رسول اللــه را بـا شــلاّق مــیزد و حبس مینمود.

علاّمهٔ امینی گوید: چـون عمر أبوموسی أشـعری را بـه عـراق اعـزام نمـود بـه او گفت: تو به سوی قومی میروی کـه اهـل آنجـا صداهایشـان در مساجدشـان مـانند صـدا و زمزمهٔ زنبور عسل به قرائت قرآن بلند است؛ پس آنـها را بـر همیـن حـال واگـذار و بـه احادیث مشغولشان مساز؛ و من در این امر شریک تو هستم.

این مطلب را ابن کثیر در تاریخش ج ۸، ص ۱۰۷ ذکر نموده است و گفته است: این قضیّه از عمر معروف است.

و طَبَرانی از ابراهیم بن عبدالرّحمن تخریج نموده است که: عمر سه نفر را حبس کرد: ابن مسعود و أبودرْداء و ابومسعود انصاری، و گفت: شما حدیث از رسول خدا گان زیاد نقل نمودهاید. در مدینه آنها را محبوس نمود تا اینکه کشته شد.

و در عبارت حاکم در «مستدرک» ج ۱، ص ۱۱۰ این طور آمده است: عمر بن خطّاب به ابن مسعود و ابودرداء و ابوذر گفت: این حدیثی که از رسول خدا گشت نقل کرده اید چیست؟! و من گمان دارم که عمر ایشان را در مدینه تا زمانی که کشته شد حبس نمود.

و در لفظ جمال الدِّين حَنَفى اين طور آمده است كه: عمر أبومسعود و أبودر داء و أبودرداء و أبوذر را حبس كرد تا وقتى كه كشته شد و به آنها گفت: مَا هَذَا الْحَدِيثُ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيْ؟! «اين حديث كردن از رسول خدا چيست كه شما مىكنيد؟!» و من چنين گمان دارم كه تا وقتى كه كشته شد آنان را در مدينه حبس كرد. و همين طور اين عمل

۱\_ « تذکرة الحفّاظ» ج ۱، ص ۷، « مجمع الزوائد» ج ۱، ص ۱٤۹، و مصحسّی کتاب آن را صحیح شمرده و گفته است: ثبوت این حدیث از عمر صحیح است از راههای بسیاری، و عمر در حدیث شدید بود.

را با أبوموسی أشعری با وجود عدالتش در نزد وی انجام داد. (المعتصر، ج ۱، ص ٤٥٩)
و عمر به أبوهريره گفت: دست از حديث از رسول خدد [صلّی الله عليه و آله و سلّم] برمی داری يا تو را به زمين دَوْس بفرستم؟! م و به کعب الأحبار گفت: دست از حديث بر می داری يا تو را به زمين قِردَة (ميمونها) بفرستم؟! (تاريخ ابن کثير، ج ۸ ص ١٠٦)

و ذَهَبی در «تذکره» ج ۱، ص ۷ از أبوسَلمه روایت کرده است که من بــه أبوهریـره گفتم: همان گونه که اینک حدیث میکنی در زمان عمــر هــم میکـردی؟! گفــت: اگــر مــن در زمان عمر مانند زمان شما حدیث میکردم مرا با تازیانهٔ خود میزد.

أبو عَمْرو از أبوهريره تخريج نموده است كه مى گفت: من احاديثى را براى شما روايت نموده ام كه اگر در زمان عمر بن خطّاب حديث مى كردم مرا با تازيانه دستى خود مى زد. (جامع بيان العلم، ج ٢، ص ١٢١)

و در عبارت زُهْری این طور وارد است که: مگر من می توانستم آن طور که الآن برای شما حدیث می کنم در زمان حیات عمر حدیث کنم؟! سوگند به خدا که در آن صورت یقین داشتم که تازیانهٔ او با پوست پشت بدن من تماس پیدا می کرد.

و در عبارت ابن وَهَب این طور وارد است که: حقّاً من برای شـما أحـادیثی را بیان نمودهام که اگر در زمان عمر و یا نزد عمر بدان لب مـیگشـودم یقیـن داشـتم کـه سـَـرم را میشکافت. (تاریخ ابن کثیر، ج ۸، ص ۱۰۷)

در پی آمد و دنبال این واقعه شَعْبی گفت: من با عبدالله بن عُمَر دو سال و یا یکسال ونیم نشستم و از وی نشنیدم حدیثی را از رسول خدا گان نقل کند مگر یک حدیث را.۲

و سائب بن يزيد گفت: من با سَعْد بن مالک از مدينه تــا مكّــه مصــاحب بودم و

۱\_ابـن عسـاكر كمـا فـــى «كــنز العمّــال» ج ٥، ص ٢٣٩ آن را تخريــج نمــوده اســـت. و أبوزرعــه أيضاً كما في « تاريخ ابن كثير» ج ٨، ص ١٠٦ تخريج كرده است.

۲\_ « سُنَن دارمی » ج ۱، ص ۸۶ « سُنَن ابن ماجة » ج ۱، ص ۱۵.

حتّى يک حديث از او از رسول خدا علي نشنيدم (سنن ابن ماجه، ج ١، ص ١٦).

و أبوهريره گفت: ما ابداً قدرت نداشتيم بگوئيم: قال رسول الله، تا زماني كه عمر كشته شد (تاريخ ابن كثير، ج ٨، ص ١٠٧).

امینی گوید: آیا بر خلیفه پنهان بود که ظاهر کتاب و قرآن، امّـت را از سُـنّت بینیاز نمی نماید؟ و سنّت با قـرآن مفارقت نمی کنـد تـا بـر پیغمـبر در کنـار حـوض کوثـر وارد شوند؟ و حاجت امّت به سنّت رسول خدا کمتر از حاجتشان به ظاهر کتاب نیست؟

وَالْكِتَابُ كَمَا قَالَ الأوْزَاعِـــيُّ وَ مَكْحُــولُّ أَحْـوَجُ إِلَــى السُّـنَّةِ مِـنَ السُّـنَّةِ إِلَــى الْكِتَــابِ. (جامع بيان العلم و فضله، ج ٢، ص ١٩١).

« و کتاب خدا همان طور که أوزاعی و مکحول گفتهاند، نیازش به سنّت بیشتر است از نیاز سنّت به کتاب.»

یا آنکه خلیفه دیده است در آنجا جماعتی هستند که با وضع و جعل احادیث بر رسول خدا و پیامبر اقدس با سنّت بازی می کنند و این دیدار هم از روی حق بوده است بنابراین همّت گمارده است تا ریشه های تَقَوّل و نسبت کلام ناصحیح به پیامبر گراه و آن دستهای جنایتکار را از سنّت شریفه کوتاه نماید. چه این باشد چه آن، گناه مثل أبوذر که رسول اعظم به صدق ش با عبارت متقنه و مَا أَظَلَّتِ الْغَبْرَاءُ عَلَی رَجُل أَصْدَق لَهُجَةً مِن أَبِی ذَر الله و آسمان نیلگون سایه نیفکنده است، و زمین تیره بر روی خود حمل ننموده است مردی را که از جهت صداقت گفتار و راستی سخن از ابوذر بهتر باشد» گواهی داده چه بوده است؟ و یا مثل عبدالله بن مَسْعود صاحب سر و سول الله و افضل افرادی که قرآن را قرائت کرده است و حلالش را حلال و حرامش را حرام دانسته است و فقیه دین و عالم در سنّت بوده است و فقیه دین و عالم در سنّت بوده است و فقیه دین و عالم در

۱\_ « مستدرک» حاکم ج ۳، ص ۳٤۲ و ص ۳٤٤.

۲\_ « مستدرک» حاکم ج ۳، ص ۳۱۲ و ص ۳۱۵.

صاحب رسول الله علی ایسته اند؟! چرا ایشان را تا وقتی که به او خنجر زدند در مدینه حبس کرد؟ چرا این صحابهٔ عظیم را در مَلاً دینی هتک نمود و ایشان را در چشم مردم کوچک و پست کرد؟

و آیا مثل أبوهریره و أبوموسی أشعری از آن جماعت وضّاعین حدیث بودهاند تا آنکه استحقاق آن گونه تعزیر و دور کردن و تبعید و حبس و وعید را داشته باشند؟! من نمیدانم!

آری تمام این آراء، أحداث سیاست مقطعی بوده است که ابواب علم را بر روی امنت بسته است و آنان را در پرتگاه جهالت و آوردگاه أهواء در افکنده است گرچه خلیفه آن را قصد نکرده باشد. امّا خلیفه در آن روز با این مسائل سپری برای خود گرفت و از خود در برابر معضلات مهلکه دفاع کرد، و خود را از مسائل مشکله نجات بخشید.

م ـ و پس از نهی نمودن امّت مسلمان و اسلام آورده را از علم قـرآن، و دور کردن امّت را از آنچه در کتابش آمـده است از معانی فخیمه و دروس عالیه از ناحیهٔ علم و ادب و دین و اجتماع و سیاست و اخلاق و تاریخ، و بستن باب تعلّم و آموزش و فراگیری أحکام و آداب دینی که هنوز موضوعات آنها محقّق و واقع نشده است، و پهلو تهی کردن از آماده شدن برای عمل به دین خـدا قبل از وقوع واقعه، و منع کردن امّت را از معالم سنّت شریفه، و نهی و ردع از انتشار آنها در ملأ، پس به کدام علم زنده و مفید و به کدام حکمتیّه، این امّت مسکین بخواهـد بر اُمّتها ترفّع جوید و تقدیّم یابد؟! و به کدام کتاب و به کدام سنّت، آقائی و سـیادت خود را بر جمیع عالم که صاحب رسالت ختمیّه آن را برای او تأسیس فرموده است، به دست آورد؟

بنابراین، سیرهٔ این خلیفه، یک ضربهای بود که بر اسلام وارد شد و آن را از پای درآورد؛ و ضربهای بود بر امَّت اسلام و تعالیم امَّت و شرف و تقدیم و تعالی امَّت؛

<sup>[</sup> اعلیقه] ۳۳۷ مستدرک» حاکم ج ۳، ص ۳۳۷.

خلیفه متوجّه این ضرر باشد یا نباشد. و از نتائج و موالید این سیرهٔ ممقوته و مهلکهٔ عمر، حدیث کتابت سُنن و نوشتن روایات رسول الله است. هان بدانید که مطلب از این قرار است:

#### 94

#### حدیث کتابت سنن

از عروه روایت است که عمر بین خطّاب اراده کرد تا سُنّتهای رسول خدا را بنویسد؛ بنابراین در این باره از أصحاب رسول خدا کرد و در این مدّت از خداوند طلب به نوشتن دلالت کردند. عمر مدّت یک ماه تأمّل کرد و در این مدّت از خداوند طلب خیر می نمود؛ و پس از آن صبحگاهی عازم شد به عزم خدائی که او را رهبری می نمود و گفت: من اراده کرده بودم تا احادیث سُنن را بنویسم؛ لیکن چون به یاد آوردم قومی را که قبل از شما بودهاند و کتابی نوشتند و بر آن مجدّانه و مصرانه را صرف همّت کردند و کتاب الله را ترک نمودند، سوگند به خدا، من کتاب الله را عری شهری با چیز دگر مشوب نمی سازم. ا

و به پیروی از این خلیفه جمعی از کتابت سُنَن منع کردند؛ و خلافاً للسُّنَّة الثّابتـة از آورنده و اعلان کنندهٔ بزرگوار شریعت غراء، دست از کتابت برداشتند.

92

### رأى خليفه دربارهٔ كُتُب

به مشكلات اربعه و حوادث گذشته: حادثهٔ مشكلات قرآن، و حادثهٔ سؤال از چيزى كه هنوز به وقوع نپيوسته است؛ و حادثهٔ حديث از رسول الله؛ و حادثهٔ

۱\_ « طبقات» ابن سعد ج ۳، ص ۲۰٦، « مختصر جامع بيان العلم» ص ٣٣.

۲\_ « ســـنن» دارمـــی ج ۱، ص ۱۲۵، « مســتدرک» حــاکم ج ۱، ص ۱۰۶ تــــا ص ۱۰۶، « مختصـــر جامع بیان العلم» ص ۳٦ و ص ۳۷.

کتابت سُنَّت پیامبر، اضاف کن حادثهٔ رأی خلیف و اجتهادش را در حول کُتُب و مؤلَّفات:

مردی از مسلمانان به سوی عمر آمد و گفت: ما وقتی که شهر مدائن را فتح کردیم در آنجا کتابی به دستمان رسید که در آن علمی از علوم فارسیان و مطلب شگفتآوری بود. عمر شلاق دستی خود را طلبید و شروع کرد به زدن آن مرد، و سپس گفت: نَحْنُ نَقُصُّ عَلَیْكَ أَحْسَنَ الْقَصَصِ الله ما بر تو (ای پیغمبر) به بهترین روش داستان می گوییم.»

و می گفت: وای بر تو! آیا داستانهائی بهتر از کتاب الله وجود دارد؟! حقّاً و تحقیقاً کسانی که پیش از شما به هلاکت رسیدند، به سبب آن بود که به کتابهای علماء و کشیشان خود روی آوردند و تورات و انجیل را ترک نمودند، تا اینکه کهنه شدند و علمی که در آنها بود از میان برداشته شد!

و به عبارت و شکل دگری: از عَمْروبن مَیْمون از پدرش روایت است که گفت: مردی به نزد عمر بن خطّاب آمد و گفت: یَا أُمِیراًلْمُؤمِنین! چون ما شهر مدائن را گشودیم، من در آنجا کتابی یافتم که در آن کلام مُعْجبی بود. عمر گفت: آیا آن کلام مُعْجب از کتاب الله بود؟ گفت: نه! عمر شلاّق دستی خود را طلبید و شروع کرد به زدن او و شروع کرد به خواندن این آیه:

الر، تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ، إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ تا اينجا كه: و َ إِ نْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الْعَافِلِينَ لَا « الر، أَن است آيات كتاب آشكارا. حقّاً ما قرآن را قرآن عربى نازل نموديم به اميد آنكه شما آن را تعقّل كنيد \_ تا اينجا كه \_ و به تحقيق تو پيش از إنزال ما اين آيات را از غافلان بودى.»

و سيس گفت: إِنَّمَا أَهْ لَكَ مَن كَانَ قَبْلَكُم أَنَّهُم أَقْبَلُوا عَلَى كُتُب عُلَمائِهم و أَسَاقِفَتِهم

١ ـ آية ٣ از سورة ١٢: يوسف.

٢ آيات ١ تـا ٣، از سوره ١٢: يوسف و تمام آيـهٔ سوم ايـن اســـت: نـــحن نقـص عليــك أحسـن القصص بـما أوحينا إليك هذا القرآن و إن كنت من قبله لـمن الغافليـن.

امام شناسی(۱٤) رأی عمر دربارهٔ کتب

# وَ تَرَكُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ حَتَّى دَرَسَا وَ ذَهَبَ مَا فِيهِمَا مِنَ الْعِلْم.

« و فقط علّت هلاک پیشینیان شـما آن بـوده اسـت کـه بـر کتابـهای دانشـمندان و کشیشانشان روی آوردند و تورات و انجیل را کنار گذاردند تا کهنـه شـد و علمـی کـه در آنها بود از میان رفت.»

و عبدالرّزاق و ابن ضریس در « فضائل القرآن» و عَسْکری در « مواعظ» و خطیب از ابراهیم نخعی تخریج کردهاند که گفت: در کوفه مردی بود که کتب دانیال امثال آن را جستجو می نمود. در این حال نامهای از عمر بن خطّاب رسید که وی را به سوی او بفرستند؛ چون حضور عمر رسید عمر تازیانه دستیاش را بر او بالا برد و فرود می آورد و سپس بر وی خواند: الر، تِلْكَ آیاتُ الْکِتَابِ الْمُبِینِ \_ تا رسید به اینجا که \_ الْعَافِلِینَ.

آن مرد می گوید: من مقصود عمر را فهمیدم و گفتم: ای امیرمؤمنان مرا واگذار سوگند به خدا هیچ یک از آن کتب نزد من نخواهد ماند مگر آنکه آنها را خواهم سوزانید! در این حال عمر دست از او برداشت. (به سیرهٔ عمر تألیف ابن جوزی ص ۱۰۷، شرح ابن أبی الحدید ج ۳، ص ۱۲۲، کنز العُمَّال ج ۱، ص ۹۵ رجوع شود.)

و در تاریخ «مختصر الـدُّوَل» تـألیف أبوالفَـرَج ملَطِـی متوفّــای ٦٨٤، ص ١٨٠، از طبع بوک فی اوکسونیا سنهٔ ١٦٦٣ میلادی، با عین این عبارت آمده است:

و یحیی غراماطیقی زنده ماند تا وقتی که عَمْرو بن عاص مدینهٔ اسکندریه را فتح کرد و بر عَمروعاص وارد شد، چون عمرو موقعیّت وی را در علوم میدانست او را گرامی داشت و از مطالب فلسفیّه که ابداً عرب بدانها اُنس نداشت غرائبی را شنید که موجب دهشت او شد و مفتون کلمات او گشت. عَمْرو مردی عاقل و حَسَن الاستماع و صحیح الفکر بود؛ با او ملازم شد و هیچگاه از او مفارقت نمی جست.

روزی یحیی به عَمْرو گفت: شما به تمام محصولات مهم و اصلی اسکندریه احاطه نموده اید و بسر تمام اصناف موجودهٔ در آن حکمفرمائی دارید، آنچه در اسکندریه موجب انتفاع شماست ما معارضهای نداریم، و امّا آن چیزهائی

كه مورد انتفاع شما نيست ما بدان سزاوارتريم!

عَمْرو بدو گفت: شما به چه نیازمندید؟! گفت: کتب حکمت که در خزینههای ملوکیّه می باشد!

عَمْرو بدو گفت: این امری است که در تحت قدرت و اختیار من نیست مگر پس از آنکه از امیرالمؤمنین عمر بن خطّاب استیذان بنمایم!

عَمْرو نامه اى به عُمَر نوشت، و درخواست يحيى را در آن بيان نمود؛ نامه اى از عُمَر رسيد كه در آن نوشته بود: و َ أَمَّا الْكُتُبُ الَّتِي ذَكَرْتُهَا فَإِنْ كَانَ فِيهَا مَا وَافَقَ كِتَابِ اللهِ فَفِي كِتَابِ اللهِ عَنْهُ غِنَى؛ و َ إِ نْ كَانَ فِيهَا مَا يُخَالِفُ كِتَابَ اللهِ فَلاَ حَاجَةَ إلَيْهِ فَتَقَدَّمْ اللهِ فَفِي كِتَابِ اللهِ عَنْهُ غِنَى؛ و َ إِ نْ كَانَ فِيهَا مَا يُخَالِفُ كِتَابَ الله فَلاَ حَاجَةَ إلَيْهِ فَتَقَدَّمْ بإعْدَامِهَا! « و امّا كتابهائى را كه نام بردى، اگر در ميان آنها مطلبى است كه موافق كتاب الله است پس با داشتن كتاب الله بدان نيازى نيست؛ و اگر در ميان آنها مطلبى است كه مخالف كتاب الله است، پس حاجتى بدان نيست و تو در اعدام و نابوديشان اقدام كن!»

عَمْرو بن عَاص شروع كرد به تقسيم و تفريق آنها بر حمّامهاى اسكندريّه و سوزاندن آنها در تنورهها و تونهاى آنها و شش ماه طول كشيد تا همه سوخت و از بين رفت. اين مطلب را بشنو و عجب نما!

این جمله از کلام ملطی را جُرْجی زیدان در «تاریخ تمدین اسلامی» ج ۳، ص ٤٠ بتمامها و کمالها ذکر کرده است. و در تعلیقهٔ آن گوید: در نسخهای که مطبوع است در مطبعهٔ آباء یَسوعیّین در بیروت، تمام این جملات از آن حذف شده است به علّتی که ما نمی دانیم.

و عبداللطيف بغدادى متوفّى در ٦٢٩ هجرى در كتاب «الإفادة و الاعتبار» ص ٢٨ گويد: من در اطراف ستون سوارى از اين عمودها و ستونها بقايا و آثارى ديدم كه برخى از آنها صحيح و درست و برخى شكسته و مكسور بود، و از حالت آنها چنان دستگير مى شد كه آن ستونها داراى سقف بوده است و ستونها حامل سقف بوده الله و ستون سوارى بر روى آن سقف و قبّهاى بوده است كه آن ستون

امام شناسی (۱٤) رأی عمر دربارهٔ کتب

حامل آن قبّه بوده است.

و من چنین میدانم که آن محوطه همان رواقی است که ارسطوطالیس و پیروان او پس از او در آنجا درس میدادهاند؛ و همان دارالمعلم است که اسکندر وقتی شهرش را بنا کرد آن دارالمعلم را ساخت و در آنجا بوده است خزینههای کتابهایی که عَمْرو بن عاص با اذن عُمَر آنها را آتش زد. ا

از آنچه به طور فشرده بیان شد، معلوم شد که عبارت حَسْبُنا کتاب الله نه تنها رأی عمر است بلکه نظریّهٔ أبوبکر و عثمان نیز بوده است، و همچنین نظریّهٔ خلفای غاصب اموی؛ همهٔ آنها بر همین نهج مشی نمودهاند. و کتابت حدیث تا زمان عمربن عبدالعزیز که یک قرن از هجرت می گذشت ممنوع بود، و تا یک قرن ونیم که علمای عامّه شروع به نوشتن و کتابت احادیث نمودند اثری از حدیث و سنت و کتابت نبود.

بنابر این عُمَر هم به حمل اولی ذاتی یعنی مفهوم و مُفاد حَسْبُنا کتاب الله عمل کرد، و هم به حمل شایع صناعی عملاً در خارج، جلوی تحقیق حدیث و بیان سنّت و کتابت سنّت را گرفت، و در دست امّت نماند مگر ظاهر قرآن.

امًا شیعه از زمان رسول الله على هم بیان حدیث می کردند و هم کتابت حدیث. بر این اساس در زمان خود رسول الله شیعه کتابهائی نوشته است و پس از آن حضرت مرتباً و مسلسلاً بیان حدیث و کتابت آن رواج شایع داشته است.

شيعه بر اساس حديث: إنِّى تَارِكُ فِيكُمُ الثَّقَلَيْنِ: كِتَابَ اللَّهِ وَ عِثْرَتَــى أَهْلَ بَيْتِى، وَ إِنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرَقَا حَتَّى يَرِدا عَلَى الْحَوْضَ، أَسنت رسول خدا را عملى كرد و اين حديث

۱\_ « الغدير» ج ٦، ص ٢٩٤ تـ ا ص ٢٩٩ در باب نوادر الأثر في علم عمر. و ما در كتاب « نـور ملكوت قرآن» از سلســـلهٔ انـوار الملكـوت ج ٤، بحـث نـهم از ص ٣٧٦ تــا ص ٣٧٥ بحــث مختصـرى نموده ايـم در اينكه شايعهٔ كتابسوزى ايـران و مصــر يكــى از ترفندهـاى اســتعمار اســت و ســند تــاريخى ندارد.

۲ در تمام مجلّد ۱۳ از «امام شناسی» از دورهٔ علوم و معارف اسلام تنها از این حدیث

را که سنّت است اخذ کرد، و یک قرن و نیم قبل از سُنّیان دست به بیان حدیث و کتابت زد.

حال باید بدانیم: چرا سنیان پس از یک قرن درصدد جمع سنت شدند؟ چون دیدند کتاب الله بدون سنت کافی نیست؛ عیناً مانند طَیْری است که بخواهد با یک بال به پرواز درآید. در قرآن کلیّات احکام است و مسائل روزمرهٔ مردم در جزئیّات نیاز به بیان دارد؛ و بیان آن غیر از سنّت چیز دگری نیست. و از طرفی وارد شدن علوم و مسائل مختلف تازه در جهان اسلام و نیاز مبرم به علم و اطّلاع از سیره و منهاج و روش عملی و کلام علمی رسول الله، آنان را به هوش آورد و دیدند خیلی عقب افتادهاند و پس رفتهاند. اسلام که باید جهان علم و عمل و تقوی را مسخّر معنی و حقیقت خود نموده باشد، رو به قهقرا میرود، و اگر از بقایا و پس ماندههای منی و حقیقت خود نموده باشد، رو به قهقرا میرود، و اگر از بقایا و پس ماندههای علی سنّت پیامبر که در سینههای بعضی دست به دست گشته، چیزی جمعآوری نگردد علی الإسلام السّلام. در آن وقت تازه به فکر و منهاج شیعه پی بردند و فهمیدند که راه راست و درست همان سبک و اسلوب آنهاست؛ باید بنویسند و بیان حدیث

بزرگان عامّه با کمال بزرگواری به روی مبارک خود نیاورده و عبارت حَسْبُنا کتاب الله را نادیده گرفتند، و در مقام نَسْخ علمی و عملی این گفتار، شروع به نوشتن کتب و سنن نمودند. و بعضی از عامّه عملاً به جملهٔ حَسْبُنا کتاب الله استهزاء نمودند و گفتند: مگر می شود کتاب بدون سُنَّت؟!

محمّد عَجَّاج خطیب که کتابی در عظمت سنّت نوشته است و به قدری سعی دارد که روی جرائم عمر و همکارانش پرده بپوشاند و آنها را مصلح و مصلحت اندیش قلمداد کند، و خود یک مرد سنّی متعصّب و ناهمواری است، در این کتاب با اینکه نتوانسته است برای حَسُّنا کتاب الله محمل صحیحی بتراشد، خود نیز در

<sup>&</sup>lt;del>\</del>

مقام اثبات و صحّت سنّت و لـزوم بيـان حديث مـى گويـد: صحابـه سنّت رسـول خـدا ـ عليـهالصّلوة و السّلام ـ را اخـذ كردنـد و بـدان تمسّك جسـتند و نخواســتند همـان مردى باشند كه گفتار رسول خدا عليه بر او منطبق مىشود:

يُوشِكُ الرَّجُلُ مُتَّكِئاً عَلَى لَيكَتِهِ يُحَدَّثُ بِحَدِيثٍ مِنْ حَدِيثِى فَيَقُولُ: بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ كَتَابُ اللهِ عَزَّ وَ جَلَّ، فَمَا وَجَدَّنَا فِيهِ مِنْ حَلاَلِ اسْتَحْلَلْنَاهُ، وَ مَا وَجَدَّنَا فِيهِ مِنْ حَرَامٍ حَرَّمْنَاهُ. أَلا وَ إِنَّ مَا حَرَّمَ رَسُولُ اللهِ مِثْلُ مَا حَرَّمَ اللهُ. \

« نزدیک است که مَرد بر بالشگاه خود تکیه زند و حدیثی از احادیث مرا برای او بخوانند و بگوید: در میان ما و میان شما کتاب الله عزّوجل است، آنچه را که در آن حلال بیابیم حلال می شمریم، و آنچه را که در آن حرام بیابیم حرام می شمریم. آگاه باشید! آنچه را که رسول خدا حرام کرده است همانند آن است که خدا حرام کرده است.»

بلکه در برابر سنّت در موقف عظیمی درنگ کردند و هر کس را کــه آن گونـه فـهم کرده بود (که کتاب خدا کافی است) رد کردند.

أبو نَضْرَة از عِمْران بن حَصين روايت مى كند كه: مردى نزد وى آمد و از چيزى سوال نمود؛ عمران جواب را براى او گفت. آن مرد به عمران گفت: از كتاب خدا حديث كن، نه از غير كتاب خدا! عمران گفت: إنَّكَ امْرُوُّ أَحْمَقُ! أَتَجِدُ فِي كتاب اللهِ صَلاَة الظُّهْر لَرْبُعاً لاَ يُجْهَرُ فِيها، و عَدَّ الصَّلُواتِ، وعَدَّ الزَّكَاة و نَحْوها؟ ثُمَّ قَالَ: أَتَجدُ هَذا مُفَسَّراً في كِتَابِ اللهِ إلله قد أَحْكَمَ ذَلِك، والسُّنَّة تُفسَرُ ذَلِك. "

۱\_ « سُنَن ابـن ماجــه» ج ۱، ص ٥ و « ســنن بيــهقی» ج ۱، ص ٦ و آن را مِقْــدام بــن مَعْديكَــرَب روايت نموده است.

۲\_شـما را بـه خـدا سـوگنـد ببینیـد مگـر ایـن حدیـث کـه از نـور نبــوّت منشــعب گردیــده اســت،
 غیر از حالت أبوبکر و عُمر و عثمان را بیان می کند؟!

٣ كتـاب خطّى مكتبـهٔ ظاهريّـهٔ دمشـق «كتـاب العلـــم» تــأليف مقدّســى ص ٥١، و «جــامع بيــان العلم و فضله» ج ٢، ص ١٩١.

« تو مرد احمقی هستی! آیا در کتاب خدا یافتهای که نماز ظهر را باید چهار رکعت انجام داد و با صدای آهسته قرائت نمود؟! عمران برای او یکایک از نمازها را شمرد، و زکوة را شمرد، و غیر از اینها از سایر احکام را شمرد و سپس گفت: آیا برای اینها در کتاب خدا تفسیری یافتهای؟! کتاب خدا آنها را به طور اجمال و سربسته بیان می کند، و سنّت آنها را تفسیر می نماید!»

و مردى به تابعى جليل و بزرگوار: مُطَرِّفُ بْنُ عَبْدالله بن شِخِيْسِر گفت: لاَ تُحَدِّثُونَا إلاّ بِالْقُرْآنِ. « شما براى ما حديث نكنيد مگر با قرآن!» مُطَرِّف به او گفت: والله مَا نُرِيدُ بالْقُرْآنِ مِنَّا! ١، ٢ بالْقُرْآنِ مِنَّا! ١، ٢

« سوگند به خدا، ما بَدَلی را برای قرآن نمی جوییم، ولیکن میخواهیم دنبال کسی برویم که او از همهٔ ما به قرآن داناتر است.»

ایشان در بحثی تحت عنوان «احتیاط الصّعابة و التّابعیسن فی روایة الصحدیث» سعی می کنند عبارت أقِلُّوا الرِّوایَة عَنْ رَسُولِ اللهِ را به محاملی حمل کنند که منافیات با عقل نداشته باشد، و سنه باب نقل حدیث نکند؛ و حقیاً توجیهات مالایرْضَی بها صاحِبه ها عُمَر را نمودهاند؛ و بر همین اساس از حدیث مشایعت عمر از قرظة بن کعب عبور می کنند عبور کریمانه، و در زندان کردن سه صحابی بزرگ در روایت حافظ ذَهبی: ابن مسعود و أبو مسعود أنصاری را در مدینه تا اینکه عمر کشته شد، تشکیک می نمایند که: این عمل خلاف چگونه از خلیفهای همچون امیرالمؤمنین عمر متصور است؟! چگونه می شود با آن سوابق و ترجمهٔ احوالشان در اسلام، عمر به چنین کاری دست زند؟! چگونه ممکن است؟! و با چگونه ممکن خراد از خدیث است؟! و با چگونه می شود با آن سوابق و ترجمهٔ احوالشان خبستها مطلب را خاتمه می دهند. و بر فرض تحقیق این موضوع می گویند: مراد از حدیث است، حبَستهم م فی الْمَدیِنَة زندانی کردنشان نیست، بلکه منعشان از حدیث است، حبَستهم م فی الْمَدیِنَة زندانی کردنشان نیست، بلکه منعشان از حدیث است، حبَستهم م فی الْمَدیِنَة زندانی کردنشان نیست، بلکه منعشان از حدیث است، حبَستهم م فی الْمَدیِنَة زندانی کردنشان نیست، بلکه منعشان از حدیث است، حبَستهم مُ

۱\_ « جامع بيان العلم و فضله» ج ۲، ص ١٩١.

۲\_ « السُّنَّة قبل التّدوين» ص ۷۸ و ص ۷۹.

### أيْ مَنَعَهُمْ. ا

ایشان از کلام گُلْه زیهر مستشرق آلمانی که می گوید: «حدیث در اسلام مولود زمان نخستین آن نیست، بلکه در دوران بعد به واسطهٔ تطورات سیاسی و اجتماعی پیدا شده است» به قدری عصبانی و ناراحت است که می خواهد گریبان چاک زند، در حالی که گفتاری است درست ولی از نقطه نظر تاریخ و حدیث عامّه، نه از نقطه نظر تاریخ و حدیث شیعه، زیرا همان طور که خواهیم دید همه اعتراف دارند به اینکه تدریس و بیان و کتابت حدیث نزد شیعه از زمان خود حضرت ختمی مرتبت بوده است، و شیعیان یکصد و پنجاه سال در ثبت حدیث و ضبط سنّت رسول الله بر سنّیان تقدّم دارند.

عبارت محمّد عجّاج خطيب اين است: وَ السُّنَّةُ لَمْ تَكُنْ قَطُّ نَتِيجَةً لِلتَّطَوْرُ الدِّيني قَ السَّيَاسِيِّ وَ الاجْتِمَاعِيِّ لِلإسْلاَمِ فِي الْقَرْنَيْنِ الأُوَّلِ وَالثَّانِي كَمَا ادَّعَي «جُول تسيهر» وَ السَّياسِيِّ وَ الاجْتِمَاعِيِّ لِلإسْلاَمِ فِي الْقَرْنَيْنِ الأُوَّلِ وَالثَّانِي كَمَا ادَّعَي «جُول تسيهر» الَّذِي يُضِيفُ فَيَقُولُ: وَ لَيْسَ صَحِيحًا مَا يُقَالُ مِنْ أَنَّهُ \_ أَي الْحَدِيثَ \_ وَثِيقَةٌ لِلإسْلامِ فِي عَصْر النُّصُوج. عَهْدِهِ الأُوَّلِ عَهْدِ الطُّفُولَةِ وَ لَكِنَّهُ أَثَرٌ مِنْ آثَارِ جُهُودِ الإسْلامَ فِي عَصْر النُّصُوج.

«و سنّت هیچگاه نتیجهٔ تطور دینی و اجتماعی اسلام در دو قرن اوّل و دوم نبوده است چنانکه «گلدزیهر» مدّعی آن است. او علاوه بر این گفتار، کلامی اضافه دارد و می گوید: و درست نیست آنچه گفته شده است که حدیث پیوندی محکم با اسلام، در عهد اوّل آن که عهد طفولیّت آن است، داشته است. ولیکن حدیث اثری از آثار کوشش و سعی اسلام در عصر پختگی و رسیدگی آن است.»

به كتاب « نَظْرَةٌ عَامَّة فى تاريخ الفقه الاسلامى» از «دراسات اسلاميّه » گلدزيهر مراجعه شود، طبق گفتهٔ گاسْتُون ويت، اين رأى از گلدزيهر است در مقالهٔ او دربارهٔ حديث در «التّاريخ العامّ للدّيانات» ج ٤، ص ٣٦٦ به زبان فرانسه.

و در مادّة حديث، واضعان « دائرة المعارف الاسلاميّة» قريب به همين قول را از

۱\_ « السّنّة قبل التدوين » از ص ۹۲ تا ص ۱۱۲.

گلدزیهر ذکر کردهاند به نقل از کتابش: «دراسات اسلامیّة» و او سُنّت را از موضوعات مسلمین می داند. و این کلام افتراء محض است، و در باب وضع حدیث بدان متعرّض می گردم؛ بدانجا رجوع شود. ا

محمّد عجّاج خطیب برای اثبات عمل أبوبكر به سنّت رسول خدا گی می گوید:

ذَهَبى از مراسيل ابن أبى مليكه روايت نموده است كه: بعد از ارتحال پيغمبر، ابوبكر مردم را جمع كرد و گفت: إنّكُم تُحَدِّثُونَ عَنْ رَسُولِ اللهِ عَلَيُّ أَحَادِيثَ تَحْتَلِفُونَ فِيهَا؛ وَ النّاسُ بَعْدَكُم أَشَدُّ احْتِلاَفاً. فَلاَتُحَدِّثُوا عَنْ رَسُولِ اللهِ شَيْئاً! فَمَنْ سَالُكُمْ فَقُولُوا: بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ كِتَابُ اللهِ، فَاسْتَحِلُّوا حَلالَهُ وَ حَرِّمُوا حَرَامَهُ!

«شما احادیثی از رسول خدا گی بیان می کنید که در آنها اختلاف دارید! و پس از شما مردم دچار اختلاف شدیدتری خواهند شد. بنابراین چیزی را از رسول خدا حدیث ننمائید! و هر کس از شما مسئلهای پرسید بگوئید: در میان ما و میان شما کتاب الله موجود است، حلال آن را حلال، و حرام آن را حرام بشمارید!»

در اینجا حافظ ذهبی می گوید: واین گفتار تو را دلالت دارد بر اینکه أبوبکر در مقام تثبّت و تَحَرّی و تحقیق در اخبار بوده است، نه آنکه می خواسته است باب روایت را مسدود نماید.

مگر نمیبینی: چون در حکم ارث جَده به وی مراجعه شد و او حکمش را از کتاب الله نمی دانست، چگونه دربارهٔ آن از سنّت سؤال نمود؛ و چون حکمش را برای او بیان کردند، بدان قناعت نکرد تا به شخص ثقهٔ دیگری آن را قوی ساخت و در پاسخ نگفت: حَسْبُنَا کِتَابُ الله همانطور که خوارج به او می گویند.

و حكم إرث جَدّه را از ذَهبي اين طور نقل ميكند كه: اوّلين كسي كه در قبول

١\_ « السُّنَّة قبل التَّدوين»، تعليقة ص ٤٦.

٢\_ « السّنة قبل التّدوين» ص ١١٣ از « تذكرة الـحفّاظ» ج ١، ص ٣ ـ ٤ و در مقدّمــ ف «تــمهيد»
 ص ١١ گويد: أبوبكر گفت: ايّاكم و الكذب فإنّه مُجانب الإيـمان!

اخبار احتیاط کرد أبوبکر بود. ابن شهاب از قبیصة بنذ ویب روایت کرده است که: جَدّهای نزد ابوبکر آمد و ارثیّهٔ خود را طلب می کرد. ابوبکر به او گفت: من در کتاب خدا برای تو چیزی نیافتم و نمی دانم رسول خدا گی برای تو چیزی را معیّن نموده باشد. سپس از مردم پرسید.

مُغیره برخاست و گفت: من از رسول خدا گات شنیدم که: به جدّه یک سُد س می داد. ابوبکر گفت: آیا با تو دیگری هست تا شهادت دهد؟ محمّد بن مَسْلَمه به مثل آن شهادت داد. بنابراین حکم ارث سُدس را برای وی تنفیذ کرد. ا

ما اشكال نمى كنيم كه در ثبوت سنّت محققه، أبوبكر از قبول آن غالباً امتناع مى كرد و حَسْبُنًا كِتَابُ الله مى گفت تا توجيه ذَهَبى و محمّد عجّاج وجيه آيد، اشكال ما در آن است كه أبوبكر و عمر و عثمان و مُغيره و أبوعبيدهٔ جرّاح و من شابَههم و ما در آن است كه أبوبكر كم اطّلاع بودهاند. لهذا در مواقع مراجعه به آنها ابراز مى كردند: نمى دانيم! و در اين صورت كه نمى دانيم بايد كتاب الله مرجع باشد!

این کلام، غَلَط است، زیرا پیامبر شخصی را که مَرْجع و مَسْند و مَصْدر و مورد علوم، و باب مدینهٔ علم، و أقْضَی الأمَّة، و عالم بالکتاب وتأویله و تفسیره، و بالسّنة حَضَراً و سفراً باشد از خود باقی گذارد و او را به عنوان محل رجوع مسائل و حوادث و وقایع مردم معرفی کرد، و در غدیر خم در میان دهها هزار جمعیّت خطبه خواند و وی را عَلَم و رایت و هادی و شاخص و مربّی بشر و مکمّل و متمّم معرفی فرمود؛ چرا شما حق او را ربودید و او را خانه نشین کردید، و بر أریکهٔ حکم و امر و نهی و فتوی و قضاء و قرآن تکیه زدید، آنگاه فرو ماندید و از عهده برنیامدید؟! چون نمی دانستید! وقتی شخص علیم و دانا و بصیر، با اعتراف یکایک خود شما، علی بود، چرا وی را مطرود و منفور و خارج از مدینه نموده، تا برود بیل دست بگیرد و

۱ـ « السّنّة قبل التّدويـن» ص ۱۱۲ از « تذكرة الحفّاظ» ج ۱، ص ۳، و « معرفــة علــوم الحديــث» ص ۱۵، و « كفايـــة» ص ۲٦. و امــام مـــالك آنـــرا در « موطّــأ» ج ۲، ص ۵۱۳ تخريـــج نمـــوده اســـت، همانطور كه أبوداود و ترمذي و ابنماجه تخريج نمودهاند.

آبیاری کند و قنات جاری کند و درخت و نخل و خرما بهم رساند؟!

ای وای بر شما! نه یک وای بلکه تا روز بازپسین وای، و تا وقتی که لفظ و کلمهٔ وای دارای مَعنی و مفهوم است وای! علی بن أبیطالب باید بیست وپنج سال از دستگاه امر و نهی و فرمان و تفسیر و بیان سنّت و ادارهٔ امور خلق خدا دور بیفتد و شما که در ضروری ترین مسائل خود جاهل و نادانید باید به عنوان مَصْدر حُکم و رَتْق و فَتْق امور بر اسبان تازی خود مهمیز زنید و به خود فخریّه و مباهات کنید که علی را در هم شکستیم و آن شیر بیشهٔ ولایت را رام و مطیع نمودیم و با طناب بر گردن به مسجد کشانده، وی را در ملأ عام به بیعت فرا خواندیم؟!

اشكال در آن است كه شما كه از سنّت خبر نداشتيد، چـرا وقتى حكمى را كـه در كتاب اللـه نيافتيد به على بـن أبيطالب رجـوع نكرديـد؟! او طبـق فرمـايش رسـول خـدا محـل رجـوع در تمـام مسـائل اسـت و أعلـم و أتْقى و أورع امَّـت اسـت. اشـكال در اينجاست. آقاى ذهبى و عجّاج و غـير كمـا! بـه خـدا قسـم شـما هـم مطلـب را مىدانيـد! ديگر بس است! با اين تمويهات خود را و دگران را گول نزنيد!

آیا با وجود مَصْدر ولایت و علم إحاطی و سِعی او اگر أبوبکر در کلبهٔ نفسانی خود بخزد و در مسائل اظهار عدم اطّلاع کند و به ولایت مراجعه نکند و نیرسد و به مجرّد آنکه در کتاب الله نیافته است حکم به نفی کند، مگر این عمل غیر از حَسْبُنا کِتَابُ الله چیز دگری می تواند بوده باشد؟!

رسول خدا در مدّت عمر خود على را به علم تعليم فرمود و آن جهان علم را به امَّت معرفى كرد. پس على عالَمى است از حديث، و جهانى است از سنّت، و كتابخانهاى است از مكتوبات و نوشتههاى رسول الله.

او را با جملهٔ: ایتُونی بقِرْطُاس و قَلَم، که در صورت تحقیق نوشتن إلی الأبَد ضلالت را از اُمَّت بر میداشت، چرا با جملهٔ: إنَّ الرَّجُل يَهجُرُ جلوی کتابت رسول را گرفتید؟! چرا ضلالت را تا موقف عدل الهی برای امَّت بخت برگشته خریدید؟!

جعل حدیثِ دروغ مساوی است با نفی حدیث صحیح. چه تفاوت داشت که

شما در مجلس پیامبر هزاران هزار دروغ به رسول خدا نسبت دهید و یا با یک جملهٔ عدم نیاز به ولایت، و کفایت قرآن، امَّت را از آن همه بهره و منفعت محروم سازید؟!

شیخ محمود أبوریه عالم سنّی مذهب بیدار شده، در کتاب خود دریخ می خورد که چرا رسول خدا در زمان حیات خود امر به کتابت احادیث مانند کتابت قرآن ننمود تا این مشکلات جانکاه و کمرشکن برای مسلمین پیش نیاید؟ اگر احیاناً به مانند کتاب الله، احادیث در مرأی و منظر و مشهد رسول الله تدوین می شد، ما اینک در یک عالَمی از و حُدرت و فراغت و ایمان و سکینه و آرامش بسر می بردیم. ا

این کلام، سخن راستینی نیست، زیرا:

اولاً: با وجود تدوین سنّت تامّه و کامله باز نیاز به معلّم و مربّی و راهنما و ولی قائم به امر باقی است، وگرنه به مانند تفسیرهای متفاوت در آیات قرآن، تفسیرهای مختلف نیز در سنّت مدوّن پیش میآمد و در این صورت غیر از وجود امام به حق هیچ امری فاصل خصومت و رافع اختلاف، معقول نبود.

ثانیاً: تدوین چنین سنّتی در زمان رسول خدا به دست مردم محال بود، زیرا با وجود اهمیّت قرآن مجید و سعی در حفظ الفاظ و کلمات، که همین امر بزرگترین معجزهٔ الهی آن حضرت است، تدوین چنین سنّتی به دست عامّهٔ مردم امکان نداشت.

ثالثاً: سنّت در موضوعات متفاوت، احکام مختلف به حسب موارد دارد از قبیل موضوع ضرری و حرجی و عُسری و یُسْری و اُمثالِها که در موضوع واحد به حسب اختلاف احوال و شرائط، احکام متفاوتی بر آن بار می شده است. و این احکام به قدری گسترده و وسیع است که قابل إحصاء و تدوین نیست، و فقط ذهن امام و قوهٔ دراکه و عاقله و مشخصهٔ ولی قائم به امر می تواند بر آن احاطه داشته باشد، لاغیر.

رابعاً: این کتاب مدوّن و این سنّت مضبوطه که باید به دست خبیرترین افراد

<sup>1</sup>\_ « أضواء على السّنة المحمّديّة » ص ٢٤٥.

امًت سپرده شود پیامبر تهیّه فرمود و به دست خبیرترین آنها سپرد. آن کتاب مدوّن، وجود أقدس نائب مناب و خلیفهٔ رسول الله است که أنت منّی بمنزلة هرون من موسی إلاّ أنّه لانبی بعدی دربارهٔ او گفته شد. مضافاً به آنکه آن حضرت دارای صحیفهای مدوّن بوده است که تمام مسائل کلیّه و معضلات و حوادث و وقایع و منایا و بلایا در آن مضبوط بوده است، و با جملهٔ: «قلمی و کاغذی بیاورید تا برای شما بنویسم آن چیزی را که بعد از آن تا أبد گمراه نشوید» آن کتاب را به امّت نشان میداد. این است سنّت مدوّنه و احادیث مضبوطهٔ مسطوره!

رسول خدا گرامی شود؛ ولی از آوردن کتاب منع کردند و جملهٔ حَسْبُنَا کِتَابُ الله را سر دادند، و آخرین لحظات عمر پیامبر گرامی با لَغَط و سخنان درهم و برهم و غوغا و سر و صدا در آن مجلس آشوب منقضی شد و آن وجود أقدس لحظاتش با ناراحتی سپری شد تا به رفیق أعلی پیوست.

جملهٔ إنّی تارِكٌ فِیكُمُ الثّقَلَیْن: كِتَابَ اللهِ وَ عِثْرَتی أَهْلَ بَیْتِی معرّفی همان كتاب مسطور و سنّت زنده و ثابته ای است كه در برابر قرآن، رسول خدا آن دو را با هم به امّت ارزانی داشت.

دكتر أحمد أمين بَك مصرى مى گويد: و أمَّا السُّنَّةُ فَهِى أَهَمُّ مَصْدر بَعْد الْقُر آن؛ و قَدْ تَجَرَّا قَوْمُ فَأَنْكَرُوهَا وَاكْتَفَوْا بِالْعَمَلِ بِالْقُر آنِ وَحْدَهُ. و هَذَا خَطَا. فَفِى السُّنَّةِ تفسير كَثير مِنَ النَّبِي عَلَى السُّبَلَةِ الصَّحَابِةِ فيما غَمَضَ عَلَيْهِمْ و يَبِي اللَّهِ مِنَ النَّبِي عَلَى السُّبَلَةِ الصَّحَابِةِ فيما غَمَضَ عَلَيْهِمْ و يُبِي بُنُ لَهُمْ مَا السَّبَهَ عليهم. و فيها تاريخ الإسلام و تاريخ أعمال الصَّعابَةِ و طَريقَة تنفيذِهم لأحكام القرآنِ و كيفيَّة عملهم بها.

فمِن الـحديث نعلم: كيفَ عَمِلَ الرَّسولُ و أصْحابُهُ بِالْقرآنِ؟ وكَيْفَ نَجَحُوا فِي تَأسيس حكومةٍ مَدنيَّةٍ على مَبادِى الإسلام. و في الـحديث أخبارُ الرَّسولِ و أصحابِه و وقائعُهُم إلى غير ذلك.

و قِسْمٌ من الأحاديثِ أخلاقيٌّ تهذيبيٌّ يَحْتَوى على الحِكَم و الآدابِ و النَّصَائح

مثلُ مَدْحِ الصِّدقِ و العَدْل و الإحسانِ و ذمِّ الْكِذبِ و الظَّلم و الفسق و الفَساد.

و قِسْمٌ يشتمل على أُصول العقائد الــمذكورة فـــى القــر آن مثــلُ التَّوحيــدِ و الصِّفــاتِ الإلَهيَّة و الرِّسالة و البَعْثِ و جَزَاء الأعمال.

و قسمٌ آخر يشتمل على أحكام؛ و قد اشترطوا فــى أحاديث الأحكام صِحَّتَهَا. ا

« و امّا سنّت، پس آن بعد از قرآن مهمترین مصادر اسلام است. و جماعتی تجری کردند و آن را منکر شدند و تنها به قرآن اکتفا کردند؛ و این غلط است. چرا که تفسیر بسیاری از قرآن در سنّت از رسول الله شر موجود است. پیامبر جوابگوی مسائل غامضه و مشتبهاتی بود که برای امّت رخ میداد. در سنّت است که رسول خدا آنها را مبیّن میسازد و مشتبهات را روشن میکند. و در سنّت است تاریخ اسلام و تاریخ اعمال صحابه و طریق تنفیذشان احکام قرآن را و کیفیّت عملشان به آن احکام.

زیرا از حدیث درمی یابیم: چگونه رسول خدا و اصحابش به قرآن عمل کردند؟ و چگونه در تأسیس و برپاداری حکومت شهری و تمدین اجتماعی بر مبادی و آئین اسلام پیروز گردیدند؟ و اخبار پیغمبر و اصحاب او و وقایع وسرگذشتشان همه در حدیث وارد شده است.

و دستهای از احادیث اخلاقی و تهذیبی میباشند که محتوی بر حکم و آداب و نصایح هستند، مانند مدح صدق و عدل و احسان و ذمّ کذب و ظلم و فسق و فساد.

و دستهای مشتمل بر اصول عقائد مذکورهٔ در قرآنند مثل توحید و صفات إلهیّه و رسالت و بعث و جزای اعمال.

و دستهٔ دیگری مشتمل است بر احکام؛ و در احادیثِ احکام شرط نمودهاند صحّت آنها را.»

أحمد أمين بك همان دانشمند مطّلع و متضلّع و مشهـ ور مصــرى است كــه كُتُـب

۱\_ « يـوم الإســـــلام » نســخهٔ اصليّــهٔ كاملــه، ناشــر موسّســـة الخــانجي بمصــر، المكتــب التجــاري ببيروت، مكتبة المثنّي ببغداد، ص ١٢.

« فَجْر الإسلام» و « ضُحَى الاسلام» و «ظُهْر الاسلام» را نوشت و در دنيا انتشار داد و مورد قبول عامّه مدارس و مكاتب عامّه واقع شد.

در «فَجْر الاسلام» و «ضُحَى الاسلام» شیعه را یک گروه استثنائی خارج از اسلام به دواعی اغراض سیاسی معرّفی می کند، و در فروع و اصول به آنها اتّهاماتی روا می دارد، که باز پس از چهارده قرن از مظلومیّت مولانا در سقیفهٔ بنی ساعده و مجلس رسول الله در یوم الرّزیّه و... که می گذرد می بینیم با همان شمشیرهای آخته بر ولایت تاخته و از هر گونه سب و شتم و طرد و تهمت مضایقه ندارد.

وی در ماه رمضان سال ۱۳٤۹ هجری قمری، که با جمعی از یارانش به نجف اشرف برای سیاحت مشرف شده بود، با علمای آنجا ملاقات نمود و آنها مطالب وی را در حضورش مستدلاً رد کردند، و اثبات نمودند که این مطالب تهمتهائی است بدون برهان که از سابق الأیّام به شیعه میزدهاند.

از جملهٔ علمای اعلام نجف اشرف مرحوم آیة اللـه حـاج شیخ محمّد حسین آل کاشف الغِطاء رحـمة اللـه علیه بود کـه محل ّاجتماع أحمد أمیـن بـا ایشـان در مدرسهٔ ایشـان بـه نـام مدرسهٔ کاشـف الغطـاء صـورت گرفـت. و چند سـاعتی کـه از شـب می گذشـت او بـا همراهـانش بـه آنجـا آمدنـد و بـا آن عـالم خبیر ملاقـات کردنـد و در ضمن بحث و کلام، مرحـوم آیـة اللـه بـه ایشـان گفـت: مـن تعجّب دارم از بی اطلاعی شـما در عقـائد و آداب و تـاریخ و رجـال و مذاهـب، آنگـاه بـه عنـوان اسـتاد کتـاب می نویسید و به دنیـا انتشـار می دهیـد و شیعه را کـه یـک رکـن، نـه بلکـه رکـن اساسی اسلام اسـت بـا اغـراض و عقـائد و رسـوم و آدابی معرّفی می کنیـد کـه ابـداً بـه شـیعه مربوط نیست! مطالب وارده در دو کتـاب « فجـر الإسـلام» و «ضحـی الإسـلام» دربـاره شیعه اتهام محض است. از خـدا و سـؤال و قیـامت بگذریـم، در برابـر حـق و حقیقـت و پی جوئی و ریشهیابی در ادیان و مذاهـب، وظیفـهٔ کسـی کـه خـود را اسـتاد مـی پنـدارد و در جامعه تدریس میکند و بعد مطالب خود را منتشر می سازد چیست؟!

أحمد أمين گفت: ما اين مطالب را از شهرت و از كتب مدوّنه استخراج نمودهايم

(و نام کتابها را برد) و در این صورت راه خلافی نپیمودهایم!

آیة الله گفت: این شهرت آیا در میان شیعه است یا در سر زبانهای معاندین آنها که به ایشان نسبت می دهند؟! و این کتابها آیا کتب شیعه است یا کتب مخالفین آنها که در مرام و عقیده با آنان خلاف دارند؟!

وی گفت: از فلان کتاب و فلان کتاب!

آیةالله گفت: آن کتابها از مصادر تاریخ اهل تسنّن است نه شیعه؛ و در آن مطالب اغراض سیاسی و تعصبّات مذهبی به کار رفته است. آنگاه خصوص آن اغراض را یک یک برشمرد به طوری که أحمد أمین از وسعت اطلاعات ایشان در شگفت ماند.

آنگاه مرحوم آیة الله گفت: قاعدهٔ تحقیق برای عقائد و آداب و رسوم و اعمال هر قوم آن است که باید از خودشان تحقیق به عمل آورد و از داخلشان استعلام نمود نه از خارج و از زبان قومی که مخالف آنها میباشند. و در این طریقهٔ مُسَلَّمه امروزه میان دانشمندان جهان اختلاف نیست. هر محققی که میخواهد از عقیده و آداب جماعتی چیزی به دست آورد و بنویسد، حرکت میکند، قارهها میپیماید تا به خود آن جماعت میرسد و از درون، ایشان را ملاحظه و مشاهده میکند و از خودشان تحقیق به عمل میآورد. شما کدام یک از کتب شیعه را از صدر اسلام تا به حال از کتاب… و کتاب… و مطالعه کرده اید؟ و سپس در برابر آراء و عقائد شیعه قلمفرسائی نموده اید؟!

أحمد أمين گفت: از كتب شيعه در دسترس ما چيزى نيست!

آیةالله گفت: این هم یک مصیبت بزرگ! چرا نیست؟! و چرا نباید بوده باشد؟! من که یک طلبه هستم، در همین مدرسهٔ محقّر اینک پنج هزار جلد کتاب در مکتبه موجود است که در دسترس جمیع طلاّب قرار دارد. از تمام انواع کتب صحاح و سُنن و تواریخ اهل تسنّن در نزد ما بأنواعها و أقسامها و أنواع طبعها موجود است، چرا که برای تحقیق و بررسی کامل برای ما لازم است. آیا برای جامعهٔ عامّه و اهل

سنّت در مصر و در جامع آن نباید کتب شیعه وجود داشته باشد؟! و ایشان برای تحقیقات خود نباید از نزدیک بدانها مراجعه نمایند؟!

و على جميع التّقادير مرحوم آية الله مواضع اشتباه او را در دو كتاب مذكور دربارهٔ شيعه و عقائدشان مستدلاً و مشروحاً به اثبات رسانيد و مجلس تا قريب اذان صبح طول كشيد، و أحمد أمين در همان مجلس معترف به خطاى خود شد و وعده داد كه در مراجعت به مصر مواضع اشتباه را تصحيح نمايد.

پس از مراجعت أحمد أمين به مصر مرحوم آية الله كتاب قوى و استوار «أصْلُ الشِّيَعِة وَ اُصُولُهَا» را نوشته و منتشر كردند ولى از أحمد أمين جوابى و تصحيحى به عمل نيامد و سالها گذشت و خبرى نبود.

أحمد أمين در آخر عمر كه از چشم و نوشتن با آن ممنوع بود مطالبی را إملاء نمود و در كتابی به نام « يَوْمُ الإسلام» منتشر ساخت. در آن كتاب بدون آنكه از خطاهای خود نامی ببرد و یا از دو كتابش در این باره ذكری به عمل آورد در جاهای مختلف عقائد شیعه را صحیح شمرده است و همان اتهاماتی را كه میزده است به صورت و در جهت متعاكس برای واقعیّت امر اثبات نموده است، به طوری كه از ضمیمههای مطالب متفریق كتاب، می توان به دست آورد كه اصول عامّه و سنّت را ابطال نموده و اصول خاصه و شیعه را تثبیت نموده است.

عالم خبير و اخيراً درگذشته شيخ محمّد جواد مغْنيه در كتاب «الشّيعَة و التَّشَيُّع» مطالبي را از «يوم الإسلام» وي نقل ميكند كه دلالت بر مدّعاي ما دارد.

ما پس از مطالعهٔ دقیق « یوم الاسلام» و تطبیق گفتار مغنیه، مطالب کتاب « الشّیعة و التّشیّع» را در این مورد ذکر مینمائیم:

## أَحْمَدُ أمين يَعْتَرف فِي أَيَّامِهِ الأخِيرة

أحمد أمين در دو كتاب « فَجر الاسلام» و « ضُحَى الاسلام» خود به اماميّه هجوم سخت و ناهموارى برده است. و در همان زمان انتشار، علماى اماميّه بر مطالب وى رد منطقى كردهاند و به شهادت تاريخ و كتب عقائديّهٔ آنها اثبات نمودهاند كه او

عاطفه را به جای عقل، و تعصّب را محل عَدال، و پندار را بجای واقع و حقیقت نشانده است. و از کسانی که متصدی رد وی شدند مرحوم کاشف الغِطاء است در کتاب « أصل الشیعة و اُصولها».

و پس از گذشت مدت بیست سال یا بیشتر از آن هجوم، چشمش آسیب دید و از قرائت و کتابت عاجز ماند. و در این أیّام أخیرهاش (سنهٔ ۱۹۵۲ میلادی) از غیر کمک جست و کتابی را بر او إملاء و انشاء نمود که آنرا «یوم الإسلام» گذارد؛ در این کتاب بدون آنکه خودش احساس کند و یا ملتفت گردد، به آنچه بر عقائد امامیّه انکار نموده و عیب گرفته بود اعتراف کرده است، و از آن قبیل است:

او این عقیده و اصل را که جانشینی رسول الله به تنصیص و تعیین می باشد انکار می نمود و گمان داشت که آن را شیعه از خارج به عنوان بدعتی در دین وارد نموده اند، و آنکه رسول الله أصل انتخاب و شوری را تقریر و تثبیت نموده است.

در این مطلب، خودش خودش را رد کرده است و مناقض با عقیدهٔ سابقه، در کتاب « یوم الإسلام» اعتراف کرده است بأن النّبی النّبی الزّبی مَرَضِهِ اللّبی مَاتَ فِیهِ کِتَاباً یُعَیِّن مَن یکی الأمْرَ بَعْدَهُ، فَحَالَ عُمَرُد وَنَ إِرَادَتِهِ.

و اينك عين آنچه را كه صاحب « فجر الإسلام» بـا خـود الفـاظ و عبـارات وى در كتاب اخيرش: « يوم الإسلام» ص ٤١ طبع ١٩٥٨ آورده است در اينجا مى آوريم:

أراد رَسُولُ اللهِ ﷺ فِي مَرَضِهِ الَّذِي مَاتَ فِيه أَ نْ يُعَيِّنَ مَـنْ يَلِـي الأَمْـرَ بَعْـدَهُ، ففي الصّحيحَيْن \_ البُخاريِّ و مُسْلِم \_ أَنَّ رَسُولَ اللهِ لَمَّا احْتَضَرَ قَالَ:

«هَلَمَّ أَكْتُبْ لَكُمْ كِتَاباً لَا تَضِلُّوا بَعْدَهُ» و كَانَ فِي الْبَيْتِ رِجَالٌ مِنْهُمْ عُمَرُبْنُ الْخَطَّابِ، فَقَالَ عُمَرُ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ قَدْ غَلَبَ عَلَيْهِ الْوَجَعُ 'وَ عِنْدَكُمُ الْقُرْآنُ، حَسْبُنَا كِتَابُ اللهِ!

فَاحْتَلَفَ الْقَوْمُ وَ احْتَصَمُوا، فَمِنْهُمْ مَن قَالَ: قَرِّبُوا إِلَيْهِ يَكْتُب ْ لَكُمْ كِتَاباً لَن تَضِلُّوا بَعْدَهُ، وَ مَنْهُمْ مَن ْ قَالَ: الْقَوْلُ مَا قَالَهُ عُمَرُ.

١- في «صحيح البخاري» ج ٦، ص ٩ از طبع سنة ١٣١٤ هـ: ماشأنه ـ اي النّبيِّ ـ أهَجَرَ؟

فَلَمَّا أَكْثَرُوا اللَّغُوَ وَ الإِحْتِلاَفَ عِنْدَهُ ﷺ قَالَ لَهُمْ: قُومُوا؛ فَقَامُوا وَ تَـرَكَ الأَمْرَ مَفْتُوحاً لِمَنْ شَاءَ. جَعَلَ الْمُسْلِمِينَ طِوال عَصْرِهِمْ يَحْتَلِفُونَ عَلَى الْخِلاَفَةِ حَتَّى عَصْرِئا هَذَا بَيْنَ السُّعُودِيِّينَ وَالْهَاشِمِيِّينَ ». \

«رسول خدا گراراده کرد در مرضی که در آن مرض فوت کرد برای ولایت امر مردم کسی را برای آنان معیّن نماید. زیرا در صحیحین بخاری و مسلم آمده است که: چون حالت احتضار به رسول الله دست داد گفت: بیاورید بنویسم کتابی را برای شما که پس از آن گمراه نشوید! و در اطاق رسول الله مردانی بودند که از ایشان بود عمر بن خطّاب. عمر گفت: درد مرض بر رسول الله غلبه کرده است و در نزد شما قرآن است. کتاب خدا ما را بس است.

در این حال آن جماعت با هم اختلاف نمودند و بسه منازعه و مخاصمه پرداختند. بعضی از ایشان می گفت: برای رسول الله بیاورید آنچه را که میخواهد تا بنویسد برای شما کتابی (مکتوبی) که بعد از آن گمراه نشوید! و بعضی از ایشان می گفت: گفتار همان است که عمر گفته است.

و چون کلام لَغُو و اختلاف در نزد رسول خدا گی بسیار شد به آنها فرمود: برخیزید! و آنها برخاستند. و امر ولایت را رها کرد ویله گذارد که برای آن کس که میخواهد باز باشد. مسلمین را در طول عصرشان طوری قرار داد که در امر خلافت اختلاف کنند حتّی در این عصر ما که میان سعودیّین و میان هاشمیّین اختلاف است.»

و در ص ٥٣ مى گويد: « احْتَلَفَ الصَّحَابَةُ عَلَى مَنْ يَتَولَّــى الأَمْـرَ بَعْـدَ الرَّسُــولِ، وَ كَــانَ هَذَا ضَعْفَ لِيَاقَةٍ مِنْهُمْ، إِذِاحْتَلَفُوا قَبــْلَ أَن يُدْفَــنَ الرَّسُــولُ» " مَــعَ الْعِلْــم أَنَّ عَلِيّــاً كَــانَ مَشْغُــولاً

١\_ « يوم الإسلام» ص ٤١.

۲ « در صحیح بخاری» ج ٦، ص ٩ از طبع سال ١٣١٤ هجری این طور وارد است: وضع و شأن او ـ یعنی پیغمبر ـ چطور است؟ آیا هذیان می گوید؟

٣\_ « يوم الإسلام» ص ٥٣.

# بتَجْهِيزِ النَّبِيِّ عَلَيْكِ".

«صحابه در ولايت امر بعد از رسول الله با هم اختلاف نمودند، و اين از ضعف لياقتشان بود؛ به علّت أنكه اين اختلاف قبل از دفن پيغمبر پيدا شد.» با علم به اينكه على مشغول به تجهيز رسول الله بود.

و در ص ٥٢ مى گويد: كانَ مَجالُ الْخِلاَفِ الْأُ وَّلِ لَى نَيْسِنَ الصَّحابَةِ \_ فِ عَلَى بَيْسِنَ الصَّحابَةِ \_ فِ عَلَى بَيْسِ النَّبِيِّ، و الثَّانِي في سَقيفَة بَنِي سَاعِدَةَ؛ وَ أَخيراً تَّمَّ الْأُمْسِرُ لَأَبِي بَكْسٍ عَلَى مَضَضَ.

« أوَّلين جائى كه در آن براى ولايت امر در ميان صحابهٔ رسول خدا اختلاف شد در خانهٔ رسول الله بود؛ و هرّمين جا در سقيفهٔ بنى ساعده؛ و نهايتاً امر ولايت با كراهت و ناگوارى، براى أبوبكر خاتمه يافت.»

و در ص ٥٤ مى گويد: « وَ بايَعَ عُمَرُ أَبابَكْر، ثُمَّ بايَعَهُ النّاسُ، وَ كَانَ فَـــى هَـذا مُخالَفَـةُ لِرُكُن الشُّورَى. وَ لِذَلِكَ قالَ عُمَــرُ: إِنَّـها غَلْطَـةُ وَقَى اللـــهُ الْمُسْلِميـــنَ شَــرَّها؛ وَ كَذَلِـكَ كــائَتْ غَلْطَةً بَيْعَةُ أَبــى بَكْر لِعُمَرَ.» ``

« و عمر با أبوبكر بيعت كرد و سپس مردم با او بيعت كردند، و در اين گونه بيعت مخالفت با ركن شورى شد. و بدين جهت عمر گفت: آن بيعت غلط و خلاف حقّى بوده است، خداوند مسلمين را از شرِّ آن غلط حفظ نمود؛ و همچنين بيعت أبوبكر با عمر غلط و خلاف حقّى بود كه به وقوع پيوست.»

و در ص ۵۸ می گوید:

وَ كَانَ أَهَمُّ مَا نَقَمَ النَّاسُ عَلَى عُثْمَانَ:

١ طَلَبَ مِنْهُ عَبْدُاللهِ بْنُ خالِدِبْنِ أُسَيْدٍ الأُمَوىُ صِلَةً، فَأَعْطاهُ لَرْبَعَمِائَةِ أَلْفِ دِرْهَمٍ.
 ٢ أعادَ الْحَكَمَ بْنَ الْعاصِ بَعْدَ أَ نَ نَفاهُ رَسُولُ اللهِ، و أعْطاهُ مِائَةَ أَلْفِ دِرْهَم.

۱\_ « يوم الإسلام» ص ٥٢.

٧\_ « يوم الإسلام» ص ٥٤.

٣ـ تَصَدَّقَ رَسُولُ اللهِ بِمَوْضِعِ سُوقِ الْمَدِينَةِ عَلَى الْمُسْلِمِينَ، فَأَعْطَاهُ عُثْمانُ لِلْحارثِ الاُمُويِّ.

٤\_ أَعْطَى مَرْوانَ فَدَكاً، وَ قَدْ كَائَتْ فاطِمَةً طَلَبَتْهَا بَعْدَ أبيهَا فَدُفِعَتْ عَنْهَا.

٥ حَمِيَ الْمَرَاعِيَ حَوْلَ الْمَدِينَةِ كُلُّهَا مِنْ مَوَاشِي الْمُسْلِمِينَ كُلِّهمْ إلاَّ عَنْ بَنسي أُمَيَّةَ.

٦- أعْطَى عَبْدَ اللهِ بْنَ أبى السَّرْحِ جَمِيعَ مَا أَفَاءَ الله مِنْ فَتْحِ إِفْرِيقِيَا بِالْمَعْرِبِ مِنْ فَيْدِ أَعْلَى عَبْدَ اللهِ بْنَ أبى السَّرْحِ جَمِيعَ مَا أَفَاءَ الله مِنْ فَتْحِ إِفْرِيقِيَا بِالْمَعْرِبِ مِنْ فَيْدِ أَعْدَاً مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

٧ أعْطَى أَبَاسُفْيَانَ مِائتَى ْ أَلْفٍ وَمَرْوانَ مِائَةَ أَلْفٍ مِنْ بَيْتِ الْمُسْلِمِينَ فِي يَومٍ واحدٍ.
 ٨ أَتَاهُ أَبُو مُوسَى الأَشْعَرَى ُ بأَمْوال كَثِيرَة مِنَ الْعِرَاقِ، فَقَسَّمَهَا كُلَّهَا فِي بَني أُمَيَّةَ.

٩\_ تَزَوَّجَ الْحَارِثُ بْنُ الْحَكَم، فَأَعْظَاهُ مِائَةَ أَلْفٍ مِنْ بَيْتِ الْمَالِ.

١٠ ـ نَفَى أَباذَرٌّ رَحِمَهُ اللَّهُ إِلَى الرَّبَذَة لِمُنَاهَضَتِهِ مُعَاوِيَةً فَـى كَنْزِ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ.

١١\_ ضَرَبَ عَبْدَاللهِ بْنَ مَسْعود، حتَّى كَسَرَ أَصْلاَعَهُ. ١

١٢\_ عَطَّلَ الْحُدُودَ، وَ لَمْ يَرُدّ الْمَظَالِمَ، وَ لَمْ يَكُفَّ الأَيْدِي الْعَادِيَةَ.

١٣ كَتَبَ إِلَى عَامِلِهِ في مِصْرَ يَأْمُرُهُ بِقَتْلِ قَادَةِ الثَّوْرَةِ. ٢

۱ـ حضرت استاذنا الأكرم أعلى اللـه درجته در «تفسير الميزان» ج ۱۲، ص ۱۲۵ در فصل ٥ از فصول بحث پيرامون عدم تحريف كتاب الله فرمودهاند: يعقوبي مي گويد: ابن مسعود در وقت طلب عثمان مصاحف را، در كوفه بود و از تسليم قرآنش به عبدالله بن عامر امتناع كرد. عثمان به عبدالله نوشت تا او را به مدينه بفرست، كه اين دين تباه و اين أمّت فاسد نيست. عبدالله بن عبدالله بن مسعود داخل مسجد مدينه شد در وقتي كه عثمان خطبه ميخواند، عثمان به مردم گفت: إنّه قد قدمت عليكم دابّة سوء. ابن مسعود با او به كلام درشت سخن گفت؛ پس عثمان امر كرد تا پايش را گرفته و به رو كشيدند تا از مسجد خارج كردند تا جائي كه دو دنده از استخوانهاي سينه او شكست. و عايشه در اين قضيّه سخن بسيار گفت.

 « و از مهمترین چیزهایی که مردم بدان سبب در مقام مؤاخذه و انتقام از عثمان بر آمدند اینهاست:

۱\_ عبدالله بن خالِد بن اُسَیْد اُمَوی از وی صِلِه ای خواست؛ عثمان به او چهارصدهزار درهم داد.

۲\_ حَكَم بن العاص را پس از آنكه رسول خدا او را از مدينه تبعيد نموده بود به مدينه بازگردانيد و يكصد هزار درهم هم به وى داد.

۳\_ محلّی از بازار مدینه را رسول خدا صَدَقات برای مسلمین قرار داده بودند، و عثمان آن را به حارث اُمّوی بخشید.

٤\_ به مروان فدک را بخشید پس از آنکه فاطمه آن را پـس از پـدرش طلب نمـوده بود و وی را از فدک رانده بودند.

۵\_ چراگاههای اطراف مدینه را از مواشی مسلمانان قُرُق کرد و اختصاص به بنی اُمیّه داد.

٦ـ جميع غنائمی را که خداوند از فتح آفريقا بر مسلمین عنایت کرده بود، به عبدالله بن أبی سَرْح بخشید بدون آنکه یک نفر از مسلمانان را در آن شرکت دهد.

۷\_در یک روز به أبوسفیان دویست هزار، و به مروان یکصد هزار از بیت المال مسلمین داد.

۸ ـ أبوموسى أشعرى از عراق، أموال بسيارى را براى مدينه آورد. تمام آنها را عثمان ميان بنى اميّه تقسيم كرد.

صاحب السمال بالسمفاتيح فوضعها بين يدى عثمان و بكى، فقال عثمان: أتبكى أن وصلت رحسمى؟ قال: لا ولكن أبكى لائى أظنّك أخذت هذا السمال عوضاً عمّا كنت أنفقته فى سبيل الله فى حياة رسول الله! و الله لو أعطيت مروان مائة درهم لكان كثيراً. فقال: أثق السمفاتيح فإنّا سنجد غيرك؛ ٩- و زوّج السحارث بن حكم بنت عائشة فأعطاه مائة ألف من بيت السمال أيضاً؛ ١٢- و عدل عن طريقة عمر فى إقامة السحدود و رد السمظالم و كف الأيدى العادية و الانتصاب لسياسة الرعيّة؛ ١٣- و ختم ذلك كلّه بسما وجدوه من كتابه إلى عامله بمصر يأمره بقتل قادة الثورة.

**<sup>←</sup>** 

٩\_ حارث بن حَكَم ازدواج نمود؛ عثمان به او يكصد هزار از بيت المال داد.

۱۰ ـ أبوذر رحمة الله عليه را به رَبَذَه تبعيد كرد؛ چـون بـا معاويـه در جمـع كـردن طلا و نقره مبارزه كرد و براى جلوگيرى از او قيام نمود.

۱۱\_ عبدالله بن مسعود را به قدری زد که استخوانهای سینهاش شکست.

۱۲\_ حدود الهی را تعطیل نمود، مظالم مردم را ردّ نکرد و دستهای متجاوز و متعدّی را باز نداشت.

۱۳\_ به عامل خود در مصر نوشت و او را به کشتن پیشــدارانِ قیـام و انقـلاب علیـه او امر کرد.

و در ص ٥٧ مى گويد: «و كَانَ مِنْ أَكْبَرِ الشَّحْصِيَّاتِ الْبَـارِزَةِ فِـى مُحَارِبَتِـهِ وَ تَــألِيبِ النَّاسِ عَلَيْهِ عَائشَةُ بنْتُ أَبِي بَكْرٍ.» \

« و از بزرگترین شخصیتها و مقاماتی که در محاربه و برانگیختن مردم بر ضد عثمان بن عفّان قیام و اقدام نمودند عائشه دختر ابوبکر بود.»

و در ص ٦١ مى گويد: إنَّ قَتْلَ عُمَرَ وَ عَلِى ِّ كَانَ حَادِثَـةً فَرْدِيَّـةً وَ مُؤامَـرةً جُزْئيَّـةً أَمَّـا مَقْتَلُ عُثْمَانَ فَقَدْ كَانَ ثَوْرَةً شَعْبيَّةً لِلأَقْطَارِ الإسلاميَّةِ. \

« کشته شدن عمر و علی یک حادثهٔ فردی و قرارداد و معاهدهٔ جزئی بود که صورت گرفت؛ أمّا کشتن عثمان یک نهضت و ثوره و قیام ملّی بود برای جمیع أقطار اسلام.»

و در ص ٥٣ مى گويد: كَرِهَ كَثِيــــرُ مِـنَ الصَّحَابَـةِ لَنْ يُجْمَـعَ بَيْـنَ النُّبَــوَّةِ وَ الْخِلاَفَـةِ، وَ لِعِلْمِهِمْ بشِدَّةِ عَلِىٍّ فِي الْحَقِّ وَ عَدَمَ تَسَاهُلِهِ."

«بسیاری از صحابه ناپسند داشتند که نبوّت و خلافت در خاندان واحدی قرار گیرد؛ و به علّت آنکه میدانستند: عَلی در أخذ حقّ شدید است و مرد مساهله کار

۱\_ « يوم الاسلام» ص ٥٧.

٢\_ « يوم الاسلام» ص ٦١.

٣\_ « يوم الاسلام» ص ٥٣.

نیست.»

حالا اگر این مطالب مذکوره را بعضی را با بعضی دیگر روی هم بگردانیم نتائجی که اینک ذکر میشود به دست می آید:

اصل و عقیدهٔ تنصیص بر خلیفه، مصدر أوّل آن رسول اللـه است نـه غیر رسول اللـه و آن کسانی که با پیامبر مخالفت کردند و حائل شدند میان او و میان آنکه نَصّی به عمل آورد برای کسی کـه ولایت را بدو بسپارد در سَنَدِ مسجّل و نامهٔ مکتوب و إمضا شدهای که هیچ قبول تأویل و تبدیل نکند، ایشان بالذّات همان کسانی بودند که با آن نصوص غیر مکتوبه مخالفت نموده بودند.

شیخ محمّد رضا مظفّر در کتاب «سقیفه» می گوید: « آن گروه چون در زمان حیات رسول خدا اطاعتش را در این سبیل ننمودند، پس چگونه پس از وفات او اطاعتش را بنمایند؟!»

و ترک کردن تنصیص بر خلیفه، اُمَّت را در تفریق و تفرق انداخت و کلمهٔ واحدشان را پاره کرد و در کشمکش و تنازع تا آخرین روز واقع ساخت. و علّت تامّه در تمام این امور تنها خلیفهٔ ثانی بوده است و کسانی که با او کمک نمودند و إعانت کردند او را در آنکه منع کند پیغمبر را در اینکه برایشان نامهای بنویسد که پس از آن هیچگاه گمراه نشوند.

بیعت أبوبكر و عمر نه از روی نص بود و نه از روی شوری، بلکه مجرد غَلطهای بود که واقع شد. و معنی اینکه غَلطه بود آن است که بر غیر حق بود. أمّا عثمان، پس او با اسلام مخالفت کرد و لهذا أقطار اسلامیّه بر وی شوریدند و با تحریض و تحریک عائشه علیه او نهضت و قیام نمودند.

بنابراین قیام و شورش و ثوره علیه او قیام ملّی اسلامی بوده است نه قیام قبیلگی و طائفگی، و نه از ناآشنایان و ناشناختگان و قاطعان طریق همچنانکه گفته شده است.

و كساني كه ميان على و خلافت حائل شدند، اين كار را به دو جهت انجام

دادند:

أوّل: على در حقّ شديد بود و ابدأ در حقّ تساهل نميورزيد.

دوم: تعصّب بر علیه أهل بیت. چون ناپسند داشتند که در بیت واحد که بیت محمّد است نبوّت و خلافت با هم مجتمع شوند.

و در جائی که إبا و امتناع ورزد از روی عناد و تعصّب کسی که إبا و امتناع می ورزد از آنکه به خلافت علی اعتراف کند ـ نه به جهت علّتی و سببی بلکه به جهت آنکه او بر حق است و او از أهل بیت است ـ پس بداند که شیعه ایمان به خلافت او آورده است، زیرا ایشان به حق ایمان آورده اند، و علی را دوست دارند، چرا که شیعه پیامبر خدا و أهل بیت أطهارش را دوست دارند.

و مجمل سخن آنکه: آنچه را که شیعه در این باب می گویند در حقیقت چیزی بیشتر نیست از آنچه أحمد أمین در کتاب «یَوْم الإسلام» می گوید: کتابی که در روزهای واپسین از عمرش آن را تألیف نمود پس از آنکه با دو کتاب «فَجْر الإسلام» و «ضُحَی الإسلام» خود دنیا را بر علیه إمامیّه برآشفت ولیکن دیگر بعد از برآشفتن آن را ننشانید. ا

آری أحمد أمین طبق قواعد شرَف و انصاف و عدل و فتوّت و مردانگی می بایست در این کتاب «یوم الإسلام» صریحاً توبه کند و از نوشتجات کثیرهٔ منتشرهٔ در عالم و موجوده در مکتبهها و کتابخانهها عذرخواهی کند و پس از آنکه با آن دو کتاب خود دنیای شرق و غرب را بر ضد امامیه تحریک کرد اینک آن حرکت را تبدیل به سکون و آرامش نماید و آن قیام را فرو نشاند.

۱ کتاب «الشیعة و التشیع» که مکتب المدرسة و دارالکتاب اللبنانی للطباعیة و النشر بیروت آن را مستقلاً طبع کرده است، ص ۷۲ تا ص ۷۵. و در مجموعه کتاب «الشیعة فی المیزان» که مجموع سه کتاب: ۱ « الشیعة و التشیع» و ۲ « «مع الشیعة الامامیّة» و ۳ « الاثنا عشریّة» در یک جا گردآوری شده است و دارالتّعارف للمطبوعات بیروت آن را طبع نموده است، ص ۷۰ تا ص ۷۳.

ولى اين كار را نكرد و فقط در لابلاى مطالب و أوراق «يوم الإسلام» مطالب مذكورهٔ فوق از قلم او گذشته است. اللهم المشره من يَتَولاه و يُحِبُّه ، و اَبْعِده مِمَّن يَتَولاه و يُحِبُّه ، و اَبْعِده مِمَّن يَتَولاه و يَبْغِضه .

اگر أحمد أمين صريحاً اشتباهات خود را با نام كتاب و عنوان و مطلب ذكر مى كرد، ديگر كسى از افراد كم تعمّق و مطالعه از خواندن فَجر و ضُحاى او گمراه نمى شد، ولى اينك همه گمراه مى شوند مگر كسى كه « يوم الإسلام» او را دقيقاً مطالعه كند، آن هم مانند شيخ بصير و خبير مُغْنِيه به ربط آنها آگاه و از رويهم ريختن مطالب آن اين نتيجه را بگيرد.

اگر عُمَر هم از آوردن قلم و کاغذ منع نمی نمود، دیگر کسی از افراد اُمَّت اسلام گمراه نمی شد و ولایت امروزه اختصاص به شیعه نداشت، بلکه تمام جهان از آن روز إلی الأبد شیعه بودند.

رسول خدا الله المربه كتابت نمودند و در پایان عمر شریف خود قلم و كاغذ طلبیدند تا بنویسند برای آن قوم وصایت و خلافت بلافصل و ولایت كلّیهٔ إلهیّه مولی الموالی حضرت أمیر المؤمنین علیه افضل صلوات المصلّین را؛ ولیكن گروه مخالف نگذاشتند و نخواستند ولایت بر آن حضرت تحقّق پذیرد و خودشان و پیروانشان را در ضلالت فرو بردند؛ أمّا حضرت أمیرالمؤمنین الگیلا علاوه بر كتابت قرآن حكیم تمام احادیث قدسیه و سنتهای علمیّه و عملیّهٔ رسول خدا را مینوشت، و همه و همه نزد او مضبوط بود.

او پیوسته از زمان طفولیّت دامن پروردهٔ رسول خدا بود و از مَحْرم ترین موضع أسرار او بود. در سفر و حضر، و حضور و غیبت، و جنگ و صلح، و اقامت و مهاجرت، و سكون و حركت، أنیس و مونس و ندیم و همنَفَس رسول الله بود. هر آیهای از قرآن که نازل می شد بر او میخواند و او مینوشت گرچه پس از گذشت روزها باشد؛ و آن آیه را حضرت برای کُتّاب و حُدی قرائیت نموده و آنها نیز مینوشتند.

تنها أمیرالمؤمنین الگیلاً قرآن تام و تمامی را که در زمان رسول خدا نوشته شد و آن کتاب مَصْدر و مَر ْجع بود، نوشت و آن قرآن به خط او و کتابت او بود.

مُسْتَشَار عَبْدالحَليم جُنْدى رئيس مجلس أعلاى شئون اسلاميّة جمهورى مصر در كتاب جديدالتأليف كه حقّاً از كتب نفيس و ارزشمند است و به نام «الإمام جعفرالصادق» انتشار داده است، در صفحه ٢٥ مى گويد: مَنَعَ عُمَرُ تَدْوِينَ الْحَدِيثِ مَخَافَةَ لَنْ يُخْلَطَ الْقُرْآنِ بِشَىء و وَ بِهَذَا أَبْطَأَ التَّدُويِنُ عِنْدَ أَهْلِ السُّنَةِ قَرْناً بِتَمَامِه. وَالْفَتَحَتُ أَبُوابُ لِلْجَرْحِ وَ التَّعْدِيلِ وَ لِلْوَضْعِ وَ للِضِيّاعِ. أَمَّا عَلِى قُفَدَوَنَ مِن أُ وَلَّ يَوْم مَاتِ فِيهِ الرَّسُولُ. وَ لَعَلَّهُ إِذْ دَوَنَ صَارَ مَرْجعَ الصَّحَابَةِ بِمَا فِيهِمْ عُمَرُ؟ الصَّعَابَةِ بِمَا فِيهِمْ عُمَرُ؟ المَّعَلَةُ إِذْ دَوَنَ صَارَ مَرْجعَ الصَّحَابَةِ بِمَا فِيهِمْ عُمَرُ؟ المَّا السَّعَابِ اللَّسُولُ. وَ لَعَلَّهُ إِذْ دَوَنَ صَارَ مَرْجعَ الصَّحَابَةِ بِمَا فِيهِمْ عُمَرُ؟ السَّعَابِ اللَّسُولُ. وَ لَعَلَّهُ إِذْ دَوَنَ صَارَ مَرْجعَ الصَّحَابَةِ بِمَا فِيهِمْ عُمَرُ؟ الْعَلَيْ اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلْمَ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْلُ وَ الْعَلْمَ الْعَلَيْ عَلَى اللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْلُ وَالْعَلَيْ الْعَلِيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْدِ الْعَلْمِ الْعَلَامُ الللَّهُ الْعَلَيْ الْعَلْمُ الْعَلَيْ الْعَلَيْمُ الْعَلْمِ الْعَلَيْدِ الْعَلَيْدَ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْدِ الْعَلَامُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْلُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْمُ الْعَلَيْلُ الْعَلَيْلُ الْعَلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلْمِ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْدُ الْعَلَى الْعَلَيْمُ الْعَلَيْدِ الْعَلَيْدِيْلُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمَ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلَيْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلَيْمُ الْعُلِيْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعِلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ ال

«عمر از ترس آنکه مبادا حدیث با قرآن مخلوط شود از تدوین آن منع کرد، و بدین علّت کتابت و تدوین در نزد أهل سنّت یک قرن تمام به تأخیر افتاد. فلهذا أبوابی از جرح و تعدیل، و از جَعْل و وَضْع حدیث، و از ضایع شدن و از بینرفتگی باز شد. أمّا علی از همان روزی که رسول الله ارتحال نمود، نوشت و تدوین کرد و شاید به همین جهت است که او مرجع علمی تمام صحابه که خود عمر نیز در آنها بود، واقع شد.»

اين مرد دانشمند دربارهٔ المذهب الجعفري مي گويد:

حاكم در تاريخش با إسناد خود به أبوبكر تخريج نموده است كه رسول الله فرموده اند: مَنْ كَتَبَ عَلَى علَى علماً لَوْحَدِيثاً لَمْ يَزَلْ يُكْتَب لَهُ الأَجْرُ مَا بَقِى ذَلِكَ الْعِلْمُ أُ وِ الْعَدِيثُ.

« کسی که علمی و یا حدیثی را که از من سرزده است بنویسد، پیوسته تا هنگامی که اَن علم و یا حدیث باقی است برای وی ثواب و پاداش نوشته می شود.»

و أبوبكر در أيّام خلافتش سعى كرد تا حديث را تدوين كند و مجموعاً پانصد حديث گرد آورد. شبى خوابيد و پيوسته منقلب بود و در فراش مىگرديد. عائشه

۱\_ در قاهره سنهٔ ۱۳۹۷ هجری قمری با اشراف محمّد توفیق عویضه طبع شده، ص ۲۵.

گفت: این حرکتهای ناهموار او مرا محزون کرد. چون صبح شد به من گفت: أي بُنَيَّةُ! هَلُمَّى الأَحَادِيثَ النِّتي عِنْدَكِ، فَجئتُ بِهَا فَأَحْرَقَهَا.

« ای دخترکم! آن احادیثی که نزد توست بیاور. من آنها را آوردم و آنها را سوزانید.»

و از زُهْرى از عروه روایت است که عمر اراده کرد سنن رسول الله را بنویسد. از أصحاب آن حضرت استفتا کرد. همه وى را دلالت بر نوشتن نمودند. عمر شروع کرد تا مدّت یک ماه از خدا در این امر خیرخواهی و طلب راه رشد می کرد تا آنکه روزى صبحگاه گفت: إنّی کُنْتُ اُرید از اُله السُّنَن، و إنّی ذکرت قوماً قَبْلکُم کَتُبُوا کُتُباً فَاکبُوا عَلَیْها و ترکُوا کِتَاب الله؛ و إنّی والله لا أشوب کِتَاب الله بشیء أبداً.

« من میخواستم سنن را بنویسم، و من قومی را به خاطر آوردم که پیش از شما بودند کتابهائی را نوشتند و کتاب الله را ترک کردند؛ و قسم به خدا که من کتاب الله را با چیز دیگری أبداً مخلوط و درهم نمینمایم.»

لَكِنْ عَلِيًّا دَوَّنَ، وَ خَلَّفَ فِى شِيعَتِهِ طَرِيقَةَ التَّدُويينِ. فَلَقَدْ كَانَ عَلَى ثِقَةٍ مِنْ طَرِيقَتِهِ. وَ هُوَ النَّذِى يَقُولُ فِيهِ الرَّسُولُ: عَلِى مَعَ الْقُرْآنِ وَ الْقُرْآنُ مَعَ عَلِى مِّ وَ لَنْ يَفْتَرِقَا حَتَّى يَرِدَا عَلَى الْخُوضَ.

وَ عَنْهُ قَالَ الرَّسُولُ: يَا مَعْشَرَ قُرَيْشِ! وَاللَّهِ لَيَبْعَثَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُم رَجُلاً مِنْكُمْ امْتَحَنَ اللّهُ قَلْبُهُ لِلإِيمَانِ فَيَضْرِبُكُمْ عَلَى الدِّين.

قَالَ أَبُوبَكْرِ: أَنَا هُوَ يَا رَسُولَ اللهِ؟! قَالَ: لاَ! قَالَ عُمَرُ: أَنَا هُوَ يَا رسولَ اللهِ؟! قَالَ: لاَ،وَ لَكِنْ ذَلِكَ الَّذِي يَخْصِفُ النَّعْلَ. \

« و أمّا على نوشت و تدوين كرد، و در ميان شيعيان خـود طريقـهٔ تدويـن و رسـم كتـابـت را به يـادگـار گـذاشـت. چـرا كه وى بر راه و روش خـود داراى يقين بـود و بـه

۱\_ « الإمام جعفر الصادق» عبدالحليم جندي، ص ١٨٥ و ص ١٨٦.

عملش وثوق و اطمینان داشت. و اوست که رسول خدا دربارهاش فرمود: علی با قرآن است و قرآن با علی است، و آن دو هرگز از هم جدا نمی شوند تا در کنار حوض کوثر بر من وارد گردند.

و راجع به اوست که رسول خدا فرمود: ای جماعت قریش! سوگند به خدا تحقیقاً خداوند برمیانگیزاند بر شما مردی را از شما که خدا دل وی را در بوتهٔ آزمایش ایمان، امتحان کرده است و او برای اسلام و دین شما، شما را با شمشیر میزند.

أبوبكر گفت: من آن كس مىباشم اى پيغمبر خدا؟! فرمود: نــه! عمر گفت: مـن آن كس مىباشم اى پيغمبر خدا؟! فرمود: نـه! وليكـن او آن كـس اسـت كـه الآن دارد كفـش مرا پينه مىزند!» و در آن وقت عَلِى مشغول پينه زدن نعلين رسول اللـه بود.

و أيضاً اين مرد محقّق و موشكاف و حُرِّ در بحث و كلام، تحت عنوان: الْمَدْرَسَةُ الْكُبْرى» كه مدرسة حضرت إمام جعفر صادق التَّكِيُّ است بياني دارد تا ميرسد به اينجا كه مي گويد:

الْمُصْحَفُ الْحَاصُ أَ وْ كِتَابُ الأصُولِ (قرآن مخصوص و يا كتاب اصول):

و از عظمت شأن این کتاب همان بس که محمّد بن سیرین میگوید: لَوْ أَصَبُت هَذَا الْکِتَابَ كَانَ فِیهِ الْعِلْمُ «اگر بدان کتاب دسترسی پیدا کردی بدانکه در آن علم است.»

آن قرآن همان طور که از محتویاتش ظاهر است، مصحف مخصوصی است و کتاب اُصولی است که با دست علی گرد آمده است.

و «جامِعَه» كتابي است كه طولش هفتاد ذراع و از إملاء رسول الله و خطّ على

است. در آن است آنچه مردم بدان محتاجند از حلال و حرام و غیره تا به جائی که در تفصیل خصوصیّات به أرْشُ الْخَدْش میرسد (یعنی بیان مقدار دیهای که باید انسان در أثر خدشه وارد ساختن بر روی پوست بدن کسی بپردازد.) این جامعه را حضرت باقر و حضرت صادق النّی بدین گونه توصیف کردهاند. و ثقات از اصحاب آن دو بزرگوار که از ایشان است أبوبصیر، آن را نزد آنها دیدهاند و مشاهده نمودهاند.

حضرت صادق الطَّنِيُّ من گويد: أمّا والله عِنْدنا مَا لاَنَحْتَاجُ إِلَى أَحَد، وَ النَّاسُ يَحْتَاجُونَ إِلَيْنَا. إِنَّ عِنْدنَا الْكِتَابَ بِإِمْلاَءِ رَسُولِ اللهِ ﷺ؛ وَ خَطٍّ عَلِى بِيَدِهِ، صَحِيفَةُ طُولُهَا سَبْعُونَ ذِراعاً؛ فِيهَا كُلُّ حَلاَل وَ حَرَام.

« آگاه باشید! قسم به خدا در نزد ما آن چیزی است که با آن محتاج به أحدی نمی شویم و مردم همگی به ما محتاج می باشند. حقّاً در نزد ما همان کتاب است که به إملاء رسول خدا گار و خطّ علی است که با دست خودش نوشته است. صحیفهای است که طولش هفتاد ذراع است و هر حلالی و حرامی در آن ثبت است.»

و حضرت فرمود: إنَّ الْجَامِعَةَ لَمْ تَدَعْ لأَحَدٍ كَلاَمًا. فِيهَا الْحَلاَلُ وَ الْحَرامُ. إنَّ أَصْحَابَ الْقِيَاسِ طَلَبُوا الْعِلْمَ بِالْقِيَاسِ فَلَمْ يَزِدْهُمْ مِنْ الْحَقِّ إلاَّ بُعْداً. وَ إنَّ دِينَ اللهِ لاَيُصَابُ بالْقِيَاسِ.

«حقّاً کتاب جامعه برای أحدی کلامی را باقی نگذارده است، چرا که در آن حلال و حرام است. کسانی که احکام را از قیاس استنتاج مینمایند طلب علم را با قیاس می کنند، بنابراین جز دوری از حق چیزی دستگیرشان نمی شود. و دین خدا با قیاس دستگیر انسان نمی گردد.»

گفته اند: این کتاب را **جَامِعَه** و صَحِیفَه، و **کتاب علی** و صَحِیفهٔ عتیقه نامیده اند.

حضرت أميرالمومنين (الكَنْ ) در خطبههاى خود مى فرمود: و الله مَا عِنْدَنَا كِتَابُ نَقْرُوُّهُ عَلَيْكُمْ إلاّ كِتَابُ الله عَلَيْكُمْ إلاّ كِتَابُ الله عَلَيْكُمْ إلاّ كِتَابُ الله عَلَيْكُمْ إلاّ كِتَابُ الله عَلَيْدُ وَ هَذِهِ الصَّحِيفَةُ وَ كَائت مُعَلَّقَةً بِسَيْفِهِ أَخَذْتُهَا عَن رَسُولِ الله عَلَيْدُ.

«سوگند به خدا ما کتابی که آن را بخوانیم برای شما نداریم مگر کتاب الله و این صحیفه، ـ و صحیفه به شمشیر او آویزان بود ـ من این صحیفه را از رسول خدا گا أخذ کردهام.»

و خلیفه: أبوجعفر منصور این کتاب علی را خواست. حضرت إمام صادق النگین آن را برای او آوردند؛ و در آن خواند که: « زنان چون شوهرانشان بمیرند، از عِقار آنها ارث نمی برند.»

و أبو جعفر منصور گفت: هذا والله خط على و إملاء رسول الله على «قسم به خدا، اين خط على و إملاء رسول الله على مى باشد».

و أبوجعفر از دانشمندان و علما بود \_ همچنانکه إمام مدینه: مالِک بن أنس دربارهٔ او گفته است؛ و همچنانکه جاحِظ، بزرگ نقّادان و ایرادگیران، دربارهٔ او گفته است \_ او شاید بدین علّت قسم می خورد که قبل از این، کتابتی را از علی خوانده، یا آنکه علمش به قدری بوده که می شناخته آن املاء پیغمبر است.

و از آن کتاب است کتاب دیات که در فقه معاصر « مَسْئُولِیَّت مَدَنی» نامیده می شود، از أفعالی که به جسم ضرر می رساند. محتویات آن را ابن سعد در کتابش که معروف به «جامع» است آورده است؛ و أحمد بن حنبل از وی در «مسند» أعظم روایت نموده؛ و بُخاری و مُسْلِم آن را ذکر کرده و از آن روایت نمودهاند.

و أيضاً در اين كتاب تحقيقى مى گويد: كَانَ أَ وَّلُ الْمُسْتَفِيدِينَ بِالتَّدْوِينِ الْبِاكِرِ الْبِاكِرِ الْوَلَئُكَ الَّذِينَ يَلُوذُونَ بِالأَنْمَةِ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ فَيَتَعَلَّمُونَ شِفَاهاً أَ وْ تَحْرِيراً. لَى ْ مِنْ فَم لِلْفَمَ لِفَم الْوَلَئُكَ الَّذِينَ يَلُوذُونَ بِالأَنْمَةِ مِنْ أَهْلِ الْبَيْتِ فَيَتَعَلَّمُونَ شِفَاهاً أَ وْ تَحْرِيراً. لَى مِنْ فَم لِلْفَمَ لِلْفَم اللَّهُ اللْمُسْتِلَالَةُ اللَّهُ اللْمُسْتِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُسْتَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُسْتِ اللَّهُ الللَّالِمُ اللَّهُ اللْمُسْتَالِمُ الللْمُلْمُ اللللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُسْتَالِمُ الللللْمُلْمُ الللِّهُ الللَّهُ اللْمُسْتَالِمُ ا

فَمَا تَنَاقَلَتُهُ كُتُبُ الشِّيعَةِ مِنَ الْحَدِيثِ، هُوَ التُّرَاثُ النَّبَوِيُّ فِي صَميمِهِ .. بَلَخَ الشِّيعَةُ فِي يُسْرِ طَوْع لِعِلْمِهِم الأزْدِهَار؛ فِي حِينِ لَمْ يَجْمَع أَهْلُ السُّنَّةِ هَذَا التُّرَاثَ إلاَّ بَعْدَ أَنِ فِي يُسْرِ طَوْع لِعِلْمِهِم الأزْدِهَار؛ فِي حِينِ لَمْ يَجْمَع أَهْلُ السُّنَّةِ هَذَا التُّرَاثَ إلاَّ بَعْدَ أَنِ الْكَبَّ عَلَيْهِ عُلَمَاوُهُمْ قَرْناً وَ نصْفَ قَرْن حَتَّى حَصَّلُوا مَا دَوَّنُوهُ فِي الْمُدَوَّلَاتِ الأُولَى. ثُمَّ الْكَبَّ عَلَيْهِ عُلَمَاوُهُمْ قَرْناً وَ نصْفَ قَرْن حَتَّى حَصَّلُوا مَا دَوَّنُوهُ فِي الْمُدَوَّلَاتِ الأُولَى. ثُمَّ

۱\_ « الإمام جعفر الصّادق» ص ١٩٩ و ص ٢٠٠.

## ظَلُّوا قُرُوناً أُخْرَى يَجُوبُونَ الْفَيَافَـى وَ الْقِفَارَ فِي كُلِّ الأَمْصَارِ. '

« أو لين جمعيّت متعلّمين و مستفيدين از تدوين بكر و دست نخورده، همان دستهاى بودند كه به أئمّهٔ از أهل البيت پناه مى آوردند و از ایشان شفاهاً یا تحریراً فرا مى گرفتند، یعنی از دهان به دهان و یا به وسیلهٔ نوشتن و کتابت.

بنابراین آن أحادیثی که در کتب شیعه از کتابی به کتابی نقل شده است آن عین میراث خالص و پاک و دست نخوردهٔ نبوی بوده است. شیعه در أثر آسانی پیروی و اطاعت، به علوم وافر و شکوفا و سرشارشان رسیدند در حالی که أهل سنت نتوانستند این میراث را گرد آورند مگر پس از آنکه علمای آنها یک قرن و نیم خود را برای تحصیل و تدوین به زحمت انداخته و همّت وافی به خرج دادند تا توانستند آنچه را در مُدَوّنات نخستین تدوین نموده بودند به دست آورند. و سپس باز قرنهای دیگری گذشت تا علمای آنها در بیابانهای علفزار و بیابانهای خشک و بی آب و علف سیر و گردش کردند و به هر شهری در آمدند تا توانستند جمع حدیث و سنت کنند.»

أميرالمومنين السلط همان طور كه أولين ناطق اسلام است، أولين كاتب اسلام است. تمام قرآن را با خصوصيًات نزول و تأويل آن در زمان خود رسول الله نوشت؛ و پس از رحلت آن حضرت طبق وصيّت وى از خانه برون نيامد و به جماعت خلفاى غاصب نپيوست و ردا بر شانه نيفكند تا مدّت شش ماه در منزل ماند و قرآن را طبق نـزول آن ترتيب داد و با بيان جميع جهات راجعه به آن در عبائى بست و روى شتر نهاد و به مسجد آورد و به آن جماعت گفت: اين است كتاب خدا، و منم صاحب ولايت! و اين دو تَقَل تَقلى است كه رسول الله فرمود: إنّى تاركُ فِيكُمُ الثَّقَلَيْنِ: كِتَابَ الله وَ عِثْرَتِي أَهْلَ بَيْتِي، وَ إِنَّهُمَا لَنْ يَفْتَرَقَا حَتَّى يَرِداً عَلَى الْحَوْضَ. عمر گفت: ما را به تو نيازى نيست و ما نزد خودمان كتاب الله داريم و نيازى به كتاب تو

۱\_ « الإمام جعفر الصّادق» عبدالحليم جندي، ص ٢٠٢ و ص ٢٠٣.

نداريم.

حضرت سر شتر را رو به منزل برگردانيد و اين آيه را براى آنها خواند: وَ إِ ذْ أَخَـذَ اللّه مِيثَـاقَ الَّذِيـنَ الُوتُـوا الْكِتَـابَ لَتُبَيِّنُنَّـهُ لِلنَّـاسِ وَ لاَ تَكْتُمُونَـهُ فَنَبَــذُوهُ وَرَاءَ ظُــهُورِهِمْ وَ اللّهَ تَكْتُمُونَـهُ فَنَبَــذُوهُ وَرَاءَ ظُــهُورِهِمْ وَ اللّهَ تَكُتُمُونَـهُ فَنَبَــذُوهُ وَرَاءَ ظُــهُورِهِمْ وَ اللّهَ تَرَواْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبئسَ مَايَشْتَرُونَ. \

« و زمانی که خداوند پیمان و عهد گرفت از آنان که کتاب به آنان داده شده است که: کتاب آسمانی را برای مردم بیان نمائید و کتمان نکنید؛ پس آنها آن پیمان و عهد را به پشت سر پرتاب کردند و آیات إلهیّه را به قیمت و بهای بیارزشی فروختند؛ پس چقدر بد است معاملهای که نمودهاند.»

و فرمود: دیگر روی این کتاب را نخواهید دید! و همینطور بود. أمیرالمؤمنین و فرمود: دیگر روی این کتاب را نخواهید دید! و همینطور بود. أمیرالمؤمنین در زمان حیات آن را نزد خود نگه داشت و پس از وی به حضرت إمام حسن مجتبی الگیلی به عنوان ودائع و خزائن إمامت رسید. از آن حضرت به حضرت سیّدالشّهداء إمام حسین الگیلی رسید؛ و همین طور به یکایک از إمامان الگیلی رسید تا اینک که آن مصحف نزد حضرت بقیّةالله تعالی حجة بن الحسن العسکری عجّل الله فرجه الشّریف موجود است تا آن حضرت ظهور کنند. در آن وقت قرآن را ظاهر نمایند و به أهل عالم نشان دهند.

این روایات شیعه است و أمّا روایات عامّه همین قدر گویاست که چون آن حضرت قرآن را جمع کردند و به نود آنان بردند؛ ایشان گفتند: ما خودمان دارای قرآن می باشیم و نیازی به قرآن شما نداریم!

اینک باید دید طبق عقیدهٔ شیعه آیا تفاوتی میان قرآن آنها با قرآنی که در تدوین أوّل در زمان أبوبکر، و در تدوین دوم در زمان عثمان به وجود آمد، وجود دارد یا تفاوتی در میان نیست؟!

شكّى نيست كه تـفـاوت موجود است وگرنـه آنها قبول ميكردند و اختـلافي نبود.

١\_ آية ١٨٧، از سورة ٣: آل عمران.

تفاوت در چه بود؟! قرآن أميرالمؤمنين علاوه بر آيات مُنْزله، أوّلاً طبق نـزول آيات، ترتيب آيات داده شده بود و سوره ها طبق نـزول قرار داشتند. و ثانياً از ناسخ و منسوخ، و عام و خاص و مُجْمَل و مُبَيَّن و غيرها، شرح وافي از رسول خدا كه سنت است در آن بود. و ثالثاً از شأن نـزول آيات و مواضع ورودشان گويا بود. و رابعاً از احاديث قدسيّه كه از زبان رسول الله آمده بود براى شرح و تـأويل و تفسير آن بـازگـو مي كرد. و خامساً تأويل آيات، يعنى مَقصود و مُفاد و مَنظور غائي آيات در آن روشن و مبيّن بود.

و أمّا قرآن مُدَوَّن بَيْنَ الدَّفَتَيْن كه اينك در دست ماست از اين مزايا فاقد است و فقط حاوى خود سُور و آيات است بدون تغيير و تبديل و تحريف به زيادى و يا به كمى.

اینک برای إثبات این مدّعا و عقیدهٔ علمای محقّقین و أساطین از مدقّقین فقهاء و مفسّرین و حکماء و عرفای اسلام که عبارت است از: عدم تحریف کتاب الله به زیاده و به نقصان گرچه یک جمله و یا یک کلمهٔ اندک باشد، ناچاریم در اینجا قدری بحث را گسترش دهیم تا حقیقت اعتقاد شیعه در این باره روشن گردد.

حضرت أستاذنا الأكرم فخرالمفسرين و خاتمتهم، و رأس الحكماء المتألّهين و قدوتهم، و عمادالعرفاء الشَّامخين و أصْلهم در اين زمان ما: آية الله معظّم حاج سيّد محمدحسين علامة طباطبائي قدس سرّه فرموده اند:

قَوْلُهُ تَعَالَى: إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ. ' گفتار خداى تعالى: «بـه درسـتى كه ما حقّاً و حقيقةً ما حافظ آن مى باشيم!»

صدر آیه در مقام حَصْر است؛ و ظاهر سیاق آن، آن است که: حصر راجع به قول مشرکین است که در رد قرآن گفتهاند: از هذیانهای انگیخته از جنون است، و او (محمد علی) مجنون است، نه اعتباری به کارهای او هست و نه منعی؛ و

١\_ آية ٩، از سورة ١٥: حِجر.

همچنین راجع به پیشنهادشان است که: فرشتگان را به نزدشان بیاورد تا او را در دعوتش و در آنکه قرآن کتاب آسمانی حقی است تصدیق نمایند.

و بنابراین \_ والله ٔ أغلم \_ معنی این طور به دست می آید که: این ذکر را تو از نزد خودت نیاورده ای تا تو را عاجز کنند، و قرآن را به عنادشان و شد ت بطششان إبطال نمایند، و تو خود را برای حفظ آن به تکلف و مشقّت بیندازی و سپس از عهده برنیائی! و از نزد فرشتگان فرود نیامده است تا نیاز به نزول آنان باشد که آن را تصدیق کنند و بر صحّتش گواهی دهند؛ بلکه ما این ذکر را فرو فرستادیم فرو فرستادیم فرو فرستادن تدریجی، و حقّاً و حقیقة ما حافظ و پاسدار آن می باشیم به وصف اینکه ذکر است به آن جهت که ما عنایت کامله بدان داریم.

بناءً علیهذا قرآن ذکری است زنده و جاویدان؛ مصون است از آنکه بمیرد و از اصل فراموش گردد؛ مصون است از آنکه چیزی بر آن زیاد شود، چیزی که ذکریًت آن را باطل سازد؛ مصون است از تغییر در صورت و سیاقش به طوری که صفت ذکر بودن آن برای خدا، و مبیّن بودن آن حقائق معارفش را، تغییر پذیرد.

بنابراین آیه دلالت دارد بر آنکه کتاب الله محفوظ است از تحریف به تمام أقسام آن از جهت آنکه قرآن یادآورنده و ذکر خداوند است سبحانه و تعالی. پس قرآن ذکری است حَی و زنده و جاودان و پاینده.

و نظیر این آیه در دلالت بر آنکه کتاب عزیز محفوظ است به حفظ الهی و مصون است از تحریف و تصرّف به هرگونه که در تصور آید از جهت آنکه ذِکْر خداست سبحانه و تعالی، این کلام خداست:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَ إِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِينٌ لاَ يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ. (حم السَّجْدَة آية ٤١ و ٤٢)

«حقّاً آن کسانی که کفر ورزیدند به این ذکْــر در وقتــی کــه بــه سویشـــان آمــد (در خسران و ضلالتند). و حقّاً این قــرآن کتاب عــزیــز (پایــدار و استــوار و غیــرقابل نــفــوذ و

محکمی) است که باطل نه از روبرو، و نه از پشت سر بدان روی نمی آورد؛ تنزیلی است از ناحیهٔ خداوند حکیم و حمید.»

و از آنچه گفتیم معلوم شد: حرف لام در الذّکر برای عهد ذکری است؛ و مراد از وصف حَافِظُونَ زمان استقبال و آینده است همچنانکه این معنی از اسم فاعل حَافِظ ظاهر است. و لهذا به این بیان ایرادی که نمودهاند که: این آیه اگر دلالت بر نفی تحریف از قرآن بکند به علّت آنکه ذکر است، باید دلالت بر نفی تحریف از تورات و انجیل را أیضاً بنماید چون هر کدام از آنها ذکر میباشند، با آنکه میدانیم در کلام خدای متعال تصریح به وقوع تحریف در آن دو کتاب آسمانی شده است؛ آن ایراد صحیح نیست.

و این بدان جهت است که این آیه به قرینهٔ سیاق دلالت دارد بر حفظ خصوص ذکری که قرآن است پس از نزول آن تا أبد؛ و دلالت ندارد بر آنکه هر ذکر الهی باید محفوظ باشد و ذکر عِلِیًت برای حفظ آن داشته باشد و حکم بقاء و محفوظ بودن، دائر مدار نفس ذکر بوده باشد.

حضرت استاد در اینجا پس از بحث روائی، دربارهٔ عدم تحریف قرآن بیان وافی و کافی و راقی و عالی افاده فرمودهاند و در تحت عنوان مصونیّت قرآن از تحریف ضمن هفت فصل مطلب را إشباع فرموده و سد و ثغور شبهات را به کلّی درهم شکسته و برای اثبات مدّعای خود، با منطق متین و دلیل استوار وارد شدهاند. و ما در اینجا بسیاری از آن مطالب را که برخورد مستقیم با بحث تحریف دارد به طور انتخاب می آوریم.

كَلاَمٌ فِي أَنَّ الْقُرْآنَ مَصُونٌ عَنِ التَّحْرِيفِ فِي فُصُولَ (كلام در اينكه قرآن از تحريف، مصون و محفوظ است كه در ضمن فصلهائي آورده مي شود)

۱\_ « الميزان في تفسير القرآن» ج ۱۲، ص ۱۰۳ و ص ۱۰٤.

### الفصل ١

به شهادت ضرورت تاریخ پیغمبر عربی محمّد گر قبل از چهارده قرن د تقریباً \_ آمد و ادّعای نبورت نمود و برای دعوت قیام کرد و اُمّتی از عرب و غیر عرب بدو گرویده ایمان آوردند؛ و وی کتابی آورد که آن را قرآن نامید و نسبت آن را به پروردگارش داد که متضمّن مجموعهای از معارف و کلیّات شریعت و آئینی بود که مردم را بدان دعوت می نمود. وی قرآن را آیت و نشانهٔ نبورت خود می شمرد و بدان تحدیی می کرد و به مغالبه و مبارات برمی خاست.

و به شهادت ضرورت تاریخ این قرآن موجودی که امروز در دست ماست اجمالاً همان قرآنی است که او آورده و برای مردم معاصر زمان خود میخوانده است. به معنی آنکه آن قرآن به طور کلّی از اصلش ضایع نشده و مفقود نگردیده است به طوری که کتابی دیگر که در نظم مشابه آن باشد یا نباشد بجای آن گذارده شده باشد و نسبتش را به وی داده باشند و در میان مردم شهرت یافته باشد که آن قرآنی است که بر پیغمبر گی نازل شده است.

اینها مطالبی است که در هیچیک از آنها شک ندارد مگر کسی که جنون داشته و در فهمش خَلَل و فساد راه یافته باشد؛ و همچنین یک نفر از بحث کنندگان در مسألهٔ تحریف از مخالفین و مؤالفین، یکی از این امور را احتمال نداده است.

آری تنها چیزی که برخی از کسانی که قائل بدان شده اند از مخالف یا مؤالف، احتمال داده اند زیاد شدن چیز کمی است مشل جمله و یا آیه ، یا نقص یا تغییر در جمله و یا آیه ای، در کلمات آن و یا إعراب آن. و أمّا جُلّ کتاب الهی به همان کیفیّتی

۱ مانند قول بعضی از کسانی که مسلمان نیستند که گویند: قوله تعالی: إنَّکَ مَیِّتٌ وَ إنَّهم مَیُّتُونَ را أبوبکر وضع کرد در وقتی که شنید عمر شمشیرش را از غلاف بسیرون کشیده و می گوید: هر کس بگوید: محمّد مرده است من او را می کشم. أبوبکر این جمله را بسرای عمسر خواند و او را منصرف نمود. [تعلیقه]

است که در عهد پیغمبر ﷺ بوده است که ضایع نشده و مفقود نگردیده است.

از این گذشته ما میبینیم قرآن را که تحدی و مغالبه دارد با أوصافی که راجع به جمیع آیات آن است، و در عین حال میبینیم این قرآنی که در دست ماست یعنی ما بین الد قین واجد آن صفتی است از أوصافی که بدانها تحدی و مغالبه کرده است بدون آنکه در چیزی از آن صفات تغییری به عمل آمده باشد و یا از بین رفته و مفقود گردیده باشد.

بناءً علیهذا می یابیم قرآن را که تحدی و مغالبه به بلاغت و فصاحت می نماید، در عین حال می یابیم قرآنی را که در دست ماست مشتمل است بر همان نظیم عجیب بدیعی که معادل و مشابه آن هیچ سخنی از کلام بلغا و فصحا نمی باشد. آن کلامی که از ایشان محفوظ مانده و روایت شده است از نشر، ونظیم، و شعر، و خطبه، و رساله، و محاوره، یا غیر از آنها. و این نظیم مشاهد در جمیع آیات یکسان است کتاباً مُتَشَابِها مَثَانِی تَقْشَعِرُ مِنْهُ الْجُلُودُ واَلْقُلُوبُ. ( «کتابی است که آیاتش شبیه به هم است، و آیاتش نظر به آیات دگرش دارد به طوری که پوستهای بدن و دلها از شنیدن و خواندن و إدراک کردنش به لرزه در می آید و جمع می شود. »

١- اقتباس است از آيـه ٢٣ از سـوره ٣٩: زمـر و آن آيـه ايـن اسـت: اللــه نـزّل أحْسَن الــحديث كتاباً مُتَشابِهاً مَثَانى تقشعر منــه جُلُـود الَّذيـنَ يـخشون ربّهم ثــم تليــن جُلودهـم و قلوبـهم إلى ذكـر اللــه ذلـك هـدى اللــه يهدى به مَنْ يشاء و من يُضلل اللـه فماله مِنْ هاد.

توهّم گردد، جای دگر آن را دفع میکند و تفسیر مینماید.

و می یابیم به غیر از این موارد آنچه را که اختصاصش به أهل لغت عربی نیست و فهمش همگانی است، همچنین قرآن در مقام مغالبه و تحدی برآمده است: مثل قوله تعالى:

قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى لَنْ يَـأْتُوا بِمِثْـلِ هَـذَا الْقُـر آنِ لاَيَـأَتُونَ بِمِثْلِـهِ وَ لَـوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعض ظَهيـراً. (سوره أسرى، آيهٔ ۸۸)

« بگو: اگر إنس و جن با هم مجتمع گردند تا مانند چنین قرآنی بیاورند نخواهند توانست اگر چه بعضی کمک بعض دیگر در این امر شده باشند.»

و قوله تعالى: إنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ وَ مَا هُوَ بِالْهَزْلِ. (سورة طارق، آية ١٣ و ١٤)

« این قرآن تحقیقاً گفتاری است جدا کننـده میـان حـق و بـاطل، و نیسـت از روی مزاح و شوخی.»

و در عین حال می یابیم قرآنی را که در دست ماست در بیان صریح حقی که در آن شک و تردید راه ندارد، استیفاء مطلب را نموده است؛ و به آخر و نهایت آنچه عقل ما را بدان هدایت می کند از اصول معارف حقیقیه و کلیّات شرایع فطریّه و تفاصیل فضائل خُلْقیّه رهبری می نماید، بدون آنکه بر خورد کنیم در آنها به نقصان و کم بودی و خلل و خرابی، و یا امری را که در آن شائبهٔ تناقض و اشتباه باشد بیابیم بلکه جمیع معارف را با وجود وسعتش و کثرتش می یابیم که همه زنده هستند به حیات واحده که از تدبیر روح واحدی که مبدأ جمیع معارف قرآنیّه می باشد، و از یگانه اصلی که همهٔ معارف بدان بازگشت می کنند و آن اصل توحید است تغذیه می کنند و رشد و نمو می می نمایند.

مرجع جمیع معارف قرآنیّه، توحید است که جمیع معارف در وقت تحلیل بدان منتهی میگردد؛ و آن توحید در وقت ترکیب به یکایک از آنها بازگشت میکند.

و می یابیم قرآن را که در اخبار گذشتگان از انبیاء و مرسلین و امَّتهایشان غوص می کند و فرو می رود، و در عین حال می یابیم قرآنی را که در دست ماست داستانها

و قصص آنها را بیان مینماید، و گفتار درباره شان را طوری شرح و تفصیل می دهد که به طهارت دین سزاوار است و مناسب با نزاهت و پاکی ساحت نبو ت و خلوص آن در مقام طاعت و عبودیّت می باشد، در حالی که هر چه از قصص قرآنیّه را با مماثل آن که در عَهْدین (عَهْد عتیق و عَهْد جدید در تورات و انجیل) وارد شده است تطبیق نمائیم، این پاکی و طهارت بیان قرآن برای ما به بهترین وجهی منکشف و منجلی خواهد شد.

و می یابیم قرآن را که آیاتی را در ملاحم و إخبار از غیب و اموری که هنوز واقع نشده است آورده و حوادث آتیه را در آیات بسیاری تصریحاً و یا تلویحاً بازگو کرده است؛ و در عین حال می یابیم: قرآنی که در دست ماست بر همان شریطه و منهاج، صادق و مُصَدِّق است.

و می یابیم قرآن را که خودش را به أوصافی پاک و جمیل و نیکو وصف می کند، همچنانکه خود را وصف می کند به آنکه نور است، و هادی است به سوی صراط مستقیم، و به سوی ملّت و آئینی که از همهٔ آئینها استوارتر است؛ و در عین حال می یابیم قرآنی را که در دست ماست که فاقد چیزی از این آثار نیست و از امر هدایت و دلالت گرچه امر بسیار کوچکی را فروگذار نیست.

و از جامعترین أوصافی که قرآن برای خودش ذکر می کند آن است که: ذکر خداست. قرآن از جهت آنکه آیه و نشانهای است زنده و جاویدان که دلالت بر خدا می کند، و از جهت آنکه خداوند را به أسماء حُسنای خود و صفات عُلیای خود وصف می کند، و سنّت و طریقهٔ او را در صنع و ایجاد وصف می کند، و ملائکه و کتب او و رسل او را وصف می نماید، و شرایع و أحکامش را وصف می کند، و آنچه امر عالم خلقت بدان منتهی می شود که همان معاد و رجوع همه به سوی اوست را، با تفاصیل آنچه امر مردم بدان منتهی می گردد از سعادت و شقاوت و بهشت و دوزخ، وصف می کند، در تمام این جهات و مسائل ذکر خداست و نشان دهنده و یادآورندهٔ خدا. و این است آنچه قرآن از إطلاق ذکر به آن منظور و مقصودش می باشد؛ و در عین حال

مى يابيم قرآنى را كه در دست ماست فاقد هيچ گونه از اين معانى ذكر نيست.

و از آنجا که ذکر از جامعترین صفات است برای دلالت بر شئون قرآن، در آیاتی که خبر داده است در آنها از اینکه او قرآن را از بطلان و تغییر و تحریف حفظ میکند از آن تعبیر به لفظ ذکر نموده است همچون کلام او تعالی و تقدیس:

إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لاَ يَحْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّـارِ خَـيْرٌ أُمَّـنَ يَـأَتِى آمِنـاً يَوْمَ الْقِيَمَةِ اعْمَلُوا مَا شِئتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيـرٌ.

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ، و إِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ لاَيَأْتِيـهِ الْبَـاطِلُ مِـنْ بَيْــنِ يَدَيْــهِ وَ لاَ مِنْ خُلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ (حم السّجدة، آية ٤٠ تَا ٤٢)

«حقّاً کسانی که در آیات ما إلحاد می ورزند بر ما پنهان نیستند. آیا آن کسی که در روز آتش دوزخ افکنده می شود بهتر است یا آن کسی که با ایمنی و مصونیّت در روز قیامت می آید؟! بجای بیاورید هر عملی را که دلتان می خواهد، زیرا که وی به آنچه شما انجام می دهید آگاه است!

حقاً کسانی که به ذکر کفر ورزیدند پس از آنکه به سویشان آمد (در خسران و خطری عظیم میباشند)؛ و حقّاً این قرآن کتاب عزیز و غیر قابل انفعال و محکم و استواری است که باطل نه از روبروی او، و نه از پشت سر او بدان روی نمی آورد. این قرآن از سوی خداوند حکیم و حمید به تدریج فرود آمده است.»

در اینجا خدای تعالی بیان فرموده است که: قرآن از جهت آنکه ذکر است باطل بر او غلبه نمی کند و در او داخل نمی گردد، نه در زمان حال و نه در زمان استقبال، نه به إبطال و نه به نَسْخ، و نه به تغییر و یا تحریفی که موجب زوال وصف ذِکْریَّت از آن شود. و همچون کلام او تعالی و تقدیّس:

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَوَ إِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ. (سورة حجر، آية ٩)

« ما تحقیقاً ذکر را نازل نمودیم، و ما تحقیقاً حافظان و پاسداران آن میباشیم.» در اینجا أیضاً ملاحظه می شود که: خداوند به قرآن لفظ ذکر را إطلاق نموده است و لفظ حفظ را برای آن به کار برده است، بنابراین قرآن محفوظ است با حفظ

خداوندی و مصون است به صیانت الهی از هر گونه زیاده و نقیصه و تغییری در لفظ یا در ترتیبی که آن را از ذکریتش إزاله کند، و در اینکه آن ذاکر و یادآورندهٔ خداست خَلَلی وارد سازد و آن را إبطال نماید بوجه من الوجوه.

و از گفتار سخیفانه آن است که: ضمیر در « لَـهٔ » بـه پیغمبر گر ارجاع داده شود (و گفته شود: مراد آن است که ما حافظ پیامبریم)، چرا که ایـن ارجاع را سیاق آیـه دفع می کند، زیرا مشرکین پیغمبر را از جهت قرآنی کـه مدّعـی بـود بـر وی نـازل شـده اسـت استهزاء می کردنـد، همچنانکـه بـه ایـن مطلب اشـاره دارد ایـن کـلام خـدای تعالی کـه تفسیر آن گذشت: و قالُوا یَا أَیُّهَا الَّذِی نُزِّلَ عَلَیْهِ الذِّکُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونٌ. ا

«و گفتند: ای کسی که بر تو این ذکر نازل شده است حقّاً تو دیوانه می باشی!»

از آنچه تا به حال ذکر کردیم روشن و مبیّن شد که: قرآنی را که خداوند بر پیامبرش کی فرود آورده است و آن را به صفت ذکْر وصف فرموده است بر همان گونهای که فرود آمده است محفوظ است به حفظ الهی و مصون است به صیانت خداوندی از زیاده و نقیصه و تغییر همان طوری که خداوند پیامبرش را در قرآن وعده داده است.

و خلاصهٔ دلیل آنکه: قرآن را خداوند بر پیغمبرش نازل فرموده است و در آیات کثیری آن را به اوصاف مخصوصی وصف نموده است که اگر در یکی از این اوصاف تغیری حاصل شده بود به زیادتی، و یا به نقصان، و یا به تغییر در لفظ و یا در ترتیب مؤثّر، در این صورت آثار آن صفت قطعاً از میان برداشته می شد؛ امّا ما قرآنی که فعلاً در دست داریم، آن را چنان می یابیم که واجد آثار آن صفات شمرده شده به تمام ترین و بهترین طرز ممکن می باشد. بنابراین در آن تحریفی که آن صفات را از آن بزداید واقع نشده است. بناء علیهذا این قرآنی که در دست ماست بعینه همان قرآنی است که بر پیغمبر گیش نازل گردیده است.

پس اگر فرض شود که چیزی از آن کاسته شده باشد، و یا تغییر و تبدیلی در

۲\_ تعلیقهٔ این عبارت در صفحهٔ ۳۸۹ آمده است.

١ - آية ٦، از سورة ١٥: الحجر.

إعراب يا حروف و يا ترتيب آن به وقوع پيوسته باشد، حتماً بايد در بعضى از امورى رخ داده باشد كه در چيزى از آن اوصاف مثل إعجاز، و ارتفاع اختلاف، و هدايت، و نوريّت و ذكريّت و هيمنه و سيطرهاش بر سائر كتب سماويّه و غير ذلك تأثيرى نداشته باشد و اين مثلاً مِثل آيه مكرّرهاى كه ساقط شده و يا اختلاف در نقطه يا إعراب و همانند اينها مى باشد.

#### فصل ۲

و نیز دلالت بر عدم وقوع تحریف در قرآن مینماید أخبار بسیاری که از طرق فریقین از پیغمبر أکرم وایت شده است که: در وقت وقوع فتنه ها و در حل عقده های مشکلات به قرآن رجوع کنید.

و أيضاً حديث ثَقَلَيْن كه از طرق فريقين به طور تواتر رسيده است: إنّى تَارِكُ فِيْكُمُ الثَّقَلَيْنِ: كِتَابَ اللهِ وَ عِثْرَتِى أَهْلَ بَيْتِى، مَا إِنْ تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُّوا بَعْدِى أَبَداً \_ الحديث.

«حقّاً و تحقیقاً من باقی گذارنده هستم در میان شما دو متاع نفیس و ارزشمند را: کتاب خدا و عترت من که أهل بیت من میباشند! مادامی که شما به آن دو چیز نفیس و ارزشمند تمسّک جوئید هیچگاه گمراه نخواهید شد» ـ تا آخر حدیث، معنی ندارد که امر کند پیامبر به تمسّک به کتاب مُحَرَّف، و نفی ضلال و گمراهی ابدی کند از متمسّکین به آن.

و همچنین أخبار بسیاری که از پیغمبر و از أئمّه اهل بیت الناس و ارد است که امر می کند: باید أخبار و روایات را عرضه بر کتاب بدارید. و آنچه بعضی ذکر کردهاند که: «این مسألهٔ عرضهٔ أخبار بر قرآن در أخبار فقهیّه است، و جائز است که ما ملتزم شویم به عدم وقوع تحریف در آیات أحکام، و امّا در سائر آیات ثمری ندارد»؛ این کلام مدفوع است به اینکه: روایات عرضه به کتاب الله إطلاق دارد، و تخصیص آنها به أحکام فقهیّه تخصیص بدون مُخَصّص است.

از این گذشته، لسان أخبار عرضه به کتاب الله صریح یا همچون صریح است در

آنکه امر به عرض به کتاب فقط برای تمیز صدق از کذب، و حق از باطل است. و معلوم است که وضع و جعل و دس منحصر در أخبار فقهیّه نیست بلکه دواعی بر دس و وضع و جعل در معارف اعتقادیّه و قصص أنبیاء و أمّتهای پیشین و أوصاف مبدأ و معاد بیشتر و فراوانتر است. و مؤیّد گفتار ما إسرائیلیّاتی است از روایات که در دست ماست، و آنچه که مشابه آنهاست از آنچه که امر جَعل و وضع در آنها روشن تر و واضحتر می باشد.

و همچنین أخباری که متضمین آن است که: أئمهٔ أهل البیت النیسی به آیات مختلفی از قرآن کریم در هر بابی از أبواب طبق قرآن موجود در دست ما تمسیک نموده اند حتّی در مواردی که آحادی از روایات تحریف در آنجا آمده است. و این بهترین شاهد است بر آنکه مراد در کثیری از روایات تحریف که ایشان النیسی فرموده اند: کَذَا نَزَلَ « این طور نازل شده است» تفسیر است بر حسب تنزیل آن، در مقابل باطن قرآن و تأویل آن.

و همچنین روایاتی که از أمیرالمؤمنین و أئمّه النگی وارد است که: آنچه در دست مردم است همان قرآن نازل از نزد خداوند است، گرچه غیر آن است که علی النگی به عنوان مصحف خود تألیف نموده است، و وی را در تألیف در زمان أبوبکر، و در تألیف زمان عثمان شریک در کار خود ننمودند.

و از همین قبیل است گفتارشان التَّلِیُّ به شیعیان خود: إِقْرَوُا کَمَا قَرَأُ النَّاسُ. «قرآن را قرائت کنید به همان طریقی که مردم قرائت می کنند.»

و مقتضای مُفاد و مُحَصَّل این روایات آن است که: قرآنی که در میان مردم متداول و دائر است اگر با قرآن علی الگی مخالف باشد در چیزی، حتماً باید مخالف آن باشد فقط در ترتیب سوره ها، یا ترتیب بعضی از آیاتی که اختلال ترتیب مؤثّر در اختلال مدلول آن به هیپ وجه نباشد؛ و أیضاً در أوصافی که خداوند قرآن نازل از نزد خودش را بدانها توصیف نموده است تغییری که موجب اختلال آن آثار و اوصاف باشد به وجود نیاورد.

لهذا مجموع این روایات با اختلاف اصنافشان دلالت قطعیّه دارند بر آنکه: قرآنی که در دست ماست همان قرآنی است که بر پیغمبر شان نازل شده است بدون آنکه چیزی از اوصاف کریمه و آثار و برکاتش را فاقد گردیده باشد.

#### فصل ۳

جماعتی از محد تنین شیعه و حَشْویه و جماعتی از محد تنین أهل سنّت قائل به وقوع تحریف به معنی نقص و تغییر در لفظ و یا در ترتیب قرآن شده اند بدون آنکه قائل به زیادی شده باشند، زیرا همانطور که گفته شده است: احدی از مسلمین قائل به تحریف از جهت زیادتی نشده است.

برای نفی زیادتی به دلیل إجماع متمسّک گردیدهاند، و بــرای وقـوع نقـص و تغیـیر به وجوه بسیار.

وجه اوّل: أخبار كثيرهٔ مرويّه از طريق شيعه و أهل سنّت كه دلالـت دارد بـر سـقوط بعضى از سُـورَ و آيـات و همچنيـن جمـلات و أجـزاء جمـلات و كلمـات و حـروف در جمع نخستين كه در زمان أبوبكر صورت گرفـت و در آن هنگـام تـأليف شـد. و أيضـاً در جمع دومين كه در زمـان عثمـان بـه وقـوع پيوسـت و أيضـاً تغيـيراتى كـه در ايـن زمينـه حاصل شد.

اینها روایات بسیاری است که آنها را شیعه در جوامع معتبرهاش و غیرآن جوامع آورده است. و بعضی ادّعا کردهاند که: به دو هزار حدیث بالغ میگردد. و أهل سنّت أیضاً آنها را در کتب صحاحشان همچون «صحیح» بخاری و مُسْلم و «سُنن» أبو داود و نَسائی و أحمد و سایر جوامع و کتب تفاسیر و غیرها روایت نمودهاند، و آلوسی در تفسیرش گفته است که: این أخبار از حد اِحصاء و شمارش بیرون است.

و البتّه این اختلاف غیر از آن اختلافی است که مُصْحف عبدالله بن مسعود با مصحف مشهور دارد که خود آن متجاوز از شصت موضع است؛ و غیر از اختلافی است که مُصْحف اُبَیّ بن کَعْب با مصحف عثمانی دارد و آن سی و أندی موضع است؛ و غیر

از اختلافی است که مصاحف عثمانیهای که دستور داد نوشتند و به آفاق فرستادند و آنها پنج و یا هفت عدد بود که به مکه، و شام، و بصره، و کوفه، و یمن، و بَحْریَن فرستاد و یکی را در مدینه نگه داشت، با هم دارند؛ و اختلافی که در میان آن مصاحف است به تنهائی بالغ بر چهل و پنج حرف میشود و گفته شده است: پنجاه و أندی حرف.

و غیر از اختلاف در ترتیب است که میان مصاحف عثمانیّه و میان جمع أوّل در زمان ابوبکر میباشد، به علّت آنکه در تألیف أوّل سورهٔ أنفال در مَثَانی، و سورهٔ برائت در مِئین قرار گرفت و هر دوی آنها در جمع دوّم همان طور که بیان آن خواهد آمد در طِوال قرار گرفتند.

و غیر از اختلاف در ترتیب سُورَ موجود میان مصحف عبداللـــه بــن مسـعود و اُبَــیّ بن کَعْب است. بن کَعْب است.

و غیر از اختلاف قرائات شاذه است که از صحابه و تابعین روایت شده است. چرا که اگر تمام این مواقع اختلاف را گرد آوریم چه بسا مجموعشان به هزار عدد یا بیشتر بالغ شود.

وجه دوم: آنکه: عقل حکم میکند به اینکه اگر قرآن متفرق و متشتّ و منتشر در بین مردم بوده باشد و متصدی جمع آن غیر معصوم باشد بر حسب عادت ممتنع است که جمع آن مطابق واقع درآید.

وجه سوم: عامّه و خاصّه روایت نمودهاند که: علی الگی بعد از رحلت پیغمبر وجه سوم: عامّه و زدا بر دوش نیفکند مگر برای نماز تا زمانی که قرآن را جمع کرد؛ و سپس آن را حمل نموده به سوی مردم آورد و به ایشان إعلام نمود که این همان قرآنی است که خداوند بر پیغمبرش فرو فرستاده است و او آن را جمع نموده است. ایشان او را رد کردند و گفتند: با وجود آنکه زید بن ثابت برای ما قرآن

۱\_ ابن طاووس در کتاب « سَعْد السّعود » آورده است.

را گرد آورده است ما بدین قرآن احتیاج نداریم.

و اگر در آنچه او گرد آورده بود مخالفتی با مُصْحف زَیْد نبود وجهی برای حمل آن قرآن به سوی آنان و إعلامشان و دعوتشان به سوی آن نبود. و میدانیم که: علی النبی آغلم مردم بعد از پیغمبر النبی به کتاب الله بود؛ و پیامبر مردم را در حدیث ثَقَلَین متواتر به وی ارجاع داده بود؛ و در حدیث متّفق علیه میان خاصه و عامّه فرمود: عَلِی مع الْحق والْحق مع عَلِی . «علی با حق است، و حق با علی است.»

وجه چهارم: روایاتی است که مفادش آن است که: آنچه در میان بنی إسرائیل واقع شده است در میان این اُمَّت حَذْوَالنَّعْل بِالنَّعْل وَالْقُذَّةِ بِالْقُذَّةِ ( «مانند شباهت یک لنگهٔ کفش با لنگهٔ دیگر، و مانند تساوی در درازا و تراشیدن دو عدد پر برای تیری که در چلهٔ کمان می گذاردند (کنایه از کمال مشابهت)» واقع خواهد شد.

و طبق آیهٔ قرآن کریم و روایات ماثوره، بنی اسرائیل کتاب پیامبرشان را تحریف کردند. بنابراین به ناچار باید نظیر آن در این اُمَّت واقع گردد، و باید ایشان کتاب پروردگارشان را که قرآن کریم است تحریف نمایند.

در «صحیح » بخاری از أبو سعید خُدْری وارد است که: رسول خدا ﷺ فرمود: لَتَتَّبَعُنَّ سُنَنَ مَنْ کَانَ قَبْلَکُمْ شِـبْراً بشِـبْر وَ ذِراعـاً بـذِراع؛ حَتَّـی لَـوْ دَخَلُـوا جُحْـرَ ضَـبًّ لَتَبغْتُمُوهُ! قُلْنَا: یَا رَسُولَ اللـهِ! بآبَائِنَا وَ اُمَّهَاتِنَا، الْیَهُودُ وَ النَّصَارَی؟! قَالَ: فَمَنْ؟!

« تحقیقاً و بدون شک و تردید شما از سنّتهای اقوامی که قبل از شما بودهاند، و َجَب به وجب و ذراع به ذراع پیروی و متابعت مینمائید تا به حدیّی که اگر ایشان

۱- القَدَّةُ: ریش السّهم. تیری را که سابقاً در چلّهٔ کمان می گذاردند و به هدف پرتاب می نمودند عبارت بود از یک چوبه یا نیی که بر سرش نیش و پیکان می نهادند و برای اینکه مستقیم حرکت کند در آخرش دو عدد پر به اندازهٔ مساوی در طرفین چوبه یا نیی می نهادند. و برای اینکه تیر کاملاً مستقیم حرکت کند می باید به اندازهٔ هم سر و ته آن دو پر را برید و در طرفین نصب نمود. و لهذا این دو پر که از هر جهت یک جفت مشابه به حساب می آیند مانند دو عدد نعال و کفش برای تشبیه مماثلت در تنظیر به کار آمده است.

۲\_ ذراع از انسان عبارت است از: آرنج تا كنار نهائى انگشت وسطى. و مقدار ذراع طولى

داخل سوراخ سوسماری شدهاند شما نیز به دنبالشان میروید!

گفتیم: فدایت شوند پدرانمان و مادرانمان! آیا مقصود شما از آن قوم پیشین، یهودیان و مسیحیان میباشند؟! گفت: آری! اگر ایشان نباشند پس چه کسانی میباشند؟!»

این حدیث از روایات مستفیضه ای است که در جوامع حدیث از عداه ای از صحابه همچون أبوسَعید خُدری \_ همانطور که گذشت \_ و أبوهریَره، و عبدالله بن عُمر، و ابن عبّاس، و حُذَیْفَة، و عبدالله بن مَسْعود، و سَهْلِ بن سَعْد، و عمربْن عَوْف، و عَمْرو بن عَاص، و شَدَّاد بن أوْس، و مَسْتَوْرد بن شَدَّاد در عبارات متقاربه ای روایت شده است.

و از طریق شیعه به طور مستفیض از عده ای از أئمّه أهل البیت الیکی از بیغمبر أکرم علی روایت شده است؛ همان طوری که در «تفسیر قمی» از آن حضرت می آمده است که: لَتَرْ کَبُن سَبیلَ مَنْ کَانَ قَبْلَکُمْ حَذْوَ النّعْل بِالنّعْل وَ الْقُدَّةِ بِالْقُذَّةِ؛ لاَ تُحْطِئونَ طَریقَهُمْ وَ لاَ تُحْطَأُ؛ شِبْرُ بِشِبْرٍ، وَ ذِراع بُذِراعٍ، وَ بَاع بِبَاعٍ؛ حَتّی أَنْ لَوْ کَانَ مَنْ قَبْلکُمْ دَخل َ جُحْرَ ضَبِ لَدَخلتُمُوه.

قَالُوا: الْيَهُودَ وَ النَّصَارَى تَعْنى يَا رَسُولَ اللهِ ؟!

قَالَ: فَمَنْ أَعْنِى؟! لَتَنْقُضُنَّ عُـرَى الإسْلاَمِ عُـرْوَةً عُـرْوَةً! فَيَكُـونُ أَ وَّلُ مَـا تُنْقِضُـونَ مِـنْ دِينكُمُ الأَمَائة، وَ آخِرُهُ الصَّلَوةَ!

«شما همان راهی را که مردمان پیش از شما پیمودند بدون اندک تفاوت همچون تشابه لنگهٔ نعل پا با نعل دیگر، و تشابه پر تیر تراشیده شده برای چلّهٔ کمان با پر تیر دیگر، خواهید پیمود! شما از طریقه و منهاجشان تجاوز و تخطّی نمی نمی نمایند و آن طریق و منهاج برای شما تغییر و تبدیل نمی یابد، و جَب به و جَب، و ذراع به ذراع، و

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

است که به درازای این مقدار باشد.

باع به باع همانند و مشابه آنان خواهید بود، به طوری که فرضاً اگر افرادی که قبل از شما بودهاند داخل سوراخ سوسماری می شدهاند، شما هم داخل آن سوراخ خواهید شد!

گفتند: آیا شما از ایشان یهودیان و مسیحیان را قصد نمودهاید؟!

فرمود: پس که را غیر از ایشان قصد مینمایم؟! شما تمام بَنْدها و گرههای اسلام را بندبه بند، و گره به گره میشکنید و پاره میکنید! پس أوَّلین چیزی را که از دینتان می شکنید و از بین می برید أمانت است و آخر آن نماز».

امًا جواب از استدلالشان به إجماع أمَّت بر نفى تحريف به زيادتى در قرآن آن است كه: اين استدلال معيوب است؛ چرا كه مستلزم د ور است.

بیان این مطلب به آن است که بگوئیم: إجماع در ذات خودش یک حجّت عقلیّهٔ یقینیّه نیست، بلکه در نزد قائلان به معتبر بودن آن، یک حجّت شرعیّه میباشد که اگر اعتقادی را إفاده کند، فقط إفادهٔ ظن میکند، خواه إجماع محصّل باشد و خواه إجماع منقول، به رغم گفتار بسیاری که پنداشته اند: إجماع محصّل إفادهٔ قطع و یقین مینماید.

و آن بدین سبب است که آن مقداری که إجماع برای انسان اعتقاد می آورد زیادتر از مجموع اعتقاداتی که آحاد اقوال می آورند نخواهند بود. و قول واحد از أقوال متوافقه دخیل در حصول اجماع نمی تواند إفاده کند مگر حصول ظن را به إصابه واقع؛ و انضمام قول دوم که موافق قول أول است، فقط إفادهٔ قوت ظن را می کند نه قطع و یقین را؛ چون قطع و یقین، اعتقاد خاصی است بسیط و مغایر با ظن و مرکب از ظنون عدیده نمی باشد. و به همین منوال هرچه از أقوال اضافه گردد و قولی به قول دگر منضم گردد و أقوال متوافقه متراکم شوند، قوت ظن نخستین زیادتر می گردد، و ظنون غیر مفیدة للقطع متراکم می شوند، و نزدیک به مرحلهٔ قطع و یقین می رسد ظنون غیر مفیدة للقطع متراکم می شوند، و نزدیک به مرحلهٔ قطع و یقین می رسد

۱ ـ باع به قدر درازای دو دست انسان است در صورتی که از طرفین کشیده و باز باشد.

بدون آنکه به یقین همانطور که گفتیم انقلاب حاصل نماید.

این است کیفیّت در إجماع محصّل؛ و آن اجماعی است که خود ما در اثر تبّع أقوال به دست آوردهایم و خودمان بر یکایک از أقوال رسیدهایم. أمّا در إجماع منقول که آن را یکی دو نفر از اهل علم نقل نمودهاند، امر آن أوضح است، زیرا که آن مانند آحاد روایات است که اگر إفادهٔ چیزی از اعتقاد کند، فقط إفادهٔ ظنّ است.

لهذا إجماع حجّت ظنيّـهٔ شرعيّه مى باشد؛ و دليل اعتبارش در نزد أهل سنّت، كلام پيغمبر عَلَى مى باشد كه گفت: لا تَجْتَمِعُ أُمَّتِى عَلَى خَطَاءٍ أَ وْضَلالٍ. « أُمَّت من بر اشتباه و يا بر گمراهى، مجتمع نمى گردند.»

و در نزد شیعه، دخول قول معصوم است در میان أقوال إجماع كنندگان، یا كشف أقوال ایشان به وجهی از وجوه از قول معصوم.

بناءً عليهذا حجيّت إجماع، إجمالاً متوقّف است بر صحّت نبوّت، و اين واضح است. و صحّت نبوّت امروزه متوقّف است بر سلامت قرآن از تحريفي كه مستوجب زوال صفات قرآن كريم از آن گردد، مانند هدايت، و قول فاصل، و بالأخص إعجاز. زيرا دليل زندهٔ جاويداني كه بر خصوص نبوّت پيغمبر و دلالت نمايد غير از قرآن كريم به اينكه آيت و نشانهٔ معجزه است نداريم؛ و با طريان احتمال تحريف به زيادتي و يا نقصان و يا هر گونه تغيير دگر، هيچگونه وثوقي به آيات و محتوياتش باقي نميماند كه آن كَلام الله محض است. و بدين سبب از حجيّت ساقط مي شود، و آيه بودن آن فاسد مي گردد. و با سقوط كتاب الله از حجيّت، نبوّت ساقط مي شود و با سقوط آن إجماع از حجيّت مي افتد.

و آنچه سابقاً در این مقام گفتیم که: وجود قرآنی که بسر پیامبر أکرم گنان نازل شد در این قرآنی که در دست ماست إجمالاً از ضروریّات تاریخ است؛ دفع اشکال را نمی کند، زیرا مجرد اشتمال قرآنی که در دست ماست بسر قرآن واقعی، احتمال تحریف به زیادی یا به نقصان و یا به هر تغییر دیگر از هر آیه و یا جملهای که تمسّک به آن برای اثبات مطلوب بشود را از میان نمی برد.

و امّا جواب از وجه اولی که برای اثبات تحریف و وقوع تغییر و نقصان است و آن عبارت از تمسّک به أخبار وارده در این باب بود، به آن است که:

أولاً: تمسّک به أخبار از جهت آنکه حجّت شرعیّه هستند مشتمل بر دور است به همان کیفیّت از حصول دوری که تمسّک به اجماع با نظیر بیانی که اینک گذشت، مشتمل آن بود. بنابراین در دست استدلال کنندهٔ به آن چیزی باقی نمی ماند مگر تمسّک بدانها از جهت آنکه أسناد و مصادر تاریخیّه می باشند؛ حال آنکه در میان آنها حدیث متواتر و یا حدیث محفوف به قرائن قطعیّه که عقل را مجبور به قبولش بنماید وجود ندارد، بلکه آنها أخباری می باشند آحاد متفرّقهٔ متشتّه مختلفه؛ بعضی از آنها صحاح، و برخی از آنها ضِعاف، و بعضی از آنها در دلالتشان قاصر، و چقدر در میان تمام این أخبار خبری که در سندش صحیح و در دلالتشان تام باشد به ندرت و شدوذ یافت می شود.

تازه این نوع از خبر با وجود ندرت و شُذوذش، غیر مأمون از وَضْع و جَعْل و دس نخواهد بود. چون راه یافتن إسرائیلیّات و مایلحق بها از موضوعات و مدسوسات، در میان روایات ما به قدری است که جای انکارش نیست. و معلوم است که خبری که مأمون از دس و وضع نباشد حجیّت ندارد.

و از همهٔ اینها گذشته، این أخبار، نام از آیات و سوری میبرد که ابداً با نظم قرآنی به هیچ وجه مشابهت ندارند، و از این هم که بگذریم، این أخبار چون مخالف کتاب الله است مردود است.

و امّا اینکه گفتیم: أكثر این أخبار ضعیف الإسناد میباشند مدّعائی است كه باید دلیل آن را در رجوع به اسانیدش به دست آورد. آنها یا أحادیث مرسله هستند، و یا مقطوعة السَّنَد، و یا ضعیفة الإسناد.

و از میان آنها اگر بخواهیم خبر سالمی را بیابیم که مُبَرّی از این عیوب باشد به أقل قلیلی برخورد می کنیم.

و امّا اینکه گفتیم: برخی از این أخبار در دلالت قصور دارند به جهت آن است

که: در بسیاری از آنها که آیاتی از قرآن حکایت شده است، آنها از قبیل تفسیر و ذکر معنی آیات میباشند، نه حکایت متن آیهٔ تحریف شده. همچنانکه در « روضهٔ کافی» از حضرت إمام أبوالحسن الأول الگیالاً در قول خداست:

أُولَئكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ فَقَدْ سَـبَقَتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَـةُ الشِّـقَاءِ وَ سَبَقَ لَهُمُ الْعَذَابُ وَ قُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلاً بَلِيغاً.

« آنها می باشند آنان که خداوند خبر دارد آنچـه را کـه در دلهایشان می باشـد؛ پـس از ایشان روی گردان؛ چرا که کلمهٔ شقاوت و بدبختـی بـر ایشان سبقت گرفتـه اسـت و عذاب بر ایشان سبقت دارد ؛ و بگو بـرای ایشان در جانهایشان گفتـار رساننده و بلیغـی را.»

و آنچه در «كافى» از حضرت صادق الكيالة در قول خداى تعالى آمده است:

وَ إِ نْ تَلْوُوا أَ وْ تُعْرِضُوا قَالَ: إِ نْ تَلْوُوا الأَمْرَ وَ تُعْرِضُوا عَمَّا أُمِرْتُمْ بِهِ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَــا تَعْمَلُونَ خَبيراً.

«و اگر روی بگردانید یا إعراض کنید ، فرمود: اگر از امر روی بگردانید و از آنچه که به شما امر شده است إعراض کنید، البتّه خداوند از آنچه شما بجای می آورید با خبر است!»

و غیر اینها از روایات تفسیری که از أخبار تحریف به شمار آمده است.

و به این باب إلحاق می شود روایات غیر قابل شمارشی که إشاره به سبب نزول دارد، ولی آنها را از جملهٔ روایات تحریف به شمار آورده اند. مثل روایتی که این آیه را این طور ذکر نموده است:

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ فِي عَلِيٍّ.

«ای رسول ما! إبلاغ كن آنچه را كه به سوی تو راجع به على فرود آمده است!» این آیه در حق آن حضرت الگیالا نازل شده است.

و مثل روایتی که می گوید: وافدین از بنی تمیم چون بر رسول الله گاش وارد می شدند، در حِجرهٔ آن حضرت می ایستادند و ندا می کردند: «ای محمّد! خارج شو

به سوی ما!»

آنگاه آیه را این طور ذکر کردهاند:

إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِنْ ورَاء الْحُجُرَاتِ بَنُو تَمِيم أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ.

«حقّاً کسانی که تو را از پشت حجرهها ندا میدهند، بنوتمیم هستند که اکثرشان نمی فهمند.»

بنابراین چنین گمان بردهاند که در آیه، سِقْطی وارد شده است.

و أيضاً به اين باب ملحق مي شود أخبار كثيرهٔ مالايحصى در جَـرْي قـرآن و انطبـاق آن همچنانكـه در كـلام خـدا ايـن طـور وارد اسـت: و سَـيَعْلَمُ الَّذِيـنَ ظَلَمُــوا آلَ مُحَمِّــدٍ حَقَّهُمْ.

« و البتّه در آتیه خواهند دانست کسانی که دربارهٔ آل محمّد ظلم کرده، حـق آنـها را ربودهاند.»

و آنچه در کلام خدا این طور وارد است:

وَ مَنْ يُطِعِ اللَّـهَ وَ رَسُولَهُ فِي وَلاَيَةٍ عَلِيٍّ وَ الأَثمَّةِ مِنْ بَعْدِهِ فَقَدْ فَازَ فَوْزاً عَظِيماً.

«و کسی که در ولایت علی بن أبیطالب و أئمّهٔ پس از وی خدا و رسولش را اطاعت نماید، پس تحقیقاً به ظفر و پیروزی عظیمی رسیده است.» و نظیر این گونه أخبار بسیار است.

و أيضاً به اين باب ملحق مى شود آنچه كه در پى قرائت قـرآن، ذكـرى و يـا دعـائى آمـده اسـت و سـپس توهـم شـده اسـت آن از قـرآن بــوده و سـاقط گرديـده اسـت. همچنانكه در «كافى» از عبدالعزيز بن مهتدى روايـت اسـت كـه گفـت: از حضـرت امـام رضاالگيني راجع به توحيد سؤال نمودم.

فرمود: هر كس قُـلْ هُـو َ اللــهُ أَحَـدُ را بخوانـد و بـدان ايمـان آورد حقّاً توحيـد را شناخته است.

گفت: (گفتم ظ) چگونه ما آن را بخوانیم؟!

فرمود: همانطور كه مردم مىخوانند، و زياد كرد در آن لفظ كَذَلِكَ اللهُ رَبِّي،

كَذَلِكَ الله من!» « اینطور است خداوند: پروردگار من! اینطور است خداوند: پروردگار من!»

و از قبیل قصور دلالت است اختلاف روایات در لفظ آیهای که ما در کشیری از آیات معدودهٔ از جملهٔ محرّفات می یابیم مثل آنچه وارد است در قول خدای تعالی:

و َلَقَدْ نَصَرَكُمُ الله مُ بِبَدْر و َ أَنْتُمْ أَ ذِلَّةُ «و حقّاً خدا شما را در سرزمین بَدْر در حالی که ذلیلان بودید یاری کرد.» که در بعضی آیه این طور وارد است: و َلَقَدْ نَصَرَکُمُ الله مُ بِبَدْر و اَنْتُمْ ضُعَفَاء. «و حقّاً خدا شما را در سرزمین بَدْر یاری کرد در حالی که ضعیفان بودید!» و در بعضی از آنها این طور وارد است: و َلَقَدْ نَصَرَکُمُ الله مُ بِبَدْر و َ أَنْتُمْ قَلِیلٌ « و حقّاً خدا شما را در سرزمین بَدْر یاری کرد در حالی که أفراد شما کم بود!»

و اینگونه اختلاف چه بسا قرینه است برای آنکه مراد از آن تفسیر به معنی است همچنانکه در همین آیهٔ مذکوره مشاهده شد.

و مؤيّد اين گفتار آن است كه: در بعضى از آنها وارد است كه امام الطّيّلا فرمود: لاَيَجُوزُ وَصْفُهُمْ بِأَنَّهُمْ أَ ذِلَّةٌ وَ فِيهِمْ رَسُولُ الله عِلَى . « جايز نيست توصيف مؤمنين به آنكه ايشان ذليلانند، در حالى كه در ميان آنها رسول خدا ﷺ بوده است.»

و چه بسا اختلاف جهتی ندارد مگر تعارض و تنافی بین روایات که همین تنافی موجب سقوط آن روایات می گردد، مثل آیه رَجْم همان طور که در روایات خاصه و عامّه وارد است.

# إِذَا زَنَى الشَّيْخُ وَ الشَّيْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا أَلْبَتَّةَ فَإِنَّهُمَا قَضَيَا الشَّهُوَّةَ!

«زمانی که پیرمرد و پیرزن زنا کننـد، البتّـه واجـب اسـت آنـها را رجـم (سنگسـار) کنید، زیرا که ایشان دوران شهوت را پشت سر گذاردهاند.»

و در بعضى بدين عبارت است: بِمَا قَضَيَا مِنَ اللَّذَّةِ . « زيـرا كـه آنـها دوران لـذّت را سپرى نمودهاند.»

و در آخر بعضى از آنهاست كه: نَكَالاً مِنَ اللَّهِو اَللَّهُ عَلِيهُ حَكِيمٌ. « اين پاداش و انتقامى است از جانب خدا؛ و خداوند عليم و حكيم است. »

و در آخر بعضى: تَكَالاً مِنَ اللهِ وَ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ. «اين جزا و پاداشي است از ناحيهٔ خدا؛ و خداوند عزيز و حكيم است.»

و مثل آيةُ الْكُرْسِي بنابر تنزيل آن كه در بعضى از روايات اين طور وارد است: الله لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَىُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَ لا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السّمواتِ وَ مَا فِي الأرضِ وَ مَا بَيْنَهُمَا وَ مَا تَحْتَ الشَّرَى عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ فَلاَ يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَداً مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفُعُ عِنْدَهُ \_ إِلى قوله ـ وَ هُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ وَ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

«الله معبودی جز او نیست که زنده است و قیّوم است؛ وی را نه چرت و پینگی و نه خواب فرا نمی گیرد؛ از برای اوست آنچه در آسمانها و آنچه در زمین و آنچه میان آسمانها و زمین و آنچه در زیر خاک است. اوست دانای پنهان و آشکارا، بر غیب خود کسی را مطّلع نمی گرداند؛ چه کسی است که در نزد او به شفاعت برخیزد ـ تا این کلام ـ و اوست بلند مرتبه و عظیم المنزله؛ و تمام مراتب حمد و سپاس اختصاص به پروردگار عالمیان دارد.»

و در برخى تا كلام خدا \_ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ وَ الْحَمْدُ لِلَّـهِ رَبِّ الْعَالَمِيـنَ است.

و در برخى اين گونه است: لَهُ مَا فِى السَّمَوَاتِ وَ مَا فِى الأَرْضِ وَ مَا تَحْتَ الثَّرَى عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ تا آخر.

و در برخى اين طور است: عَالِمُ الْغَيْـبِ وَ الشَّـهَادَةِ الرَّحْمَـنُ الرَّحِيــمُ بَدِيــعُ السَّـمَاوَاتِ وَ الأرْضِذُ والْجَلاَلِ وَ الإكْرَامِ رَبُّ الْعَرشِ الْعَظِيمَ.

و در برخى اين قسم است: عَالِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ الْغَزيزُ الْحَكِيمُ.

و آنچه بعضی از محد تین ذکر نمودهاند که: « اختلاف این روایات در آیات منقوله، ضرری به أصل تحریف نمی زند، زیرا همگی در اصل تحریف مشترکند؛» مردود است به آنکه اختلاف نه ضعف دلالتشان را بر تحریف اصلاح می نماید و نه مدافعه و مطاردهٔ بعضی با بعض دیگر را بر طرف می سازد.

و امّا آنچه ما ذکر کردیم از شیوع دس ّو وضْع در روایات، مطالبی است که بـرای کسی که مراجعه به روایات منقوله در صُنْع و ایجـــاد، و قِصَــص أنــبیاء و اُمَــم، و أخــبار واردهٔ در تفسیر آیات و حوادث واقعه در صدر اسلام بنماید، قابل شک و تردید نیست.

مهمترین چیزی که برای دشمنان دین حائز اهمیّت بود به طوری که از هر گونه مساعی در إطفاء نور آن، و خاموش نمودن آتش آن، و محو و نابود ساختن اثر آن دریغ نمی نمودند، و با تمام تجهیزات بدین مهم قیام نموده بودند قرآن کریم بود. قرآن کریم عبارت بود از کَهْف مَنیع و رُکْن شدیدی که جمیع معارف دینیّه به سوی آن پناه می برد و آن را حِصْن حَصین و ملجاً و پناه برای خود می گزید. اوست سند زندهٔ جاودان برای منشور نبویّت و مواد دعوت دین در همهٔ مراحل. زیرا دشمنان به خوبی می دانستند که اگر قرآن از حجیّت سقوط کند، امر نبویّت فاسد می شود و نظام دین مختل می گردد، و در بنای عظیم و بنیه دینی دیگر سنگی بر روی سنگی برقرار نخواهد ماند.

و عجب است از این افرادی که احتجاج مینمایند به روایات منسوبهٔ به صحابه و یا به إمامان أهل البیت النای بر تحریف کتاب الله سبحانه و إبطال حجیّت آن؛ با وجود آنکه با بطلان حجیّت قرآن ، نبوّت بیهوده و بی فائده می گردد، و معارف دینیّه لغو و بدون اثر می ماند!

و این گفتار ما چه ارزشی دارد که بگوئیم: مردی در فلان تاریخ ادّعای نبوت نمود و قرآن را سند معجزهٔ خود آورد، ولیکن خودش مرد، و قرآنش تحریف شد، و در دست ما چیزی باقی نماند که به واسطهٔ آن امر دین تأیید گردد مگر آنکه مؤمنین به آن پیغمبر، إجماع بر صدق وی در دعوتش نمودند و آن قرآنی را که او آورد معجزهای بود که دلالت بر نبوتش می نمود؛ و اجماع حجّت است برای آنکه آن پیغمبر مذکور حجیّت آن را اعتبار نمود و یا آنکه کاشف است مثلاً از گفتار امامان أهل بیت او.

و بالجمله احتمال دس و وَضْع که جِداً احتمال قریبی است و مویّد به شواهد و قرائنی است، حجّیت این روایات را دفع می کند و اعتبارشان را خراب می نماید و با

احتمال دس و وضع، دیگر بسرای آنها نه حجّیت شرعیّه، و نه حجّیت عقلائیّه باقی نخواهد ماند حتّی نسبت به روایاتی که صحیح السّند باشند. به علّت آنکه صحّت سند و عدالت رجال طریق، تعمّد کذب ایشان را از میان برمی دارد، نه دس و وَضْع غیر ایشان را در اصول و جوامعشان چیزهایی را که آنها روایت ننمودهاند.

و امّا اینکه ذکر نمودیم که: روایات تحریف، آیات و سُوری را نشان می دهد که: نظمشان با نظم قرآنی به هیچ وجه مشابه نیست، این مطلب بر کسی که بدانها مراجعه داشته باشد، پوشیده نیست. زیرا که وی به مطالب بسیاری از این قبیل برخورد می کند مثل دو سورهٔ خَلْع و حَفْد که از طریق أهل سنّت (نه شیعه) با طرق عدیدهای روایت شدهاند.

سورهٔ خَلْع این است:

بسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. اللَّـهُمَّ إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَ نَسْــتَعْفِرُكَ، وَ نُثْنِــى عَلَيْـكَ وَ لاَ نَكْفُــرُكَ، وَ نَحْلَعُ وَ نَثْرُكُ مَنْ يَفْجُرُكَ.

«به اسم الله که دارای دو صفت رحمانیّت و رحیمیّت است. بار پروردگارا! ما از تو استعانت می جوئیم و از تو طلب غفران می نمائیم، و بر تو حمد و سیاس می گوئیم و کفران تو را نمی کنیم، و دست برمی داریم و ترک می نمائیم کسی را که با تو فجور و گناه کند.»

و سورهٔ حَفْد این است:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. اللَّهُمَّ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ لَـكَ نُصَلِّى وَ نَسْجُدُ، وَ إِلَيْكَ نَسْعَى وَ نَصْهُدُ، نَرْجُو رَحْمَتَك، وَ نَحْشَى نَقْمَتَك، إِنَّ عَذَابَكَ بِالْكَافِرِينَ مُلْحَقٌ.

«به اسم الله که دارای دو صفت رحمانیّت و رحیمیّت است. بار پروردگارا! ما فقط تو را می پرستیم، و فقط برای تو نماز می گزاریم و سجده می کنیم، و به سوی تو می شتابیم و با سرعت در تکاپو می باشیم، امید رحمت تو را داریم، و از نقمت تو تر سناکیم، حقّاً عذاب تو به کافرین پیوسته است.»

و همچنین آنچه که در بعضی از روایات به نام سورهٔ وَلاَیَـة و غیـرها آمده است؛

اینها أقاویل مختلفهای است که واضعین آنها قصد داشتهاند از نظم قرآنی تقلید کنند؛ بدین جهت کلام از اُسلوب عربی مألوف خارج شده و به نظم قرآنی معجز نرسیده است. و در این صورت نتیجه چنین از آب درآمده است که: طبع انسانی آن را مکروه و ناهنجار می یابد، و ذوق سلیم آن را إنکار می کند. و برای شما اختیار است که بدان سوره رجوع کنید تا صدق گفتار و مدّعایمان را از نزدیک مشاهده نمائید، و آنگاه حکم نمائید که: بسیاری از کسانی که بدین سُور و آیات مختلفهٔ مجعوله اعتنا نمودهاند، محرّک و انگیزه شان بر این قبول، تعبّد شدید به روایات و اهمال در عرضهٔ آنها بر کتاب الله بوده است. و اگر چنین نبود برای آنها کافی بود تا حکم کنند که آنها کلام الهی نیستند فقط یک نگاه و نظر بدانها بیفکنند.

امّا اینکه گفتیم: روایات تحریف بر تقدیر صحّت أسنادشان به جهت مخالفت با کتاب، مردود میباشند، مرادمان مجرد مخالفت با ظاهر قول خدا: إنّا تَحْنُ تُزّلُنَا الذّكُرْ وَإِنّا لَهُ لَحَافِظُونَ «حقّاً ما قرآن را نازل نمودیم و حقّاً ما پاسدار و حافظ آن میباشیم» و قول خدا: و َإِنّهُ لَكِتَابٌ عَزِیزٌ لاَیَأتیهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یَدیْهِ و لاَ مِنْ خُلْفِهِ « و حقّاً آن قرآن کتاب عزیزی است که باطل، نه از روبرو، و نه از پشت سرش بدان راه نمی یابد» نیست، تا اینکه مخالفت مضمونشان با کتاب الله مخالفت ظنیّه باشد براساس آنکه ظهور ألفاظ از باب أدلهٔ ظنیّه میباشند. بلکه مرادمان مخالفت با کتاب الله است با دلالت قطعیّه از مجموعهٔ قرآنی که در دست ماست بر حسب آنچه که در حجّت أول که برای نفی تحریف إقامه نمودیم، تقریر کردهایم.

چگونه این طور نباشد؟ در حالی که قرآنی که در دست ماست و متشابه الأجزاء است در نظم بدیع معجزه انگیزش، کافی است در رفع اختلافاتی که در میان آیاتش و أبعاضش به چشم می خورد؛ نه ناقص است، و نه قاصر در إعطاء معارف حقیقیّهاش، و علوم إلهیّهٔ کلیّه و جزئیّهاش که بعضی با بعضی مرتبط و فروعش بر أصولش مترتب، و اطرافش بر اجزاء و درونش منعطف و ناظر، إلی غیر ذلک از خواص نظم قرآنی که خداوند برای ما توصیف نموده است.

و جواب از وجه دوم آن است که: دعوی امتناع عادی جزاف گوئی روشن است. آری عقل تجویـز می کنـد عـدم موافقـت تـألیف قـرآن را فـی نفسـه بـا واقـع مگـر آنکـه قرائنی دلالت بـر ایـن معنـی نماید؛ و آن قرائـن، موجـود و قـائمند بـر إفـادهٔ ایـن مـرام همچنانکه ذکر نمودیم. و امّا اینکه عقل حکم کنـد بـه وجـوب مخالفت تـألیف بـا واقـع امر، همان طور که مقتضای امتناع عادی است؛ پس چنین حکمی را ندارد.

و جواب از وجه سوم آن است که: جمع نمودن أمیرالمومنین الگیالاً قرآن را و حمل نمودن آن را به سوی ایشان، و عرضه داشتنش بر آنان، دلالت بر مخالفت آنچه که آن حضرت جمع فرموده بود با آنچه که آنها جمع نموده بودند در حقیقتی از حقائق دینیهٔ أصلیه و یا فرعیه ندارد، مگر آنکه آن خلاف در چیزی أمثال ترتیب سُور یا آیات از سورههائی باشد که به تدریج نازل شده است، به طوری که این خلاف به مخالفت در بعضی از حقائق دینیه بازگشت نکند.

و اگر اینچنین می بود، أمیرالمومنین الگیالا درصد معارضه برمی خاست و احتجاج می کرد و دربارهٔ آن قرآن دفاع می نمود، و به مجرد إعراضشان از مجموعهٔ گرد آوردهاش و استغنایشان از او قناعت نمی ورزید، همچنانکه از او روایت شده است که: در موارد بسیاری قیام کرده و به معارضه برخاسته است.

و از آن حضرت در هیچ یک از احتجاجاتش روایتی وارد نشده است که: در امر ولایت خود و نه غیر آن، آیهای و یا سورهای را که دلالت بر آن نماید قرائت کرده باشد، و آنها را مُجاب کند به آنکه آن آیه و یا سوره اسقاط و یا تحریف شده است. ا

و اگر سکوتش از این معارضه به جهت حفظ وحدت مسلمین و تحرز از شَقَ عصای آنان بود، این منظور متصور است پس از استقرار امر و اجتماع مردم بر آنچه

۱ قرائتی که امروز برای ما متواتر است منحصر است در مصحف زید بن ثابت؛ و علاّمه حلّی قدس سِرُه در « تذکره» در باب قرائت فرموده است: این قرائت از مصحف امیرالمومنین النگی است که عثمان آن را نگه داشت و بقیّه را هر چه بود سوزانید. و این گفتار منافات ندارد با آنکه زید بن ثابت مأمور جمع آن شده باشد. چون آنچه را که زید نوشت طبق مصحف آن حضرت بود.

که برای آنان جمع شده است، نه در حین جمع قرآن و قبل از آنکه در دستها بیاید و در شهرها وارد شود و بگردد.

و ای کاش می دانستم: با چه ظرفیّتی و با چه سعه و کیفیّتی می توانیم ادّعا نمائیم که: آن دستهٔ کثیره از روایاتی که سقوطش را پنداشته اند، و چه بسا مدّعی هستند که به هزاران عدد بالغ می شود، همهٔ آنها راجع به ولایت است؟ و یا آنکه از عامّهٔ مسلمین پنهان بوده است و جز افراد معدودی کسی از آن خبر نداشته است؟ با وجود توفّر دواعی آنها و کثرت رغباتشان بر أخذ قرآن هر وقت که نازل می شد و فراگیری آن را، و آن درجهٔ سعی و کوشش پیامبر کی در تبلیغش و إرسال قرآن به سوی آفاق و تعلیم آن و بیانش؟!

و بدين حقيقت خود قرآن منصوص است في قول تعالى: و يُعَلِّمُ هُمُ الْكِتَابَ وَالْجِكْمَةَ. (سورة جمعه، آية ٢)

«و پیغمبر مردم را تعلیم کتاب و حکمت می نماید.»

و في قوله تعالى: لِتُبَيِّنَ للِنَّاسِ مَا نُزِّلَ إلَيْهِمْ. (سورة نحل، آية ٤٤)

«برای آنکه بیان و روشن کنی برای مردم آنچه را به سویشان تدریجاً فـرود آمـده است.»

پس چگونه آن دسته و گروه از آیات ضایع شدند؟ و کجا رفتند؟ و چه شد آنچه که برخی از روایات مرسله اشاره بدان دارند که: در أول سورهٔ نساء میان آیهٔ: و َ إِنْ خِفْتُم ا ن الاَتَقْسِطُوا فِی الْیَسَاء « و اگر فِقْتُم ا ن اللَّسَاء « و اگر می ترسید از آنکه در میان یتیمان به عدالت رفتار نکنید» و گفتار خدا: « پس به نکاح خود در آورید آن زنانی را که برای شما طیّب و گوارا و دلپسند باشند» بیشتر از ثلث قرآن ساقط شده است؟ یعنی بیشتر از دو هزار آیه؛ و آنچه که از طریق أهل سنّت روایت است که سورهٔ برائی بسم الله الرّحمن الرّحیم بوده است و به قدر سورهٔ بقره بوده است؟ و سورهٔ أحزاب از سورهٔ بقره بزرگتر بوده است و از آن دویست آیه ساقط شده است؟ الی غیر ذلک.

یا اینکه ایس آیات در حالی که ایس روایات کثرتشان را بدیس پایه و حلا میرساند منسوخ التّلاوة باشند کما اینکه ایس احتمال را جمعی از مفسّرین أهل سُنت داده اند به جهت حفظ بعضی از روایاتی که از طریق خودشان وارد است که: إنّ مِنَ الْقُرْآنِ مَا أَنْسَاهُ اللهُ و نَسَخَ تِلاوتهُ. «بعضی از مقدار قرآن است که خداوند آن را به فراموشی مردم انداخته است و تلاوتش را نسخ نموده است.»

ما نتوانستیم بفهمیم: معنی إنساء الآیة و نسخ تلاوت و اینکه خـدا آیـهای را از نظر مردم به فراموشی میاندازد و تلاوتش را نسخ مینماید چیست؟

آیا مُفاد و معنایش آن است که: عمل به آنها نسخ شده است؟ پس این آیات منسوخهٔ واقعهٔ در قرآن مثل آیهٔ صَدَقه، و آیهٔ نکاح زانیه و زانی، و آیهٔ عده و غیرها چیست؟! در حالی که ایشان معذلک آیات منسوخ التّلاوة را به دو دستهٔ منسوخ التّلاوة و العمل، و خصوص منسوخ التّلاوة بدون نسخ عمل مثل آیهٔ رَجْم تقسیم میکنند؟

یا آنکه مُفادش آن است که: چون آنها واجد بعضی از صفات کلام الله نمی باشند خداوند با محو کردن ذکرشان، و از بین بردن اثرشان آنها را إبطال نموده است. بنابراین آنها از کتاب الهی عزیزی که لایأتیه الباطل مِنْ بین یَدیّه ولا مِنْ خَلْفِهِ نیستند. و منزّه از اختلاف نمی باشند؛ و دیگر قَوْل فَصْل، و هادی به سوی حق و إلی صراط مستقیم نیستند، و معجزهای که بدانها تحدیّی و مغالبه شود نمی باشند، و نه و نه و و در این صورت معنای آیات کثیرهای که قرآن را توصیف می کند که در لوح محفوظ است، و آن کتاب عزیزی است که باطل نه از جهت مقابل، و نه از جهت پشت به وی راه ندارد، و قرآن قول فَصْل است، و قرآن هدایت است، و نور است، و فرقان میان حق و باطل است، و آیهٔ معجزه و فلان و فلان است، چه می شود؟!

بنابر آنچه گفته شد، آیا در وسع و گنجایش ما هست که بگوئیم: این آیات با کثرتشان و إباء سیاقشان از تقیید، مُقیّد است به بعضی از قرآن غیر بعض دگر، و فقط بعضی از کتاب الله که نسیان نشده و منسوخ التّلاوة نگشته است لایَأتِیهِ الْبَاطِلُ است، و قَوْلٌ فَصْلُ است، و هدایت و نور و فرقان و معجزهٔ خالده است؟!

و آیا برای قرار دادن کلام منسوخ التّلاوة و به کلّی فرامـوش شـده و از نظر افتاده، معنایی غیر از إبطالش و میراندنش متصور است؟ و آیا قرار دادن قول نافع را بـه حیثیتی که ابداً نفعـی ندهـد و صلاحیّت إصلاح مفاسـد امـور را نداشـته باشـد، غیر از الغائش و طرحش و إهمـالش معنی دیگـری تصور میگـردد؟! وایـن امـور چگونـه با بودن قرآن در عنوان ذکر جمع می شود؟!

پس بر این اساس مذکور، روایات تحریف وارده و مرویّهٔ از طرق فریقین و همچنین روایات مرویّه در نسخ تلاوت برخی از آیات قرآنیّه، با مخالفت قطعیّه، مخالف با کتاب الله خواهد بود.

و جواب از وجه چهارم آن است که: در اصل اخباری که حکم مینمایند به مماثلت حوادث واقعهٔ در این اُمَّت با آنچه که در بنی إسرائیل واقع شده است، جای شک و شبهه نیست آنها أخباری متظافر بلکه متواتر میباشند، ولیکن این روایات دلالت ندارند بر مماثلت از جمیع جهات؛ و این گفتاری است معلوم و ظاهر؛ بلکه ضرورت، ادّعای مماثلت من جمیع الجهات را از بین میبرد.

بنابراین مراد از مماثلت است إجمالاً از جهت نتائج و آثار. در این صورت جائز است که مماثلت این اُمَّت با بنی اسرائیل در مسألهٔ تحریف کتاب الله فقط در حدوث اختلاف و تفرق میان اُمَّت به انشعاب ایشان به مذاهب متشتهای باشد که بعضی بعض دیگر را تکفیر کنند و به هفتاد و سه فرقه منقسم گردند همان طوری که نصاری به هفتاد و دو فرقه، و یهود به هفتاد و یک فرقه منقسم شدند؛ و این حقیقت در کثیری از این روایات وارد است حتّی اینکه بعضی از ایشان ادّعای تواترشان را نمودهاند.

و معلوم است که تمام این فرقه ها در آنچه که اختیار کرده اند به کتاب الله استناد نموده اند؛ و این معنی وجهی ندارد مگر از جهت تَحْرِیفُ الْکَلِمِ عَنْ مَوَاضِعِهِ؛ و از جهت تفسیر قرآن کریم با رأی، و دیگر اعتماد بر أخبار واردهٔ در تفسیر آیات بدون عرض به کتاب الله و تمییز صحیحشان از سقیمشان.

و بالجمله اصل روایات دالّـهٔ بر مماثلت میان دو اُمّـت، دلالت بر تحریفی که ایشان ادّعا مینمایند به هیچ وجه من الوجوه ندارد. آری در بعضی از آنها ذکر تحریف از جهت تغییر و إسقاط آمده است، و این طائفه از روایات علاوه بر آنکه در دلالت و سندشان سقیم میباشند، همانطور که گذشت مخالفت با کتاب الله دارد.

در اینجا حضرت استاد علاّمه پس از آنکه فصل (٤) را دربارهٔ جمع آوری قرآن در عصر أبوبکر و پسس از جنگ یمامه بیان فرمودهاند؛ و در فصل (٥) جمع قرآن را ثانیاً در عهد عثمان به جهت اختلاف مصاحف و کثرت قراءات تحریر فرمودهاند؛ مطلب را گسترش داده تا میرسند به اینجا که میفرمایند:

و فيه (يعنى: و در إتقان سيوطى) ابن أبى داود با سند صحيح از سُويْد بن غَفَلَة روايت كرده است كه: قَالَ عَلِيُّ: لاَتَقُولُوا فِي عُثْمَانَ إلاَّ خَيْراً، فَوَاللهِ مَا فَعَلَ الَّذِي فَعَلَ فَعَلَ فَعَلَ اللهِ مَا فَعَلَ الَّذِي فَعَلَ فِي الْمَصَاحِفِ إلاَّ عَنْ مَلاء مِنَّا!

قَالَ: مَا تَقُولُونَ فِي هَــــذِهِ الْقُــرَّاءِ؟! فَقَــدْ بَلَغَنِــي أَنَّ بَعْضَــهُم يَقُــولُ: إِنَّ قِرَاءَتِــى خَــيْرُ مِــنْ قِرَاءَتِكَ! وَ هَذَا يَكَادُ يَكُونُ كُفْراً.

قُلْنَا: فَمَا تَرَى؟! [ قَالَ: أَرَى ـ ظ] أَ نْ يُجْمَـعَ النَّـاسُ عَلَـى مُصْحَـفٍ و َاحـدٍ فَـلاَ يَكُـونُ فُرْقَةٌ وَ لاَ احْتِلاَفٌ. قُلْنَا: فَنعْمَ مَار أَيْتَ!

«علی الطّی فرمود: دربارهٔ عثمان مگوئید مگر خیر را! پس سوگند به خدا که آنچه را که وی دربارهٔ مصاحف انجام داد نبود مگر در میان جمعیّت ما و در مرأی و منظر ما.

عثمان گفت: دربارهٔ این قرّاء، رأی شما چیست؟! زیرا که به مین رسیده است که: بعضی از آنها می گوید: قرائت من بهتر از قرائت توست! و این کلام نزدیک است که معنی کفر دهد.

ما به او گفتیم: نظر تو چیست؟! [گفت: نظر من این است ظ] که تمام مردم را بر مصحف واحدی گردآوریم که در آن صورت نه تفرّق و نه اختلاف، نخواهد بود. ما به او گفتیم: خوب نظریّهای داری!»

و در تفسیر «الدُّرُّ الْمَنْتُور» وارد است که: ابن ضریب از علباء بن أحْمَر تخریج نموده است که: عثمان بن عفّان چون اراده کرد تا مصاحف را بنویسد، خواستند تا حرف واوی را که در سورهٔ بَرائت است: و الَّذِینَ یَکْنزُونَ الذَّهَبَو الْفِضَّةَ « و آن کسانی که طلا و نقره را اندوخته می نمایند» بیندازند، قال اُبی تُن لَتَلْحَقُنَهَا اُ و لاَ ضَعَنَّ سَیْفی عَلَی عَاتِقِی؛ فَالْحَقُوهَا. « اُبی بن کَعْب گفت: حتماً باید آن واو را بجایش بگذارید، و گرنه من شمشیرم را بر شانهام می نهم. و روی این گفتار اُبی واو را بجایش گذاردند.»

و در «إثقان» از أحمد، و أبو داود، و تِرْمدنی، و نسائی، و ابن حبّان، و حاکم از ابن عبّاس روایت است که گفت: من به عثمان گفتم: چه موجب شد تا شما سورهٔ انفال را که از مَثانی است و سورهٔ برائت را که از مِئین است پهلوی هم قرار دادید؟ و میان آن دو بسم الله الرحمن الرحیم را ننوشتید؟ و آن دو سوره را در زمرهٔ سُور سَبْع طِوال قرار دادید؟!

 از آیات بود بر وی نازل می شد. پس اگر چیز دیگری بر او نازل می شد بعضی از کتّاب و حی را می طلبید و به او می گفت: این آیات را در فلان سورهای که کذا و کذا در آن ذکر شده است قرار دهید! سورهٔ انفال از أوائل سُوری بود که در مدینه بر او نازل شد، و سورهٔ برائت از أواخر سوری بود که نازل شد؛ و داستان و قصّهٔ این دو سوره شبیه به هم بودند. من گمان کردم که برائت از تتمّهٔ أنفال است، و رسول خدا صلّی الله علیه (و آله) و سلّم از دنیا رحلت نمود و برای ما بیان نکرد که برائت از أنفال است، و بسم الله الله علیه رو بدین جهت است که میان آن دو سوره را مقارن نمودم، و بسم الله الرحمن الرحیم در وسطشان ننوشتم و آن دو را در میان سُورَ سَبْع طِوال قرار دادم.

أقُولُ: سَبْع طِـوالـ بنا بر آنچه که از این روایت ظاهر می شود و همچنین از ابن جبیر روایت شده است عبارت است از بَقَرَه، و آ ل عِمْران، و نساء، و مَآئده، و ابن جبیر روایت شده است عبارت است از بَقَرَه، و آ ل عِمْران، و نساء، و مَآئده، و أنْعَام، و أعْراف و یُونُس . و در جمع أول بر این گونه ترتیب قرار داده شد؛ سپس عثمان این ترتیب را تغییر داد و أنْفال را که از مَثَانی است، و برائت را که از مئین است قبل از سُور مَثانی قرار داد. بنابراین آن دو سوره را میان أعراف و یونس گذارد به طوری که أنفال مقد م بر سوره برائت بود.

## فصل ۶

روایاتی که در دو فصل سابق ذکر شد مشهورترین روایات در جمع و تالیف قرآن بود چه صحیحش و چه سقیمش، و دلالت داشت بر آنکه: جمع أول جمعی بود برای گرد آوردن سورههای متفرقه که در روی عُسُب، لِخاف و أکْتاف و جُلُود و رِقَاع ا

ا عُسُب جمع عسیب است به معنی جریده و شاخهٔ درخت خرما چون برگهایش را بزدایند. و لِخاف عبارت است از سنگ سفید نازک، و واحد آن لَحْفَة آید. أکتاف جمع کَتِف است یعنی استخوان پهنی که بر شانه است. و جُلُود جمع جلد است یعنی پوست حیوان (که پس از دبّاغی شدن و به صورت چرم درآمدن بر روی آن مینوشتند). و رقاع با کسرهٔ راء جمع رقْعَه است و آن عبارت است از پوست یا ورقی که بر روی آن مینویسند.

(ساقه های بدون برگ درخت خرما، و سنگهای سپید نازی، و کتفهای شتر و گاو، و پوستهای چرمین، و أوراق کاغذ) نوشته شده بود؛ و برای ملحق کردن آیات نازلهٔ متفرقه در سوره هائی که با آنها مناسبت داشتند.

و جمع دوم که به جمع عثمانی مشهور است، عبارت بود از: رد مصاحف منتشره از جمع أول پس از عروض تعارض نُسَخ و اختلاف قِراءات بر آن نُسَخ، به مصحف واحدی که مجمع علیه باشد، سوای کلام زید بن ثابت که گفت: من آیه: مِن المُؤمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا الله عَلَیْه ِ الآیه « در میان مؤمنین بعضی از مردان می باشند که به آنچه با خداوند عهد بستند به صدق و راستی عمل نمودند » را در مصحف در سورهٔ أحزاب قرار دادم؛ چون که پانزده سال مصاحف منتشره قرائت می شد و در آنها این آیه نبود.

بُخاری روایت کرده است از ابن زبیر که گفت: من به عثمان گفت... واَلَّذِینَ یُتَوَقَّوْنَ مِنْکُمْ وَ یَدُرُونَ أَزْ وَاجاً « و آن مردانی که از شما می میرند و زنهائی از خود بجای می گذارند» را آیهٔ دیگر نسخ کرده است، پس چرا آن را می نویسی یا وا می گذاری؟! گفت: ای برادرزادهام! من چیزی را از مکان خودش تغییر نمی دهم.

و آنچه را که نظر حُرِ آزاد و صائب در امر این روایات و دلالتشان به دست میدهد. و این روایات عمدهٔ دلیل ما در این باب میباشند. آن است که: آنها روایاتی آحاد و غیر متواتر هستند ولیکن محفوف به قرائن قطعیّه میباشند. به علّت آنکه پیغمبر ما گُو آنچه را که از پروردگارش به وی نازل شد، بدون آنکه کمترین چیزی را از آن کتمان نماید، برای مردم تبلیغ کرد، و دأب و دیننش آن بود که به مردم تعلیم کند و روشن و مبین سازد برای ایشان آنچه را که از پروردگارشان برای آنها فرود آمده است طبق نَصی که در این باره از قرآن کریم وارد است؛ و پیوسته و به طور مستمر جماعتی از مسلمین قرآن را یاد میداده اند، و أیضاً آن را یاد میگرفته اند یاد گرفتن تلاوت و بیان. و ایشان عبارت بودند از قرآء که در غزوهٔ یَمَامَه جماعت کثیری از آنان کشته شدند.

و مردم هم دارای رغبت شدیدی در أخذ قرآن و فراگیری و تعلیم آن داشتند؛ و این امر حتّی در یک روز ترک نشد، و قرآن از میانشان برای روزی یا نصف روزی رخت بر نبست تا اینکه قرآن در مصحف واحدی گرد آمد؛ و پس از آن بر قرائت آن اتّفاق و إجماع شد؛ فعلیهذا قرآن مبتلا نشد به آنچه که تورات و إنجیل و کتب سائر أنبیاء بدان مبتلا گشتند.

علاوه بر این، روایاتی غیر قابل احصاء از طرق شیعه و أهل سنّت وارد است که رسول أکرم گی بسیاری از سُور قرآنیّه را در فرائن یومیّهٔ خود و غیرها در مَسْمَع و مَلاء مردم می خوانده اند، و در این روایات مجموعهٔ کثیری از سُور قرآنیّه چه مکّی و چه مَدَنی نام برده شده است.

علاوه بر این، در روایت عثمان بن أبی العاص گذشت که در تفسیر قواله تعالی: إنَّ الله یَامُرُ بِالْعَدْلُو وَ الإحْسَانِ ـ تا آخر آیه (سورهٔ نحل آیه ۹۰) وارد است که: آن حضرت و مرا فرمود: إنَّ جَبْرِیلَ أَتَانِی بِهَذِهِ الآیَةِ وَ أَمَرَنِی أَنْ أَضَعَهَا فِی مَوْضِعِهَا مِنَ السُّورةِ. «جبرائیل برای من این آیه را آورد و مرا امر کرد تا آن را در موضعش در آن سوره قرار دهم.»

و نظیر این روایت در دلالت، روایاتی است که رسول أکرم گی بعضی از سوره ها را که به تدریج نازل می شده است، مثل سورهٔ آل عمران، و نساء و غیرهما را می خوانده اند. و این دلالت دارد بر آنکه آن حضرت به کُتَّاب وَحْی امر می نمودند تا بعض از این آیات نازله را در موضع خودش قرار دهند.

و عظیمترین گواه قاطع بر گفتار ما، همان گفتاری است که در أول این أبحاث ذکر شد و آن این است که: قرآن موجود در دست ما واجد جمیع أوصاف کریمهای است که خداوند تعالی آن را بدانها توصیف نموده است.

و بالجمله آنچه را که این روایات دلالت بر آن دارند چند چیز است:

اولاً: آنچه اینک در دست ماست بَیْنَ الدَّقَتَیْن از قرآن، کلام الله تعالی است، در آن چیزی زیاد نشده است و چیزی از آن تغییر نکرده است. أمَّا نقیصه پس این

روایات برای إفادهٔ نفی قطعی آن وافی نمی باشد؟ همچنانکه از طرق عدیده ای روایت است که: عمر بسیاری از اوقات آیهٔ رَجْم را میخواند، ولی چنین آیه ای از وی نوشته نشد.

و امّا أهل سُنَّت این روایت و سایر آنچه را که دربارهٔ تحریف آمده است و آلوسی در تفسیرش ذکر کرده است که آنها مافوق حَدِّ إحْصاء هستند بر منسوخ التّلاوة حمل کرده اند، پس دانستی که: این کلام، فاسد است، و پی بردی به آنکه: إثبات منسوخ التّلاوة شنیع تر از إثبات أصل تحریف است.

و سایر صحابه در این مُدَّعا، ابن مَسْعود را ردّ کردند و نُصوص متواتره از أئمّـهٔ أهل بیت التَّاسِین وارد است که: آن دو تا دو سوره از قرآن می باشند.

و مجمل و محصّل بحث آنکه: روایات سابقه مهانطور که میبینی روایات آحاد محفوفهٔ به قرائن قطعیّه و نافیهٔ تحریف از ناحیهٔ زیادتی و تغییر است به طور قطع و یقین. و امّا از ناحیهٔ نقصان نفی قطعی ندارند بلکه نفی ظنّی مینمایند، و بعضی که مدّعی شدهاند: روایات در این مورد از جهات ثلاث تواتر دارند، گفتاری است بدون مستند.

و یگانه تکیهگاه بر این مطلب بنابر آنچه سابقاً گفتیم در حجّت أول از این أبحاث

آن است که: قرآنی که در دست ماست واجد صفات کریمهای است که خداوند بر سبحانه و تعالی قرآن را بدان توصیف می کند همان قرآن واقعی که خداوند بر رسولش شخص نازل فرمود؛ مِثْلِ بودنِ آن قَوْلِ فَصْل (کلام جدا کنندهٔ میان حیق و باطل) و رافع اختلاف، و ذکْر، و هادی، و نور و مُبیّن معارف حقیقیه و شرایع فطریه و آیه و نشانهٔ معجزه و غیر اینها از صفات کریمهاش.

و بسیار بجا و به موقع است که ما فقط بر این وجه اعتماد نمائیم، چـرا کـه حجّت قرآن بر بودنش کلام اللـه مُـنزَل بـر رسـولش شی ، خـود قـرآن اسـت کـه متّصـف بـه آن صفات کریمه است بدون آنکه در ایـن حقیقت متوقّف بـر امـر دگـری غـیر از خـودش باشد هر چه خواهد بوده باشد. پس حجّت قرآن با قـرآن اسـت هـر کجـا متحقّق گـردد، و در دست هر انسان بوده باشد، و از هر طریق واصل شود.

و به عبارة اُخْرى: قرآن نازل از نـزد خداونـد بـر پیغمبرش و در بودنـش متّصف به صفات کریمه، متوقف بر ثبـوت استنادش بـه آن حضرت بـه نقـل متواتـر یـا متظافر نمیباشـدـو اگـر چـه واجـد ایـن خصوصیّات هستـ بلکـه امـر بـه عکـس اسـت، و اتّصاف او بـه صفـات کریمـهاش حجّت اسـت در استناد. بنـابراین قـرآن نظـیر کتب و رسـائل منسـوبهٔ بـه مُصنّفانش و کُتّابش و مشـابه أقـاویل مـأثورهٔ از علمـاء و أصحـاب أنظاری که صحّت استنادشان بـر نقـل قطعـی و استفاضه و یـا تواتـر بایسـتی بـالغ شـود، نمیباشد، بلکه خودش معرّف خود است و ذاتش حجّت بر ثبوتش میباشد.

و ثانیاً ترتیب سورههای قرآن، طبق رأی صحابه است در جمع أوّل و ثانی. و دلیل گفتار ما روایاتی است که گذشت و دلالت داشت بر آنکه: عثمان سورهٔ أنفال و برائت را در میان سورهٔ اعراف و یونس قرار داد، در حالی که در جمع أوّل این دو سوره از آنها متأخّر بودهاند.

و از جملهٔ أدّله بر كلام ما أيضاً آن است كه: ترتيبی كـه در ترتيب مصاحف ساير صحابه بـه ما رسيده است، بـا هـر دو جمع أوّل و دوّم مغايرت دارد؛ همانطور كـه روايت شده است كه مصحف عـلی الگين بر كيفيّت نـزول سـوره ترتيب داده شده بود.

در ابتدای آن سورهٔ إقْرَأ، و پس از آن سورهٔ الْمُدَّقِّر و سپس سورهٔ النَّونُ، و پس از آن سورهٔ المُدَّقِّر و سپس سورهٔ النَّونُ، و پس از آن سورهٔ تَكُوير بود و هكذا إلى آخر سورههاى مكّيّه و سپس مدنيّه. اين گونه ترتيب را سيوطى در« إتقان» از ابن فارِس نقل نموده است.

و در «تاریخ یعقوبی» ترتیب دیگری برای مصحف علی الطّی الله نکر نموده است.

و (در «اتقان») از ابن أشته در «المصاحف» با إسنادش به أبوجعفر كوفى ترتيب مصحف أبَى را نقل كرده است كه با مصحف دائر مغايرت شديد دارد. و أيضاً از ابن أشته در كتاب «مصاحف» با إسنادش از جرير بن عبدالحميد نقل كرده است ترتيب مصحف عبدالله بن مسعود را كه از سور طِوال شروع كرده سپس مِئين، و پس از آن مَثانى، و سپس مفصل را آورده است و آن أيضاً با مصحف دائر مغايرت دارد.

و عدهٔ زیادی از ایشان چنین قائل شدهاند که: ترتیب سورههای قرآن توقیفی است و پیغمبر شی با اشارهٔ جبرئیل به امر خدای سبحانه بدین ترتیب سور مصحف دائر امر فرموده است تا به جائی که بعضی از آنان افراط نموده و ثبوت آن را به تواتر مدّعی شدهاند. ای کاش می دانستم: این تواتر کجاست؟ چون که عمدهٔ روایات واردهٔ در این باب گذشت و در آنها أثری از این معنی نبود.

و خواهد آمد که بعضی بر این معنی استدلال نمودهاند به آنچه روایت شده است که: قرآن از لوح محفوظ به آسمان دنیا یکباره نازل شد، سپس بر رسول مکرم تدریجاً فرود آمد.

و ثالثاً: وقوع بعضی از آیات قرآنیّه ای که متفرّقاً نازل شد، در مواضعی که فعلاً قرار دارد، از مداخلهٔ اجتهاد بعضی از صحابه خالی نیست، همانطور که ظاهر روایات جمع أول بر آن دلالت دارد.

و أمّا روایت عُثمان بن أبی العاص از پیغمبر أکرم گی که جبرائیل آمد و مرا أمر کرد تا این آیه: إنَّ الله یَأمُرُ بِالْعَدْلِر و الإحسان \_ تا آخر آیه را در این موضع از سوره بگذارم، این دلالتی بر بیشتر از این ندارد که فعل آن حضرت در بعضی آیات این چنین

بوده است في الجمله لابالجمله.

حضرت استاد علامه \_قدس الله روحه الزّكيّة\_ مطلب را ادامه مي دهند تا اينكه مي فرمايند:

أقول: و قریب به این در بسیاری از روایات دیگر روایت شده است؛ و از طریق شیعه از حضرت باقرالعُلُوم النیک وارد است. و روایات همانطور که میبنی صریحند در دلالتشان بر آنکه: آیات در نزد پیغمبر أکرم گی بر حسب ترتیب نزول مرتب بودهاند، سورههای مکیّه در مکیّات و سورههای مدنیّه در مَدَنیّات گرد آمده بود، مگر آنکه از سورهای مقداری از آن در مکّه، و مقداری از آن در مدینه نازل شده باشد؛ و این فرض فقط در یک سوره تحقّق یافته است.

و لازمهٔ این معنی آن است که: این اختلافی که در مواضع آیات مشاهده میکنیم مستند به اجتهاد صحابه باشد.

توضیح این امر به آن است که: ما روایات بسیار غیر قابل شمارشی داریم در اسباب نزول که دلالت دارند بر آنکه: آیات کثیرهای در سئور مدنیّه در مکّه نازل شدهاند، و بالعکس. و نیز روایاتی داریم که دلالت دارند بر آنکه: آیاتی از قرآن در أوائل أواخر زمان حیات پیغمبر شخص نازل شدهاند و آنها واقعند در سورههائی که در أوائل هجرت نازل شدهاند، و میان این دو وقت، سئور کثیرهٔ دگری نازل شده است؛ مانند سورهٔ بقره که در سنهٔ أول از هجرت واقع شد؛ و در ایس سوره، آیات ربا وارد است و روایات وارد است برآنکه این آیات، آخرین آیاتی است که بر پیغمبر نازل شده است؛ حتّی اینکه از عمر روایت است که گفت: مَات رَسُولُ الله و لَمْ یُبَیّن لَنَا آیات بالربید. «پیامبر رحلت نمود و برای ما آیات ربا را روشن بیان نفرمود.»

و در این سوره است قوله تعالی: و اتَّقُوا یَوْمَاً ثُرْجَعُونَ فِیه إلَی الله ِ ـ تا آخر آیه (آیـهٔ ۲۸۱)، «بپرهـیزید از روزی کـه در آن روز بـه سـوی خـدا رَجعـت داده می شـوید!» و در روایت وارد است که: این آیه، آخرین آیهای است که بر رسول اللـه نازل گشت.

بناءً علیهذا این آیات که در نزولشان متفرّق بودهاند و در سورههائی قرار گرفتهاند

که در مکّی و مدنی بودن مجانست با آنها ندارند، و در غیر مواضع خود بر حسب ترتیب نزول نهاده شدهاند، و این دارای علّتی نیست مگر اجتهاد بعضی از صحابه.

و مؤيّد اين سخن روايتي است كه در «إثقان» از ابن حَجَر نقل مي كند كه: قد وَرَدَ عَن ْ عَلِي ۗ أَنَّهُ جَمَعَ الْقُر آنَ عَلَى تَرْتِيبِ النَّزُولِ عَقِبَ مَوْتِ النَّبِيِّ صَلّى الله عَلَيهِ [و ءَالِه] وَ سَلَّم. « از على بن أبي طالب وارد شده است كه: او پس از ارتحال رسول الله عَلِي قرآن را طبق ترتيب نزول آن جمع كرد.»

این روایت را ابن أبی داود تخریج نموده و از مسلّمات مدالیل روایات شیعه است.

این آن چیزی است که ظاهر روایات سابقه بر آن دلالت دارد؛ ولیکن جمهور از عامّه و أهل سنّت اصرار دارند بر آنکه: ترتیب آیات توقیفی است، و بنابراین، آیات مصحف دائر امروز که همان مصحف عثمانی است مرتّب است بر همان ترتیبی که پیغمبر خدا گر با اشارهٔ جبرئیل ترتیب داده است. و ظاهر روایات وارده در ایسن باب را تأویل میکنند به اینکه جمع صحابه جمع همراه با ترتیب نبوده است بلکه جمعی بوده است از سورهها و آیات مرتّب شدهٔ آنها، که ایشان آنها را از پیغمبر عمی دانستند و حفظ داشتند، در بینالدفّین و در جای واحد.

و تو اهل خبره و اطّلاع هستى كه: كيفيّت جمع أول كه روايات بـر آن دلالـت داشت، اين ادّعا را صريحاً دفع مىكند. ا

باری اینها مطالبی بود از حضرت استاد قدس سرّه که در اینجا به مناسبت بحث از عدم تحریف قرآن نزد شیعه آوردیم و چون اینک راجع به عقیدهٔ اساطین و علمای أعلام بزرگ شیعه دربارهٔ اعتقاد به عدم تحریف قرآن بحث می شود، مطالب نفیس و ارزشمند ایشان ضروری می نمود.

۱- «الميزان في تفسير القرآن» لآية الله العلامة الطباطبائي قدس سرة، ج ۱۲، ص ۱۰٦ تا
 ص ۱۳۳، ضمن بحث از تفسير آية: إنّا نَحْنُ تَزَلْنَا الذِّكْرَ وَ إِنّا لَهُ لَحافِظون.

امًا راجع به سائر أبحاث قرآنی در کتاب «مِهر تابان» و مجلّد دوازدهم از همین دورهٔ «امام شناسی» و در «نور ملکوت قرآن» مجلّد چهارم بحث نمودهایم؛ ولی چون از عقیدهٔ به عدم تحریف قرآن بخصوصه بحثی به میان نیامده بود، در اینجا که به عنوان خصوص عقائد شیعه بحث میشود، ذکر آن لازم بود.

## \* \* \*

از جمله قائلین به عدم تحریف قرآن حتّی نسبت به نقیصهٔ آن که به عنوان عقیدهٔ رسمی شیعه از آن بازگو مینماید، شیخ أقْدَم أبو علی الفضل بن الحسن الطَبْرِسی از أكابر علمای امامیّه در قرن ششم هجری میباشد.

وی در مقدّمهٔ تفسیرش می فرماید: از جمله مباحثی که محل آن در مواضع مختصّه و کتب مؤلّفهٔ آن می باشد بحث از زیادتی و نقصان در قرآن است که محل مناسب آن در علم تفسیر نیست.

امًا زیادتی در قرآن، إجماع و اتفاق است بر بطلانش. و امّا نقصان از آن، جماعتی از اصحاب ما و قومی از حشّویهٔ عامّه روایت کردهاند که: در قرآن تغییر یا نقصانی وجود دارد. و گفتار صحیح از مذهب اصحاب ما خلاف آن است. و ایسن همان مهمّی است که سیّد مرتضی قدّس الله و روحه از آن پشتیبانی نموده و در پاسخ از «مسائل طرابلسیّات» حق کلام را آن طور که باید و شاید استیفا فرموده است.

سیّد مرتضی در مواضع مختلفی ذکر کرده است که: علم به صحّت نقل قرآن، مانند علم به شهرها و علم به حوادث بزرگ و وقایع عظیمه و کتب مشهوره و أشعار مسطورهٔ عرب میباشد؛ به علّت آنکه شدّت عنایت، و کثرت دواعی، و وفور میل و

۱- « مهر تابان »، طبع اول، ص ۸۹ تــا ص ۹٦ (صفحــات ۹ تــا ۱٦ از بخــش دوّم: مصاحبــات تلميذ و علاّمه)، و طبع دوّم، ص ۱۵۱ تا ص ۱٦١.

۲\_ « امام شناسی» ج ۱۲، ص ۲۲۹ تا ص ۲٤۰ ضمن درس ۱۷۶ تا ۱۷۹.

اشتیاق مردم بر نقل وحراست از قرآن به حدی رسید که در میان تمام اموری که ذکر کردیم هیچ امری از آنها بدین پایه نرسیده است، چون قرآن معجزهٔ نبویت و مأخذ علوم شرعیه و أحکام دینیه میباشد و علماء مسلمین در حفظ و حراست و نگهداری و حمایت از آن، سعی و کوشش خود را به غایت رسانیدهاند تا به جائی که شناختند و دانستند تمام چیزهائی را که در آن اختلاف است از إعراب، و قرائت، و حروف، و آیات آن را، و در این صورت با این عنایت صادق و ضبط شدید چگونه تصور می شود که تغییر کرده باشد و یا چیزی از آن نقصان پذیرفته باشد؟

و همچنین سیّد مرتضی قد س الله روحه فرموده است: علم به تفسیر قرآن و به أبعاض آن در صحّت نقل مانند علم به جملگی آن است، و در این امر کاملاً جاری مجرای کتب مصنفهای است که نسبت آنها به مؤلّفانش ضروری است مانند کتاب سِیبَویْه و مُزْنی. أهل عنایت در این شأن و کسانی که در این علم أهل خبره و اطّلاعند از شرح و تفصیل این دو کتاب همان را میدانند که از جملگی آن میدانند؛ تا به جائی که مثلاً اگر شخصی در کتاب سیبویه بابی در نحو را داخل نماید که از آن کتاب نیست، فوراً دانسته می شود و تمیز داده می گردد و فهمیده می شود که إلحاقی است و از اصل کتاب نمی باشد. و همچنین است قضیّه در کتاب مرْنی. و معلوم است که: عنایت به نقل قرآن و ضبط آن، أصدق و أتقن و أقوی است از عنایت به ضبط کتاب سیبویه و دواوین شعراء.

و همچنین سیّد مرتضی قدس سرّه أیضاً فرموده است: قرآن در عهد رسول الله گرهمومهای بود تألیف شده به همان گونهای که امروز است. و دلیل این مطلب آن است که: قرآن در زمان رسول الله درس گرفته می شد، و خوانده می شد، و جمیع آن حفظ می شد حتّی آنکه رسول اکرم جماعتی از اصحاب را برای حفظ آن گماشتند، و بر پیامبر گرفت می شد و بر آن حضرت تلاوت و قرائت می شد، و بر بیامبر شری عرضه داشته می شد و بر آن حضرت تلاوت و قرائت می شد، و جمعی از صحابه همچون عَبْدالله بن مَسْعود، و اُبی یّ بن کَعْب و غیر این دو چندین بار قرآن را در خدمت و محضر پیغمبر شریخ ختم نمودند.

و با كوتاهترين تأمل، تمام اين مطالب دلالت دارند بر آنكـه: قـرآن در زمـان رسـول اللـه مجموعهاى بود مرتب شـده نـه پراكنـده و متفـرّق، و نـه نـاقص و چـيزى از آن كـم گذاشته شده.

آنگاه سیّد فرموده است: آنان که با این کلام مخالفت دارند از إمامیّه و از حَشْویّه به مخالفت آنها اعتنائی نمی شود چون خلاف در این مسأله به گروهی از اصحاب حدیث نسبت داده می شود که اخبار ضعیفهای را نقل نموده و صحّت آنها را گمان داشته اند که ابداً به مثل چنین أخباری از آنچه که قطع به صحّت آن داریم، رجوع نمی گردد. '

شیخ فقیه و اُصولی و حکیم در عصر آخیر: آیةالله حاج میرزا محمّد حسن آشتیانی قدس سره در شرح نفیس و علمی خود بر « رسائل» استادش: شیخ مرتضی آنصاری قدس سره در شرح قول او: «الثّالِثُ إنَّ وُقُوعَ التَّحْرِیفِ عَلَی الْقُولْ بِهِ \_ اللخ » می گوید: سزاوار است اولاً در اصل وقوع تحریف و تغییر و نقیصه و زیاده در قرآن قدری بحث

۱ـ «مجمع البيان في تفسير القرآن» طبع صيدا، سنة ۱۳۳۳، ج ۱، ص ۱۰. و شيخ محصّد جواد مغنيّه در كتاب «مع الشيعة الامامية رأى صريح في حقيقة التشيّع و أصوله التي ترتكز عليها المذاهب الاسلامية » كه در ضمن مجموعهاى به اسم: « الشيعة في الميزان» طبع شده است در عليها ص ٢١٤ گويد: لاتحريف في القرآن، و محال است دست تحريف بدان راه يابد، خواه به زيادتي و حواه به واسطة آية ۹ از سورهٔ حجر... و آية ٤٢ از سورهٔ فصلت... و به اماميّه از روى افتراء و تنكيل نسبت نقصان آياتي از قرآن داده شده است با آنكه علماء متقلامين و متأخرين ايشان كه عمده و حجّتاند ميان شيعه تصريح كردهاند كه: قرآن همان است كه در دست مردم است نه غير آن. از متقلامين ايشان شيخ صدوق در كتاب « اعتقاد الشّيعة الاماميّه» و سيد مرتضى در كتاب « مسائل طرابلسيّات » و شيخ طوسي در كتاب « تبيان» و از متأخرين شيخ جعفر نجفي در ادتي كتاب « كشف الغطاء » و سيّد محسن بغدادي در «شرح وافيه » و شيخ على كركي كه در نفي زيادتي رسالة مستقلّهاي تأليف نموده است، و سيّد محسن أمين و بلاغي در اين دو كتاب نقبل كردهاند كه: قائلين به نقصان از شُذاذ شيعه و از حشوية سنّت هستند كه به قولشان اعتباري نيست. بنابراين نسبت تحريف به شيعه مثل نسبت تحريف به سنّت است و هيچ كدام بسر اساس صحيح استوار نمي، باشد.

كنيم سپس به دنبال آن از ضرر زدن وقوع تغيير بالمعنى الأعم در حجيّت ظواهر آيات أحكام و ضرر نزدن آن گفتگو نمائيم.

پس می گوئیم: در میان علماء شیعه اختلافی نیست در آنکه: برای أمیرالمومنین که بر او و بر برادرش پیامبر أمین و بر أولاد آن دو که همه منتخب و منتجبند هزار سلام و صلوات و تحیّت باد قرآن مخصوصی بود که آن را پسس از رحلت رسول الله مسلام و صلوات و تحیّت باد قرآن مخصوصی بود که آن را پسس از آن إعراض کردند و گفتند: لا حَاجَة لَنا فِیهِ « برای ما نیازی در آن نیست». و او قرآن را از آنان مختفی داشت و نزد پسرانش الگیلا أمانت نهاد تا هر امامی پس از امام دگر به عنوان میراث ببرند مانند سائر خصائص امامت و رسالت. و الآن آن قرآن نزد حضرت حجّت و بامام عصر عجّل الله تعالی فرجه میباشد که آن را پس از ظهورش برای مردم ظاهر می کند و آنها را امر به قرائت آن مینماید. و أخبار مستفیضه بلکه أخبار متواترهٔ معنوی بدین حقیقت گویاست.

همچنانکه اختلافی نیست میان شیعیان در آنکه آن قرآن با قرآنی که اینک در دست مردم میباشد فی الجمله ولو از جهت تألیف و ترتیب سُور و آیات بلکه کلمات فرق دارد؛ و گرنه معنی و مفهومی برای آنکه آن قرآن از خصائص وی باشد، وجود نداشت.

علاوه بر وضوح این معنی، دلالت بر آن می کند شیخ مفید قدس سرَ، بنابر نقلی که از «ارشاد» او شده است که فرمود:

إذا قَامَ قَائمُ آلِ مُحَمَّدٍ عَلَى مَنْ حَفِظَهُ الْيَوْمَ، لأَنَّهُ يُعَلِّمُ النَّاسَ الْقُرْآنَ عَلَى مَا أَنْزَلَهُ اللهُ تَعَالَى. فَأَصْعَبُ مَا يَكُونُ عَلَى مَنْ حَفِظَهُ الْيَوْمَ، لأَنَّهُ يُحَالِفُ فِيهِ التَّأْلِيفَ \_ الخبر.

«وقتی که قائم آل محمّد گی قیام کند، چادرهائی را برمیافرازد برای کسانی که به مردم قرآن را طبق آنچه خداوند نازل نموده است تعلیم کنند. بنابراین مشکل ترین کاری است حفظ آن قرآن برای کسانی که قرآن را امروز حفظ دارند، چرا که آن قرآن خلاف آن چیزی است که در این تألیف به عمل آمده است.» و غیر این خبر.

همچنانکه شیعیان منکر آن نیستند که: آن قرآن با قرآنی که اینک در دست مردم می باشد از جهت اشتمالش بر وجوه تأویل و تنزیل و تفسیر و أحادیث قُدسیّه فرق دارد، همانطور که صدوق و مفید از بعض أهل امامت، و سیّد کاظمی: شارح « وافیه» و غیرهم قدس سر، بدان تصریح نمودهاند.

آیةاللــه آشتیانی مطلب را شرح میدهد تا میرسد به اینجا که می گوید:

شیخ صدوق مدس سر، گوید: اعْتِقَادُنَا أَنَّ الْقُرْآنَ الَّذِی أَنْزَلَهُ اللّهُ تَعَالَی عَلَی نَبِیّهِ مُحَمَّدٍ عَنَ هُوَ مَا بَیْنَ الدَّقَتَیْنِ لَیْسَ أَكْثَرَ مِنْ ذَلِك؟ و مَن نَسَبَ إلَیْنَا بِالْقُولْ بِأَنَّهُ أَكْثَرُ مِنْ ذَلِك عَلَى فَهُو كَاذِبٌ. انتهی كلامه رفع مقامه.

«اعتقاد ما جماعت شیعه بر آن است که: قرآنی که خداوند تعالی بر پیغمبرش محمد کی نازل نموده است همین قرآنی است که اینک در میان دو صفحهٔ جلد میباشد و بیشتر از این مقدار نیست، و اگر کسی به ما نسبت دهد که قرآن زیادتر از این مقدار بوده است او دروغگوست.» تمام شد کلام صدوق؛ عالی باد مقام او.

و امّا شیخ مفید اگر چه از نقلی که از وی اولاً در «مسائل سَرَویّه» شده است چه بسا استظهار می شود که او قائل به تغییر در آن چیزی بوده است که خداوند به جهت إعجاز فرو فرستاده است، الاً اینکه گفتار أخیرش صریح است در حمل آنچه که در این باب گفته شده است بر تغییر از جهت تأویل، و تنزیل، و تفسیر. و این مطلب را نسبت به جماعتی از أهل امامت داده است.

از مفید حکایت نمودهاند که گفته است: جماعتی از أهل امامت گفتهاند: از قرآن کلمهای ناقص نگردیده است، و نه آیهای، و نه سورهای. ولیکن از آن حذف شده است آنچه که در مُصْحَف أمیرالمومنین النَّلِیُّ ثابت بوده است از تأویل آن، و تفسیر معانی آن بر اساس حقیقت تنزیل آن. و آنها مطالبی بود ثابت و نازل شده و اگر چه از جملهٔ کلام الله تعالی که قرآن معجزه باشد نبوده است. و گاهی اوقات تأویل قرآن را نیز قرآن نامند، خداوند تعالی می فرماید: و لا تَعْجَلْ بالْقُرْآنِ مِنْ قَبْل أَنْ یُـقْضَی إلَـیْك نیز قرآن نامند، خداوند تعالی می فرماید: و لا تَعْجَلْ بالْقُرْآنِ مِنْ قَبْل أَنْ یُـقْضَی إلَـیْك

وَحْيُهُ وَ قُلْ رَبِّ زِدْنِي عِلْماً الله و شتاب مكن به خواندن قرآن پیش از آنکه وحیش به سوی تو آید، و بگو: پروردگار من! علم مرا زیاد کن.» در اینجا تأویل قرآن، قرآن نامیده شده است. و در این حقیقت میان أهل تفسیر اختلافی نمی باشدد انتهی کلامه رفع مقامه.

محقّق آشتیانی مطلب را گسترش می دهد تا می رسد به اینجا که می گوید:

مخالفت داشتن قرآنی که در نزد إمام النظی بوده است با آنچه در دست مردم است إجمالاً از حقایقی است که احدی انکار آن را ننموده است. کلام در مخالفت این قرآن مابین الدَّقَتین است با آنچه که به عنوان معجزه نازل شده است از جهت تحریف و زیادتی و نقصان اجمالاً.

بنابراین ما در این بحث می گوئیم: از جمهور أخباریّین و جمعی از محد تین مانند شیخ جلیل علی بن ابراهیم قُمی و شاگردش: ثقةالإسلام کُلینی و غیرهما ندس سرّمم به واسطهٔ آنکه اخبار واردهٔ در وقوع تحریف را بدون قدح در آنها نقل کردهاند، بخصوص به ملاحظهٔ عنوانشان در مسأله، وقوع تغییر را مطلقاً می توان استنتاج نمود. و از بعضی از آنان وقوع تغییر و نقیصه را بدون زیادتی. چرا که در عدم زیادتی ادّعای اجماع نمودهاند؛ و از بعضی از ایشان نقل شده است که: نزاع در زیادتی غیر سوره، بلکه غیر آیه است، زیرا که زیادتی آن دو منافات با اعجاز قرآن فعلی در دست ما دارد به طور حتم و یقین؛ علاوه بر منافاتی که با صریح قرآن دارد.

و مشهور میان مجتهدین و صولیّین، بلکه اکثر محد تین، عدم وقوع تغییر است مطلقاً؛ بلکه جماعت بسیاری بر این مرام ادّعای اجماع نمودهاند، بالأخص دربارهٔ عدم زیادتی؛ و از مولی الفرید آقا محمّد باقر بهبهانی و جماعتی از متأخّرین نفی زیادتی نقل شده است.

تا اینکه می فرماید: و از کسانی که تصریح به اجماع بر عدم تغییرنموده اند عَـلَـمُ

۱\_ آیهٔ ۱۱۶، از سورهٔ ۲۰: طه.

الْهُدَى قدس سرّه مى باشد.

در اینجا مرحوم آشتیانی عین عبارات سیّد مرتضی را به همان گونه که ما در اینجا از شیخ طَبْرسی نقل کردیم، حکایت میکند و سپس میفرماید:

و شیخ طوسی: شیخ الطّائفـة مدس سرَه بنابر آنچه که از تفسیر «تبیان» او حکایت شـده است، می گوید: امّا گفتار در زیادتی و نقصان قـرآن از سـخنانی اسـت کـه در خـور شـأن قرآن نیست؛

برای آنکه إجماع قائم است بر بطلان زیادتی در قرآن. و امّا نقصان پس ظاهراً أيضاً از مذهب مسلمين خلاف قول بدان مشهود است؛ و این گفتار به سخن صحیح از مذهب ما: تشیّع ألیّق است؛ همچنانکه سیّد مرتضی قدس سرّه این مرام را نصرت و تأیید نموده است، و آن است ظاهر روایات، الا اینکه روایات کثیرهای از جهت

۱- آیة الله سیّد عبدالحسین شرف الدیّن در کتاب «الفصول السهمیّة» طبع پنجم از ص ۱۲۹ تا ص ۱۲۹ که فصل یازدهم است مطالبی را در ردّ بعضی از نویسندگان سنّی مذهب که به شیعه افتراء میبندند و به دنبال تأیید حزب اموی در سوریا شیعه را مورد هجوم عنیف قرار میدهند میفرماید: ما چنین می پنداشتیم که عصبیّت کور و أیّام وحشیّت آن به پایان رسیده است و مسلمین در امروز احساس کردهاند که چگونه ستیزه جوئیها و فتنه انگیزیهایشان، آنان را طعمهٔ وحوش و حشرات کرده است؛ ولی معذلک میبییم حثاله و پسماندهٔ اُمویّین که دأبشان غیر از فجور و خمر چیزی نیست به شیعه هزار تهمت ناروا میبندند. میمون یزید در خط مشی خود و در مجلّه اُمویّین آنان را تأیید نموده و کلمات دردآور و گزندهای نگاشته است. نشاشیبی، و نَصولی، و کیالی چه ناسزاها گفتهاند و چه اتّهامها بر قلم نازیبایشان جاری نمودهاند؛ و « مَنار» خوارج با ارجاف و اِجحاف و بغی و طغیان، به شیعه بهتان عظیمی نسبت داده است و در جزء ششم و ما بعد آن از مجلّد ۲۹ چه تهاجم خانمان براندازی نموده است. و در اینجا بعضی از افاضل آنها امثال رافعی دیده می شوند که سوءظنشان را به شیعه باید حمل بر تقلید از آباء و محیطشان نمود.

وی در ص ۱٦۱ از کتابش « تحت رایة القرآن» می گوید:

«رافضیان در نص قرآن شک دارند و می گویند: در قرآن نقص و زیاده و تغییر و تبدیلی واقع شده است اهد. » و در این صورت باکی بر ما نمی باشد اگر از او بپرسیم و بگوئیم: مراد و منظور شما از روافض چه کسانی هستند؟ آیا مقصود شما امامیّه می باشند یا غیر ایشان؟ اگر مراد امامیّه هستند در این نسبت دربارهٔ آنان اغراء نموده است، هستند در ایس صورت دروغ گفته است کسی که تو را بر این نسبت دربارهٔ آنان اغراء نموده است،

.....

 $\leftarrow$ 

چرا که در این نسبت به امامیه افترا بسته است و ستم نموده است، به علّـت آنکه قداست قرآن حكيم از ضروريّات دين اسلامي اماميّه و مذهب امامي آنهاست، و به اجماع اماميّه كسي كه از مسلمین در این قضیّه شک کند مرتد است. و چون این شک از وی بسه ثبوت رسد او را می کشند و بدون غسل و كفن و دفن و نماز يله مي گذارند و در مقابر مسلمين به خاك نمي سيارند. و از بليغ ترين حجج إلهيّه و قويترين ادله اهل حقّ به حكم بداهت اوليّه بر مذهب اماميّه از نصوص صریحهٔ قرآن که بگذریم ظواهر آیات قرآن میباشد و به همین جهت است که ایشان را میبینی که ظواهر أحاديث مخالف قرآن را به ديوار ميزنند و بدان أبداً اعتنائي نميكنند گرچه آن احادیث و روایات صحیحه باشد. و شاهد ما بر گفتار ما کتابهای امامیّه می باشد که در حدیث و فقه و اصول بدان تصریح دارد. قرآن حکیمی که باطل بدان راه ندارد نه از مقابل و نه از یشت همین قرآن است که مابین الدَفّتین میباشد و همین قرآن است که در دست مردم است نه یک حرف زیاد و نه یک حرف کم، و در آن تبدیل کلمهای به کلمهای و نه حرفی به حرفی رخ نداده است، و تمام حروف أن در تمام دورانها و اجيال تا عهد نبوّت و زمان وحيى رسالت با تواتر قطعی ثابت می باشد. و در همان زمان أقدس و عهد مقدس به طوری که الان موجود است مؤلِّف و ترتیب داده شده بود، و جبرائیل اللِّک قرآن را به پیامبر ﷺ در هر سال یک بار عرضه مى داشت و در سال وفات أن حضرت دو بار عرضه داشت و روش و منهاج صحابه اين طور بود که قرآن را به پیغمبر عرضه می کردند و تلاوت می نمودند تا به جائی که بارهای عدیده بر او قرآن را ختم نمودند. و این حقایق همگی از امرور ضروریّه و مسلّمه در نرد محقّقین از علمای امامیّه است و به گفتار حشویه اعتباری نیست چرا که ایشان نمی فهمند.

و أهل بحث و درايت از أهل سنّت مى دانند كه: شأن و منزلت قرآن نزد اماميّه همين است كه ما ذكر كرديم و منصفين از ايشان بدين مطلب تصريح دارند. امام همام مرد بخاث و متتبّع شيخ رحمت الله هندى هذه در ص ۱۸۹ از نيمه دوّم كتاب نفيس خود: «اظهار الحق» عين اين عبارات را ذكر كرده است: قرآن كريم نزد جمهور علماى شيعهٔ اماميّهٔ اثناعشريّه از هر تغيير و تبديلى مصون مانده است. و افرادى از آنان چنانچه قائل به وقوع نقصان در آن باشند، كلامشان نزد آنان مقبول نيست. شيخ صدوق أبوجعفر محمّدبن على بن بابويه كه از اعاظم علماى اماميّهٔ اثناعشريّه است در رسالهٔ اعتقاديه گويد: «اعتقادنا في القرآن: انّ القرآن الّذى أنزل الله على نبيّه هو ما بين الدّقتين و هو ما في أيدى الناس ليس بأكثر من ذلك. و مبلغ سوره عندالناس مائة و أربع عشرة سورة. و عندنا والضّحى و ألم نشرح سورة واحدة، و لإيلاف و ألم تر سورة واحدة. و من نسب الينا أنّا نقول أنه أكثر من ذلك فهو كاذب.» انتهى.

امام هندی می گوید: « و در تفسیر « مجمع البـــیان » که تفـسـیر معتـبری اسـت نـزد شیـعه ذکـر شــده → .....

 $\leftarrow$ 

است که سیّد ذوالمجد علم الهدی چنین راجع به قرآن آورده است. (در اینجا سیّد شرفالدین کلام سیّد مرتضی را که ما آن را ذکر نمودیم از زبان امام رحمت الله هندی ذکر کرده است و آنگاه گوید:) امام رحمت الله هندی می گوید: قاضی نور الله شوشتری که از علماء مشهور امامیّه است در کتابش به نام «مصائب النّواصب» می گوید: آنچه به امامیّه نسبت داده شده است از وقوع تغییر در قرآن از آن چیزهائی نیست که جمهور امامیّه بدان قائل باشند بلکه قائلین بدان مردم کم مقدار و بیاعتباری هستند که در میان امامیّه بدانها اعتنائی نیست.» انتهی.

و أيضاً امام هندى گفتـه اسـت: « مـلاً صـالح در شـرح كلينـى گفتـه اسـت: « قـرآن بـا هميـن ترتيـب در وقت ظهور امام دوازدهم ظاهر مىشود و معروف مىگردد.» انتهى.

و همچنین امام هندی گفته است: «محمّد بن حسن حرّ عاملی که از بزرگان محدّثین در فرقهٔ امامیّه است در رسالهای که در رد بعض معاصرین خود نوشته است این عبارت را (به فارسی) آورده است: «هر کسی که تببّع اخبار و تفحّص تواریخ و آثار نموده به علم یقینی میداند که قرآن در غایت و أعلی درجهٔ تواتر بسوده و آلاف صحابه حفظ و نقل میکردند آن را و در عهد رسول خدا علی مجموع و مؤلّف بود» انتهی.

امام هندي مي گويد: «بنا بر آنچه گفته شد معلوم شد كه قول محقّق و ثابت در نزد علماء اماميّـهٔ اثناعشـريّه أن است كـه: قرآنـي را كـه خـدا بـر ييغمـبرش نـازل كـرده اسـت هميـن قـــرآن بيناللافّتيــن است و همان است که اینک در دست مردم میباشد و زیاده بر آن نیست، و در زمان رسولخدا ﷺ گرد آورده شده و تألیف گردیده بوده است، و آن را هزاران نفر از صحابه می خواندند و حفظ می کردنـد و نقـل مینمودنـد و جمـاعتی از اصحـاب همچــون عبداللــه بــن مسـعود، و اُبــی بــن کعــب و غيرهما مرّات عديدهاي قــرآن را نــزد پيامبر ختــم كردهانــد. و بــا هميــن ترتيــب وقــت ظـهور امــام دوازدهم فلله مشهور مي گردد. و افراد نادر و غيرقابل اعتباري كه قائل به وقوع تغيير در آن گشتهاند گفتارشان در نزد امامیه مردود است و در میان امامیه بدیشان اعتنائی نمی باشد، و بعضى از اخبار ضعيفهاي كه در مذهب آنها روايت شده است بدان اعتنائي نيست و به واسطهٔ آنها از امر معلوم که قطع بر صحّت آن به وقوع پیوسته است نمی توان رفع یـد کـرد. و ایـن گفتـاری است حق چرا که خبر واحدی که اقتضای علمی را بنماید و در ادّلهٔ قاطعه دلیلی طبق آن یافت نشود بايد أن را رد نمود بنابر أنچه كه ابن مطهر حلّى در كتاب خود مسمّى به «مبادئ الوصول إلى علم الأصول» بدان تصريح نموده است در حالي كه مسلّماً خداي تعالى فرموده است: السانحن نزلنا الذكر و اتا له لحافظون. و در تفسير اين آيه در كتاب تفسير «الصّراط المستقيم» كه تفسير معتبري در نزد علماء شبعه مي باشد وارد است كه: «اي الله لحافظون له من التحريف و التبديل و الزيادة و النقصان.» عامّه و خاصّه دلالت دارند بر نقصان مقدار کثیری از آیات قرآن، و نقل بعضی از آن از موضعی به موضع دیگر؛ لیکن طریق آن روایات، آحاد است که ایجاب علم نمی کند. پس أ ولی إعراض از آنها و ترک تشاغل به آنهاست؛ به علّت آنکه تأویلشان ممکن است.

و بر فرض صحّتشان ایجاب طَعْن و اشکال در قرآن موجود بینالدّقتین نمی کنند، زیرا که صحّت آن معلوم است و أحدی از أفراد اُمَّت بر آن اعتراض نموده و آن را دفع نکرده است. و روایات ما همگی هماهنگ میباشند در بحث از قرائت آن و تمسّک به آنچه در آن وارد است، و ردّ أخباری که در فروع اختلاف

\_

تمام شد كلام امام هندي و ما عين عبارات او را در اينجا نقل نموديم. و ما به عوض ذكر كلام أعلام شيعة اماميّه كه در كتب معتبرشان آمده است به كلام امام هندى اكتفا كرديم به جهت آنک استقصاء این مطلب ما را از قراردادی که بر عهدهٔ خرد نهادیم که اجتناب از تطویل مسلال آور باشد، خسارج می کسرد. و کسمی کسه می خواهسد عقیسده ای را از طوائسف و اُمُتسهائی نقل كند بايد در استنادش به كتب معتبرهٔ در نزد آن طائفه و أمّت، از اين مرد عالم صحيح يه وي كند، و نبايد به دنبال هرزه گويان و أهل ارجاف از دشمنان سرسخت و أعداي آنها برود. و من حقّاً كتاب جليل « تحت راية القرآن» را بزرگ مي دانم و منزلت و شأن مؤلّف آن: مصطفی صادق را تقدیر می کنم و می دانم که وی مردی است دوراندیش و فهیم، و من او و کتاب نفیس او را که برای عموم مسلمین تالیف شده است و از مجروح ساختن عواطف شیعه مبری دانسته و تنزیه مینمودم. در حالی که بر همه مسلّم است که شیعه رکن دین، و یک جیزه مهمّ از مسلمین می باشند و در میانشان پادشاهان و امیران و عالمان و ادیبان و نویسندگان و شاعران و سیاســـتمداران فکــور و مفکّــر و اندیشــمندان و زیرکــان مدبّــر و أهــــل غـــیرت و حمیّـــت اســـــلامی و نف وس عبقري، و صاحبان اخلاق عظيم و كرم و صاحب همّتان و ارادت ييشكان وجود دارد و ایشان در تمام جوانب و نواحی کرهٔ زمین مانند ستارگان در آسمان انتشار دارند، و با وجود آنکه آنان أهل حول و قورت و غناء و ثروت و أموال مبذول در راه دين و سبيل اسلام و نفوس آرزومند در راه فدای مسلمین میباشند، از حکمت و درایت و از عقل و تدبیر دور است که آنان را سبک بشمار آورد، و از تثبّت و تحقیق بـه دور اسـت کـه در مقــام نقــل از آنــها و از رویّــه و منــهاج و عقائدشان بــه ارجـاف مرجفيـن و اجحـاف مجحفيـن اعتمـاد نمـود و بــه هـرزه گوئــي ياوهسـرايان و تعـدّى متجـاوزان و متعدّيـان اكتفـا كـرد: يـا أيّـها الّذيـن آمنـوا لنْ جـاءكم فاسِـقٌ بنبـاً فَتَبَيّنُــوا أن تصيبــوا قومـــاً بجهالة فتُصبحوا على ما فعلتم نادمين. دارند به آن، و عَرْض أخبار بر آن. پس هر چه موافق كتاب الله باشد عمل مىشود، و هر چه مخالف آن باشد اجتناب مىشود و بدان التفاتى نمى گردد.

و تحقیقاً روایتی از پیغمبر ﷺ وارد شده است کسه أحدی را قدرت رد آن نمی باشد. او فرمود: إنّی مُحْلِفٌ فِیكُمُ الثَّقَلَیْنِ إِنْ تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا لَنْ تَضِلُّوا: كِتَابَ اللهِ وَ عِثْرَتِی أَهْلَ بَیْتِی، وَ إِنَّهُمَا لَنْ یَفْتَرَقَا حَتَّی یَردا عَلَیَّ الْحَوْضَ.

«من به عنوان خلیفه و جانشین در میان شما قرار می دهم دو چیز گرانقدر و ارزشمند را! اگر شما به آن دو چیز تمسّک کنید هیچگاه گمراه نمی شوید: کتاب الله، و عترت من که أهل بیت من می باشند، و آن دو هیچگاه از هم جدا نمی گردند تا در حوض کوثر بر من وارد شوند.»

این حدیث دلالت دارد بر آنکه در هر عصری کتاب اللـه موجود است بـه سبب آنکه جایز نیست رسول أکرم اُمَّت خـود را امر کنـد بـه تمسّک بـه چـیزی کـه تمسّک بدان از تحت قدرت خارج باشد همان طور کـه أهـل البیـت و کسـی کـه قولـش واجـب الاتّباع باشد در هر وقتی حاصل است.

و چون این قرآن موجود میان ما، إجماع بر صحّتش داریم سـزاوار اسـت بـه تفسـیر آن و بیان معانی آن و ترک ماسوای آن مبادرت نمائیم.

محقّق فقیه آشتیانی مطلب را إدامه می دهد تا آنکه می گوید:

در اینجا کلام را در این مسأله با ذکر سورهای که صاحب کتاب « دبستان المذاهب» پس از ذکر مقداری از عقاید شیعه از بعضی از علماء شیعه در حین ذکر مطاعن خلیفهٔ ثالث که مصاحف را سوزانید و سورههائی را که در فضل أمیرالمومنین و أولاد طاهرین او الگیلا بود تلف نمود ذکر نموده، خاتمه می دهیم.

چرا كه آنچه از كلمات ساقِطه و مُحَرَّفه ذكر كردهاند بسيار است و در كتب علماء شيعه مذكور است، و آن سوره اين است: بسم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم. يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آمِنُوا بِالنُّورَيْنِ أَنْزَلْنَاهُمَا يَتْلُوان عَلَيْكُمْ آيَاتِي وَ يُحَذِّراَنِكُمْ عَدَابَ يَوْمٍ اللهم.

«به اسم الله که دارای دو صفت رحمانیّت و رحیّمیت است. ای کسانی که ایمان آورده اید، ایمان بیاورید به دو نوری که ما آنها را نازل کردیم که بر شما آیات مرا تلاوت می کنند و شما را از عذاب روز دردناک بر حذر می دارند.»

در اینجا یک جملات و عباراتی را به همین منهاج قریب دو صفحه از ایس قطعههای وزیری ذکر میکند، که آخرش این است: و عَلَی الَّذِینَ سَلَکُوا مَسْلَکَهُمْ مِنِّی رَحْمَةٌ و هُمْ فِی الْغُرُفَاتِ آمِنُونَ، و الْحَمْدُلِلِّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. « و بر کسانی که پیمودند راه ایشان را از طرف من رحمت است و آنان در غرفههای بهشتی به أمن و امان زیست میکنند؛ و حمد و سپاس اختصاص به خدا دارد پروردگار عالمیان.»

این سوره را اگر چه من در غیر آن کتاب نیافتهام ولی ظاهرش آن است که او از کتب شیعه أخذ کرده است. آری از شیخ محمّد بن علی بن شهر آشوب مازندرانی معروف حکایت است که در کتاب « مثالب» گفته است: ایشان اسقاط کردهاند از قرآن تمام سورهٔ ولایت را و بعید نیست مراد او همین سوره باشد.

وليكن بر تو پوشيده نيست كه اين سوره از جنس قرآن نازل شده براى إعجاز قطعاً نمى باشد؛ چرا كه هر آدم مطّلع بر لغت عرب مى تواند مانند آن را بياورد، با وجود آنكه خداوند سبحانه مى فرمايد: لَئن اجْتَمَعَتِ الإنْسُ و اَلْجنُ ـُ الآية. ا

«بگو ای پیغمبر اگر تحقیقاً إنس و جن با هم مجتمع گردنــد و بخواهنـد مثـل ایــن قرآن را بیاورند نخواهنــد توانسـت اگـر چـه بعضـی در ایـن کـار پشـتیبان و کمـک کـار بعضی دگر باشند.»

شیخ محقّق موسی بن جعفر بن أحمد تبریزی در کتاب «أ و ثق الو سائل فی شرح الرسائل» در شرح آن فقره از عبارت شیخ أنصاری: ثُم اَن و قُوع التّحریفِ فِی الْقُر آنِ عَلَی القوال به الخ، تقریباً عین تحقیق و تفصیل محقّق آشتیانی را می نماید؛ و مختار

۱ ـ « بحر الفوائد في شرح الفرائد » مبحث حجيّت ظنّ حجيّت ظواهر ألفاظ، حجيّت كتاب الله، طبع سنكى ص ٩٨ تا ص ١٠١.

او أيضاً عدم تحريف است زيادةً أو نقيصةً أو تغييراً. ا

و أمّا كتاب «دبستان مذاهب» كه در شرح رسائل از آن نام برده شد كه سورهاى اسقاط شده در كتاب الله را در آن آورده است، نه كتابى است معلوم الهويّه و نه مؤلّفش معلوم است و نه در ميان علماء نامى از وى برده شده است.

ما برای روشن شدن هویّت ایسن کتاب مجهول الهویّـة و بی اعتباری مستنداتش از جمله نقل سورهٔ ساقطه ناچاریم أولاً شرح حال و ترجمهٔ او را از عالم بزرگ شیخ آقا بزرگ طهرانی قدس سرّه ذکر نمائیم سپس مطالبی را که شاهد گفتار ماست از خود کتابش در اینجا بیاوریم:

مرحوم حاج شیخ آقا بزرگ قدس سرّه می فرماید: «دبستان مذاهب» یا «دبستان» در ملل و نحل است. فارسی، طبع بمبئی در سنهٔ ۱۲۲۲، و مرتّب است بر دوازده تعلیم. تا آنکه می گوید:

به علّت آنکه مؤلّف نامش را در آن نبرده است لهذا در مؤلّفش اختلاف است چنانکه سیّد محمّد علی داعی الإسلام در أول « فرهنگ نظام» ذکر نموده است. او از سیر جان ملکم در «تاریخ ایران» نام مؤلّف آن را محسن کشمیری که در شعرش تخلّص به فانی دارد حکایت نموده است، و از مؤلّف کتاب « مَآثر الأمَراء» حکایت کرده است که نامش ذوالفقار علی است، و از هامش نسخهای که کتابتش در سنهٔ ۱۲۹۰ می باشد نامش را میر ذوالفقار علی حسینی متخلّص به هوشیار حکایت کرده است.

داعی الإسلام خودش چنین اختیار کرده است که: این کتاب از بعضی سیّاحان در أواسط قرن یازدهم است که بسیاری از دراویش را در هند إدراک نموده است و از آنها هر مطلب درست و نادرستی را گرفته و در این کتابش جمع نموده است.

آنگاه مرحوم علاّمهٔ طهرانی قدس سرّه می فرماید: أقُول: از بعضی مستشرقین نقل شده است که: نسخهٔ «دبستان المذاهب» تألیف محمّد فانی در کتابخانهٔ بروکسل موجوداست. و در آن مؤلّفش ذکر کرده است که: در سنهٔ ۱۰۵۲ وارد خراسان شد، و در آنجا

١٣٥

۱\_ حاشیهٔ «أوثق » بحث حجّیّت ظنّ. کتاب طبع سنگی است و صفحه شمار ندارد.

محمّد قلى خان بود را كه معتقد به نبوّت مُسَيْلَمهٔ كذّاب بود، ديد.

مصنّف کتاب «دبستان مذاهب» همان طور که نامش را در کتاب پنهان داشته است همچنین در إخفاء مذهبش تعمّد داشته است؛ برای آنکه کلامش را در این کتاب که برای شناختن عقائد مذاهب و ملل و نحل است بر تعصّب حمل ننمایند.

او در آخر کتاب می گوید: بعضی از أعزّهٔ دوستان به من گفتند: سیّد مرتضی رازی کتاب «تبصرة العوام» را در بیان عقائد و مذاهب تالیف نمود ولیکن از نوشتهٔ او چنین بر می آید که: جانبی را گرفته و آن را تأیید کرده است، و بدین جهت گوینده متّهم می شود و حقایق مختفی می گردد؛ و علاوه بر این برخی از عقائد پس از سیّد مرتضی پدید آمده است که در زمان او نبوده است و ناچار باید بیان شود.

روی این گفتار بعضی از أعزّه، من پاسخ وی را در این تالیف اجابت نمودم و در آن ذکر نکردم چیزی را مگر آنچه أهل فرقههای مختلف خودشان در کتبشان ضبط نمودهاند، یا آنکه با أقوال خودشان برای من شفاهاً بیان نمودهاند؛ با مراعات عین تعبیراتی که از هر یک از اشخاص خودشان، در عباراتشان بیان نمودهاند، و عین آنچه خودشان در کتابهایشان بدان تعبیر ذکر نمودهاند؛ برای آنکه حقایق پنهان نشود و گفتار من بر تعصّب و جانبداری از یک طرف حمل نگردد.

مرحوم علاّمهٔ طهرانی قدس سرّه می فرماید: ولیکن از گوشه و کنار کلماتش و ترتیب مطالب و بیان أدلّهٔ أقاویلش به دست می آید که: حق نزد او مذهب إمامیّه بوده است.

وی در اول تعلیم ششم که متعلّق به ملل إسلامیّه است گوید: در اینجا از دو نظر بحث داریم؛ چون أهل اسلام بر دو قسم منقسم می شوند: سُنّی و شیعی. و پس از آن شروع می کند به ذکر فرقه های أهل سنّت تا آخرشان؛ و سپس شروع می نماید در نظر دوم که دربارهٔ شیعه می باشد و ابتدا می کند به ذکر اثناعشریّه و ذکر عقائدشان.

می گوید: شنیدم از علمای شیعه گفتارشان را و إدراک کردم از ایشان در لاهور در سنهٔ ۱۰۵۳ مولی محمّد معصوم، و مولی محمّد مؤمن، و مولی إبراهیم را که در تشیّع متعصّب بود. و در وجه تعصّب او ذکر نموده است که: وی أئمّه النّائی را در

خواب دیده است! و ایشان او را به اعتناق اسلام و اتّباع أئمّهٔ اثناعشر از أهل البیت التّلیّلاً امر کرده اند.

و ذكر كرده است كه مروّج شيعهٔ أخباريّه در عصر او مولى محمّد أمين استرابادى بوده است. و مقدارى از مطالب او را از كتاب «الفوائد المدنيّة» و «دانشنامهٔ شاهى» و غيرهما نقل مىكند.

در اینجا مرحوم صاحب « الذَّریعة» پس از بیان مطالبی از وی در ذکر مذهب إسمعیلیّه و طائفهٔ صوفیّه می گوید:

و بالجمله بدون شک مؤلف این کتاب از شعراء أواسط قرن یازدهم می باشد که غالب آنها را نصرآبادی در تذکرهاش ذکر کرده است؛ و در آنجا کسی که بر وی منطبق باشد یکی از اسامی محتملهای که أولاً ذکر نمودیم نمی باشد مگر فانی کشمیری که از او شعرش را در ص ٤٤٧ نقل کرده است.

بنابراین شاید این فانی همان مؤلف باشد و اسمش همانطور که سِرجان ملکم ذکر کرده است محسن بوده، و در نسخهٔ بروکسل به محمّد تصحیف شده باشد و یا بالعکس. و امّا ذوالفقار متخلّص به مؤبد یا هوشیار را من نشانی برای او ندیدم.

و اول كتاب «دبستان مذاهب» با اين بيت آغاز مي گردد:

ای نام تو سر دفتر اطفال دبستان یاد تو به بالغ خردان شمع شبستان و امّا آنچه در «ذیل کشف الظُّنون» ص ٤٤٢ ذکر نموده است که: این کتاب تألیف مؤبد شاه مهتدی است که برای اکبر شاه متوفَّی در سنهٔ ۱۰۱۵ تصنیف کرده است، درست نیست؛ به سبب آنکه در کتاب « دبستان» قصص و حکایاتی را از سنوات ۱۰٤۵ تا ۱۰۲۳ ذکر می کند. از جمله آنکه می گوید: دیدم در سنهٔ ۱۰۵۳ مرتاضی را که ایران را مدح می کرد؛ ولی پادشاهش شاه عبّاس بن خدابنده را سب و شتم می نمود و می گفت: وی هر پسر یا دختر زیبائی را از روی غصب و تعدی اخذ می نماید.

این راجع به هویّت کتاب «دبستان ملذاهب» و اختلاف و جهالت در شخص

137

۱ـ « الذّريعة إلى تصانيف الشّيعة» ج ٨، ص ٤٨ و ص ٤٩، در باب الدالّ، د ب س .

مؤلّف آن بود. و امّا دربارهٔ خود کتاب، ما اینک برخی از مطالبی را که در باب تشیّع آورده است برای ایفاء منظور خودمان که معرّفی مطالب این باب از جهت مشرب و مذهب و طریقه باشد، از این کتاب انتخاب نموده و در اینجا می آوریم:

در ذکر مذهب اثنا عشریّه: از ملا محمّد معصوم، و محمّد مؤمن تونی، و ملا ابراهیم که در هزار و پنجاه و سه در لاهور بودهاند، و از جمعی دیگر آنچه نامهنگار شنیده می آورد تا آنکه گوید:

و بعضی از ایشان گویند که: عثمان مصاحف را سوخته، بعضی از سوره ها که در شأن علی و فضل آلش بود برانداخت و یکی از آن سوره ها این است (در اینجا عین همان سوره ای را که محقّق آشتیانی قدس سر، در «بحر الفوائد» از این کتاب حکایت نموده بود، با همان ألفاظ ذکر کرده است، و پس از آن گوید:)

طریق أخباریّین: این طریق را مروّج در این هنگام ملاّ محمّد امین استرابادی شد؛ و گویند: بعد از تحصیل علوم عقلی و نقلی به مکّهٔ معظّمه گرائید و بعد از مقابلهٔ حدیث بدین معنی پی برد و کتاب «فوائید مدنی» تصنیف کرد. او در « دانشنامهٔ قطب شاهی» که برای دارای اسکندر دستگاه محمّدقلی قطب شاه نوشته، آورده: بدانکه میگوید:

«أفاضل در تحصیل این مقام چند فرقه شدهاند: یک فرقه تحصیل این مقام به فکر و نظر کردهاند. پس طائفهای از این فرقه التزام این کردند که مخالف أصحاب وحی نگویند؛ و ایشان را متکلمین می گویند، از این جهت که فن کلام را تصنیف کردهاند از روی أفکار عقلیه، و در فن کلام در مسألهٔ کلام رب العز می گویند، از این جهت که طایفهٔ دیگر التزام نکردهاند؛ و ایشان را حکماء مشائین می گویند، از این جهت که أوائل ایشان در رکاب ارسطو می رفتند و وقتی که ارسطو وزیر اسکندر شده بود و ترد به دولتخانهٔ اسکندر می کرد، در این اثنا أخذ علوم از ارسطو می کردند.

و یک فرقهٔ دیگر تحصیل این مقام به ریاضات کردهاند. پسس طائفهای از ایس فرق الترام کردهاند که: مخالف أصحاب وحی نگویند؛ و ایشان را صوفیّهٔ متشرّعین

می گویند. و طائفهٔ دیگر التزام این نکردهاند، و ایشان را حکماء إشراقیین می گویند. و أفلاطون که استاد أرسطو است، تعلم و تعلیم به طریق ریاضات کرده است.

و فرقهٔ دیگر تحصیل این مقام از روی کلام أصحاب عصمت کردهاند و التزام این کردهاند که در هر مسألهای که ممکن باشد عادة که عقل در آن غلط کند متمسّک به أحادیث أصحاب عصمت شوند و ایشان را أخباریّن می گویند.

و أصحاب أئمة طاهره عليهم الصّلوة و السّلام همكى ايـن طريـق داشـتند؛ و أئمّه الطّلَيْلا ايشان را نهى كرده بودند از فن كلام و از فـن اصـول فقـه كـه از روى أنظـار عقليّه تدوين شده؛ و همچنيـن از فـن فقـه كـه از روى اسـتنباطات ظنيّه تدويـن شـده؛ از ايـن جهت كه عاصم از خطا منحصر است در تمسّك به كلام أهل عصمت.

و لهذا در فنون ثلاثه اختلافات و تناقضات بسیار واقع شد. چنانکه مُشاهَد و معلوم است که: نقیضین حق نیستند؛ البتّه یکی از ایشان باطل است. و أئمّه تعلیم فن کلام، و فن اصول فقه، و فن فقه به أصحاب خود کردهاند؛ و آن سه فن در کثیری از مسائل مخالفت دارد با فنونی که عامّه تدوین آن کردهاند. و أهل البیت الگیالا فرمودهاند که: در فنون ثلاثهٔ عامّه آنچه حق است از ما به ایشان رسیده، و آنچه باطل است از أذهان ایشان صادر شده.

و طریق أخباریین در آخر زمان غیبت صغری که به بعضی از روایات هفتاد و سه و بعضی از روایات هفتاد و سه و بعضی از روایات هفتاد و چهار است شایع بود و أصحاب أئم هایکی بعد از آنکه أخذ فنون ثلاثه از أهل البیت الکیک کردهاند تدوین آن در کتب نمودهاند به امر ایشان تا در زمان غیبت کبری شیعهٔ أهل بیت در عقائد و أعمال به آن رجوع کنند و آن کتب به طریق تواتر منتهی به متأخرین شده.

و كتاب «كافى» كه ثقة الاسلام محمّدبن يَعقوب الكُلَيْني قدسسرّه تأليف آن كرده اند مشتمل بر فنون ثلاثه است.

پس چون محمدبن أحمد الجُنيد العامل بالقياس، و حَسَنبن حُسيَن بـن علـيّ بـن أبى عقيل المعالى المتكلّم به ظهور رسيدند و فقيه شديد بودند، در زمان ايشان در

مدارس و مساجد مدار بر تعلیم و تعلّم طریقهٔ عامّه بود. مطالعهٔ کتب کلام و کتب اصول عامّه کردند، چون مهارت تمام در فن اصول فقه و فن کلام که از أئمّه منقول است نداشتند و در بعضی از مباحث فن کلام، و فن اصول فقه، موافقت با عامّه کردند و اختیار طریقهٔ مرکّب از طریقهٔ أخباریّن و طریقهٔ عامّه کردند و بنای اجتهادات برین نهادند.

و بعد از ایشان شیخ مُفید رحمةالله علیه یعنی شیخ أبوجعفر از روی غفلت و حسن ظن به این دو فاضل موافقت ایشان کرد و در کلام و اصول فقه سلوک طریقهٔ مرکّبهٔ از طریقهٔ عامّه و أخباریّین و اصولیّین کرد. و از این جهت علمای إمامیّه منقسم شدند به أخباریّین و اصولیّین چنانچه علاّمهٔ حلّی یعنی شیخ جمالاللایّن مُطَهّر در بحث خبر واحد از «نهایه» ذکر کرده است؛ و در آخر «شرح مواقف» و أوایل کتاب «ملل و نحل» نیز تصریح به آن شده است.

چون شیخ مفید استاد علم الهدی یعنی سیّد مرتضی و استاد رئیس الطّائفه بود آن طریقه در میان أفاضل إمامیّه شایع شد تا نوبت علاّمهٔ المشارق و المغارب علاّمهٔ حِلّی شد. و چون تبحّر علاّمهٔ حلّی در علوم از ابن جنید و ابن أبیعقیل و شیخ مفید بیشتر بود، ایشان طریقهٔ مرکّبه را در کتب کلامیّه و اصولیّه بسط و رواج بیشتر دادند و در اجتهادات فقهیّه، بنا بر آن طریقهٔ مرکّبه نهادند. چون أحادیث عامّه از باب خبر واحد خالی از قرائن نبود ایشان تقسیم أحادیث کتب خود به أقسام أربعهٔ مشهور کرده بودند؛ و علاّمهٔ حلّی رحمهٔ الله از روی غفلت أحادیث کتب خود و کتب طائفهٔ محقّه را به أقسام أربعه تقسیم کرد با آنکه علم الهدی و رئیس الطّائفه و ثـقهٔالإسلام و شیخنا الصّدوق یعنی محمّد بن بابویه القُمّی و غیرهم تصریح کردهاند به اینکه به طائفهٔ محقّه بر صحّت آن شده.

و بعد از علاّمهٔ حلّی شیخ شهید أوّل یعنی شیخ محمّد مکّی رعایت طریقهٔ او کرده و بنای تصانیف خود بر آن نهاده، و بعد از ایشان سلطان المدقّقین شیخ علی رحمةالله علیه موافقت ایشان کرد. و العالم الربّانی شهید الثّانی یعنی شیخ زین الدّین

جبل العامليّ رحمةالله تعالى نيز رعايت أن طريقه كرد.

تا آنک نوبت به أعلم علماء المتأخّرين في علم الحديث و علم الرّجال و أورعهم استاد الكلّ في الكلّ ميرزا محمّد استرابادي \_ نور الله مرقده الشّريف رسيد. پس ايشان بعد از آنكه جميع فنون احاديث را به فقير تعليم كردند و به فقير اشاره فرمودند كه: إحياى طريقهٔ اخباريّين بكن، و شبهاتي كه معارضت به آن طريقت دارد دفع آن شبهات بكن، و مرا اين معنى در خاطر مي گذشت ليكن ربّ العزّه تقدير كرده بود كه اين معنى بر قلم تو جارى شود.

پس فقیر بعد از آنکه جمیع علوم متعارفه را از أعظم علماء فنون اخذ کرده بودم چندین سال در مدینهٔ منوره سر به گریبان فکر فرو میبردم و تضرع به درگاه رب العزة می کردم و توسیل به أرواح مقدس أصحاب عصمت می جستم و مجدداً رجوع به احادیث و کتب عامه یعنی مخالفان امامیه و در کتب خاصه یعنی امامیه می کردم از روی کمال تعمق و تأمل، تا آنکه به توفیق رب العزة و برکات سیدالمرسلین و أئمه طاهرین صلوات الله و سلامه علیه و علیهم أجمعین به اشارت لازم الإطاعة امتثال نمودم و به تألیف «فوائد مدنیه» موفق شدم و به مطالعه شریف ایشان مشرف شد. پس تحسین آن تألیف کردند و ثنای مؤلفش گفتند رحمةالله.»

صاحب « دبستان مذاهب» در اینجا مقداری از شرح نواب أربعه و وظائف شیعیان را در زمان غیبت بیان می کند و سپس می گوید: « باید دانست که: حدیث نزد شیعهٔ إمامیّهٔ اصولیّه منقسم به چهار قسم می شود: صَحیح و حَسَن و موثّق و ضعیف.

(تا اینکه می گوید:) در طریق أخباریین نامهنگار آنچه از أمینان این راه که یکی از آنان محمّد رضای قزوینی است شنیده می نویسد. ایشان را أخباریین بدان نامند که مدار بر خبر نهند و اجتهاد نکنند. مُلا محمّد أمین بعد از تحصیل علوم عقلی و نقلی و شرعی به مکّهٔ معظّمه رفت و آشکارا کرد که: اجتهاد طریقهٔ قدمای شیعه نیست. و آنچه از عارفان و امینان أسرار او، نامهنگار شنیده می نگارد، و آن که طالب زیادتی است به فوائد المَدنی که گرد آوردهٔ او است بگراید.

در اینجا مطالبی را از ایشان نقل کرده تا میرساند به اینجا که میگویند: پـس طریـق سالم آن است که حضـرات داشـتند؛ و آن طریـق أخبـاریّین اسـت؛ و ایشـان را أخبـاریّین از آن گویند که مدار این طائفه بر خبر است و عمل به حدیث کنند و اجتهاد نکنند.

ملاً محمّد أمين خطاب به گروه مجتهدين اجتهاد پيشهٔ متأخرين مي كند كه: شما خود قائليد و مُقرّ كه آئين سَلَف و طريق قدما اجتهاد نبوده و راه سلف و طريق قديم كه در هنگام محمّد و أئمّه النيس الله بوده راه أخباريّين است پس ما را همين دليل بسند است كه راه ما طريق مستمرّ است؛ امّا شما دليل بر جواز اجتهاد بهم رسانيد و به ما نمائيد كه: به فرمودهٔ كدام يكي از أصحاب عصمت اين طريق پيش گرفته ايد؟! چه بعد از محمّد النيس پغمبري نيامد، و ديني نيارد؛ همچنين در كتاب پيغمبر و أخد از محمّد النيس بغمبري نيامد، و ديني نيارد؛ همچنين در كتاب پيغمبر و غيب أحاديث نبوي و أئمّه وارد نشده كه: تا فلان هنگام عمل به أخبار كنند و بعد از غيبت امام، اجتهاد پيشه سازند.

پس به یقین معلوم شد که: شما اصول خود را با اصول اهل سنّت و جماعت آمیخته اید و مذهب شما حکم سکنگبین گرفته که نه شهد است و نه سرکه؛ و شما نه از سنّیانید و نه شیعه! و وجه اجتهاد پیشه کردن متأخّرین آن است که: چون هنگام تقیّهٔ شدید شد رفتند و از کتب مخالفین تحصیل علوم کردند و آن مطالب در قلوب شما جا گرفت، پس آنچه رسوا بود، از کتب خود افکندند و بعضی از آن را به آئین خود آمیختند.

در اینجا ملاّ محمّد امین نیز مطلب را تفصیل می دهد تا آنکه می گوید:

و باید دانست که: مجتهد باید به ظن خود عمل کند، و ظن شبهه است؛ و شبهه را شبهه از آن گویند که باطل است شبیه به حق و طریق أخباریّن آن است که: بی لِم ولا نُسلّم أبلهانه هر چه از امام شنوند دلیل قطعی دانند. پس عمل به راه أخباریّن طریق قطعی است و قطعی را به ظنّی چه نسبت؟ و متأخّرین شیعه گفتند: مجتهد را رسد که به ظن خود عمل کند، و دیگران را إطاعت گمان او کردن؛ و این طریق قدما

نبوده پس عمل به اجتهاد سَهُو و خَطا باشد.» ا

باری به طوری که مرحوم صاحب «الذَّریعـة» از او حکایت کرده است او مدّعی است که چـون کتاب او در عقائد و ملل و نحل است، لهذا از طریقهٔ سیّد مرتضی رازی صاحب کتاب «تبصرة العوام» ـ که تأیید مذهبی و جانبداری از آن کرده است و این امر غلط است ـ عـدول نمـوده و ایـن کتاب را تصنیف نمـوده است تـا از تأیید و جانبداری گروهی و آئینی دور باشد و به حـق متحقّق باشـد و از روی تعصّب کـه حـق را پنهان می کند نبوده باشد.

لیکن همان طورکه گذشت مرحوم علاّمهٔ طهرانی رحمةالله متذکّر شدهاند که ازگوشه و کنار مطالب مندرجهٔ در این کتاب به طوری که ما اینک بعضی از عبارات و مطالب او را نقل کردیم می توان استنباط تشیّع وی را نمود.

باید گفت: به هر حال، او خود، چه شیعه باشد و چه نباشد، و هر مذهب و آئینی که داشته باشد، از آنجا که آشنائی او با مذهب شیعهٔ اثنا عشریّه، همانطور که خود نیز ذکر کرده است، به توسط بعضی از اخباریّین بوده است، مطالبی را که در معرّفی شیعه و بیان عقائد و نظریّات شیعیان نقل نموده است و منجمله سورهٔ مجعولهای که به عنوان سورهٔ ساقطه آورده است، بر طبق مشرب أخباریون و در جانبداری از مذهب آنان می باشد.

از جمله آنکه در ذکر مذهب اثنا عشریّه، عمدتاً و به تفصیل به معرّفی طریق أخباریین و بیان نظرات آنها پرداخته و مروّج این طریقه در عصر خود: ملاّ محمّد أمین استرابادی را نام برده و مفصّلاً مطالبی را از او در نقد و طعن اصولیّین نقل مینماید؛ ولی در معرفی طریقهٔ اصولیّون و بیان جوابهای آنها از إشکالات أخباریّون هیچ نیاورده و نامی از مروّج مذهب آنها در آن عصر نبرده است.

از اساطین شیعهٔ اصولیّین در آن عصر همچون میرداماد و شیخ بهائی و مجلسی أوّل و محقّق کرکی: علیّ بن حسین بن عبدالعالی صاحب کتاب «جامع المقاصد» و أمثال این

۱ کتاب « دبستان مذاهب» تعلیم ششم، نظر دوم، و از چاپ بندر معمورهٔ بمبئی در سنهٔ ۱۲۲۲: از ص ۲۲۱ تا ص ۲۳۵.

امام شناسی(۱٤) نقدی بر مکتب اخباری

أعلام و أساطين نام نبرده است. آيا نصرت و جانبدارى از اين بيشتر متصور است؟! تمام إشكالاتى كه در اين سطور مذكوره از قول أخباريّون به اصوليّون حكايت

نموده است آنها جواب متین و رشیق داده اند و إثبات صحّت و درستی مذهب خودشان را نموده اند که مذهب اهل البیت همان مذهب اصولیّون می باشد که عقل را دارای ارزش و قیمت می دانند؛ أمّا أخباریّون عقل را اسقاط می کنند، و به تعبّد به خبری بدون ملاحظهٔ سند و صحّت آن دل می دهند. این حقیقت غیر از نَعَم و نُسلّم أبلهانه چیزی می تواند بوده باشد؟!

أخباريّون نظر به متن خبر نمى كنند؛ با علم متناقض باشد، با واقع متضاد باشد، با واقع متضاد باشد، با حكم عقلى تباين داشته باشد؛ أبداً به اين جهات نظر نمى افكنند، فقط نظر به سند حديث را آنهم اگر فقط در اصول أربعه باشد كافى مى دانند. و اين طريق را اصوليّون باطل كرده اند و پنبه آن را زده اند و جسدش را سوخته، خاكسترش را به باد داده اند.

آنها می گویند: بسیاری از اوقات، ما صحّت سَنَد را از صحّت متن می شناسیم. دین اسلام و قرآن که براساس علیم و حق و أصالت است حکیم به باطل ولو تعبّداً نمی کند، و رسول أول أول عقیل عالم بود، و أئمّه و پیشوایان تشیّع أولین و عالی ترین عقالای عالم بودند. در این صورت تعبّد کورکورانه و علی العمیاء در شریعت نیست؛ آنچه هست نور است، و حق و اصالت و واقع. ما به أخباری که متواتر یا مستفیض یا محفوف به قرائن قطعیّه باشد عمل می کنیم. أخبار آحادی که حجیّت آنها بالقطع و الیقین ثابت باشد عمل می نمائیم، نه به هر خبری که مقطوع و یا مرسل در فیلان کتاب ثبت شده باشد، با وجود کثرت أخبار مجعوله موضوعه مدسوسه که در همین کتب توزیع شده است.

مجتهد به ظن عمل نمى كند مگر آنكه در راه وصول به حق به يقين منتهى شود. ظن يَهُ الطَّريق لاَ يُنَافِى قَطْعِيَّةَ الْحُكْم راجع به اين مهم است.

بالأخره ما اینک درصدد آن نیستیم که در اینجا یکایک از خطاهای أخباریّون را بشماریم. آقا محمّد باقر به بهانی، و جملهٔ تلامذهاش، و تلامذهٔ تلامذهاش از جمله

أفضل المحققين شيخ مرتضى أنصارى در كتاب « رسائل» خود در يكايك از مسائل مختلف فيها ميان اصوليّون و أخباريّون وارد شده است و بحث عميق فرمودهاند؛ و بحمد الله و المنّة بازار أخباريگرى امروز رونقى ندارد.

اگر این أعلام نبودند أخباریّون با همین عبارات دلفریب و عوامگیر: « متابعت از عقل موافقت عامّه است. موافقت أهل البیت تسلیم شدن بدون چون و چرا در برابر أوامر آنهاست. آیا به عقل رجوع کردن طریقهٔ عامّه نمی باشد؟ کُلُّ ما لَمْ یَحْرُجْ مِنْ هذا البَیْتِ فَهُو باطلٌ» و امثال اینها چنان پیشرفت کرده بودند که عالم اسلام را به جهل و کوری و نابینائی کشانده بودند، و با مخالفت با حکمت و عرفان و به طور کلّی جمیع علوم عقلیّه شبحی تاریک و مبهم برای آینده ترسیم نموده بودند.

از زمان همین آقا ملاً محمّد امین استرابادی گسترش این رویّه شد تا اینکه آثار او را در شیخ أحمد أحسائی و تابعینش دیدیم و علوم و معارف آنها را که در حقیقت باید سد علوم و معارف نام نهاد مشاهده نمودیم؛ تا شیخ مجدد و محیی مذهب، وحید بهبهانی: آقا محمّد باقر قیام فرمود و با مکتب متقن و أصولی و راستین خود أساسشان را برانداخت و بنیادشان را منهدم نمود، و معلوم شد که: شیخ مفید و شیخ طوسی و علم الهدی سیّد مرتضی و علاّمهٔ حلّیها از روی غفلت به اصول نگرویدهاند، بلکه با دیدهٔ بصیرت و کنجکاوانه بدان نگریستهاند.

باری منظور ما از این گفتار آن بود که بدانیم: مؤلّف کتاب « دبستان مذاهب» با آنکه مجهول الهویّه است و هنوز یقیناً نمی توان حکم به شخص معیّنی نمود، معذلک کلام او در ذکر مذهب اثنا عشریّه، کلام یک أخباری مذهب صرف است و سورهٔ مجعوله و موضوعهٔ «ولایت» را که به عنوان سورهٔ ساقطه از قرآن به عنوان معرّفی شیعه در کتابش آورده است، هر کس به آن نظر کند، با اندک تأمّلی می فهمد که مجعول و دروغ است. قرآن حکیم و عزیز و فرقان مجید معجز کجا و این سورهٔ مبتذل که به گفتار آشتیانی: هر کس به لغت عرب آشنا باشد می تواند مثل این سوره را بسازد، کجا؟!

به طور قطع و یقین این سوره ساخته و پرداختهٔ برخی از همین أخباریّین است که کاسهٔ از آش داغ تر شده و برای حمایت مولانا أمیرالمؤمنین الگیلاً و بیان مثالب خصمانش دلسوزی نموده و این را ساخته و بافته و به کلام إلهی عیاذاً بالله نسبت دادهاند.

و لهذا در کلام آشتیانی دیدیم که در غیر کتاب « دبستان مذاهب» یافت نشده است و ابن شهر آشوب اشارهای به سورهای ساقطه به نام ولایت فرموده است.

و نظير آراء كتاب «دبستان مذاهب» آراء كتاب «فَصْل الخطاب في تحريف كتاب ربِّ الأرباب» است.

محدیّث نوری صاحب کتاب «مستدرک الوسائل» که از جملهٔ کتب نافعه می باشد بالأخص در خاتمهٔ آن که حقّاً مباحث بکر و تازهای إرائه داده است ـ گرچه در بسیاری از موارد آن جای إشکال باقی است ـ کتابی در تحریف کتاب إلهی نگاشته، و تحریف آن را نه از جهت تغییر و زیاده بلکه فقط از جهت نقیصه خواسته است به اثبات برساند.

حقیر اوقات اقامت و تحصیل در نجف أشرف ایسن کتاب را از حضرت استادمان در بحث حدیث و رجال و درایه: علاّمه حاج شیخ آقا بزرگ طهرانی قدس سرّه به عنوان أمانت گرفتم و از ابتدا تا انتهایش را مطالعه نمودم به ضمیمهٔ جزوهٔ إلحاقی ایشان با خطّ شریف خود در ابتدایش که به نام «ردّ کشف الارتیاب» مرحوم نوری قدس سرّه نوشته بود، و مرحوم علاّمهٔ طهرانی فرمودند: استاد ما حاجی نوری قدس سرّه فرموده است: من راضی نیستم کسی «فصل الخطاب» مرا بدون این نوشته مطالعه کند.

در این کتاب آنچه توانسته است از جمع آوری روایات دریغ ننموده است. و

حقیر در وقت مراجعت از نجف أشرف چون شرح خصوصیّات کتاب و مطالعه ام را برای حضرت استاد آیةالله علاّمهٔ طباطبائی قدس سرّه شرح دادم و از کشرت روایات وارده در آن سخن به میان آمد، فرمودند: کُلَّمَا کَشُرَت ْفِیهِ الرِّوایَات ازْداد بَعْداً عَنِ الْواقِع. این روایات کثیره را باید تأویل نمود؛ و اگر قبابل تأویل نباشد همگی مردودند، بدون هیچ تأمّل. در آن وقت فقط جلد أوّل تا سوّم تفسیر « المیزان» طبع شده بود، و وعده فرمودند: در محل مناسب در آینده از بحث عدم تحریف قرآن گرچه نقیصه باشد بحث وافی فرمایند. و أخیراً در همین اوراق ملاحظه شد که با چه منطق قوی ذّلهٔ قائلین به آن را رد کردهاند و إثبات نمودهاند که: این قرآن در دست ما همان کتاب الله المنزل من السّماء می باشد بدون اندک تغییری.

نظیر این مطلب را روزی به محضر أقدسشان عرض کردم: محدیّث شوشتری شیخ محمّد تقی صاحب دورهٔ کتاب «قاموس الرّجال» کتابی نوشتهاند در إثبات سهو و خَطا از إمامان المَیّنی .

بدون درنگ فرمودند: این نوع کتب ارزش علمی ندارند، إمام خطا نمی کند.

عرض کردم: در این کتاب أخباری را جمع کرده است که بعضی از آنها دارای سند صحیح می باشند.

فرمودند: هر چه میخواهد باشد، مردود است. إمام خطا نمی کند.

مرحوم نوری همچون مؤلف کتاب « الأخبار الدَّخيلة» مذاق أخباری مذهب داشته و از عبارات و مطالبشان د ر ردِّ کلام معقول و حکمت و عرفان بِاًی وَجْهِ کان دریخ نمی نمایند، و در همان چاهی سقوط می کنند که صاحب کتاب « دبستان مذاهب» سقوط نمود، و وارد می شوند در بحث و تنقیح و جَرح و تعدیل اموری که شأن علمی آنها نیست. فلهذا ملاحظه می شود که این گونه أفراد أخباری مسلک که بنای اجتهاد و تحقیقاتشان و آرائشان بر تعبّد به ظواهر أخبار است بدون تعمّق در معنی، برای إسلام و مطالعه کنندهٔ آثار آنها، چقدر زیانباراند. مرحوم نوری در کتاب خود که در أحوالات سلمان فارسی نوشته است، إثبات أفضلیّت وی را بر

حضرت أباالفضل العَبّاس العَلِيُّكُمّ نموده است.

ما اینک درصدد بیان این مسائل نیستیم، و وقت و مجال نیز إجازه نمی دهد در تنقید آراء بعضی بپردازیم؛ ولی همین قدر می خواهم عرض کنم: صاحب «فصل الخطاب» کتاب مضر و بدون ارزش علمی و مخالف با آراء اساطین مذهب مثل شیخ صدوق و سیدمرتضی و شیخ الطائفة المحقة المحقة و أمثالهم، صاحب همان کتاب أحوال سلمان فارسی است که در آنجا به إثبات افضلیتش بر قمر بنی هاشم قلمفرسائی نموده است.

آخر کسی نبود که بدین مردمان بدون تعمّق بگوید: چه کسی شما را در موقف اخلاص و خلوص و ولایت و شرف و امامت، و جَرح و تعدیل، و بهشت و جهنّم نشانده است تا وظیفهٔ خود بدانید که مقام قمربنی هاشم را که هزاران نفر مثل سلمان باید کفشداری و خاکروبی صحن و درگاه او را بنمایند، از مقام سلمان پائین تر بدانید؟! « فَصْل الخطاب» کتابی است از نقطه نظر علمای شیعه بدون اعتبار؛ و نظریّات شخص منحرف از طریق است که پس از وی چه اعتراضاتی از دنیای اسلام و تشیّع به او شد و او در جواب فرومانده بود.

روزی که حقیر این کتاب را در نجف أشرف مطالعه می کردم، یکی از محققین از علما و آیات از آن زمان که به دیدن من در منزل آمد گفت: این چه کتابی است که مطالعه می کنی ؟!

عرض كردم: «فَصْل الخطاب» مرحوم محدّث نورى.

گفت: این را کنار بگذارید؛ وقت خود را به این مطالب تلف نکنید! چون مرحوم نوری این کتاب را نوشت شیخ الإسلام مصر برای مرحوم مجدد آیة الله بزرگ شیرازی قدس سرّه نوشت: دست این مرد را ببرید، انگشتهای وی را قطع کنید!

۱ مرحوم عمادالمحققین العظام آیةالله آقا میرزا حسن بجنوردی قدس سره صاحب کتاب مفید و ممتّع دورهٔ «القواعد الفقهیّة» که در هفت مجلّد به طبع رسیده است.

عرض کردم: بالأخره علم و اطّلاع بر مضامین این کتب برای شخص محصّل که درصدد اجتهاد میباشد لازم است و امروز پنجشنبه است و روز تعطیل است؛ و من أبداً اوقات تحصیلی خود را همانطور که خود میدانید صرف غیر علوم متعارفه در حوزه نمی کنم.

گفت: آری! در این صورت عیب ندارد.

حضرت استاد آقا شیخ آقا بزرگ قدس سرّه مردی عظیم التّقوی، أخلاقی، مُهذّب و دارای حسن خلق و بشاشت وجه، و کریم النّفس بود، و أبداً راضی نبود به مقام استادشان مرحوم محدّث حاجی میرزا حسین نبوری فرزنید مرحوم آقا شیخ محمّد تقی نوری صاحب «فصل الخطاب» جسارتی شود، و با کمال تواضع و اخلاق از او اینطور دفاع می نمودنید که: حملاتی که بر او می شود راجع به همه گونه تحریف است، ولی ساحت او از ایس تهمت بری است؛ چرا که فقط در «فصل الخطاب» از نقیصهٔ آن سخن به میان آورده است و از تحریفات دگر همچون تغییر و تبدیل و زیادتی، جداً دفاع نموده است و قرآن را إجماعاً منزّه از این گونه تغییرات می داند.

ایشان دربارهٔ این کتاب در «الذّریعهٔ» خود فرمودهاند:

الفَصْل الخطاب فی تحریف الکتاب لشیخنا الحاج میرزا حسین النوری الطبرستانی ابن المولی محمّد تقی بن المیرزا علی محمّد النّوری که در یالو از قرای نور طبرستان در سنهٔ ۱۲۵۶ متولّد شدند، و در سنهٔ ۱۳۲۰ شب چهارشنبه ۲۷ ماه جمادی الاُخری فوت میکنند، و همان روز در ایوان سوم از طرف راستِ کسی که از باب قبله داخل صحن مرتضوی می شود، دفن می گردند.

در این کتاب، إثبات عدم تحریف را به زیادتی و تغییر و تبدیل و غیرها از آنچه تحقّق پیدا نموده و واقع شده است در غیر قرآن، گر چه به کلمهٔ واحدهای بوده باشد که ما جایش را ندانیم نموده است.

و در خصوص غیر آیات أحکام اختیار کرده است که: از جمع کنندگان قرآن، تنقیص حاصل شده است به طوری که ما عین آن را نمی دانیم؛ امّا نزد أهلش مشخّص و موجـود میباشـد. بلکـه از أخبـاری کـه آنـها را در کتـاب مفصّـلاً ذکـر کـرده است. است علم إجمالی به ثبوت نقص فقط، حاصل است.

شیخ مَحْمود طهرانی مشهور به مُعَرَّب ردّی بر وی نگاشت و نامش را «کَشْفالارتیاب عن تحریف الکتاب» نهاد. چون این مطلب به شیخ نوری رسید، رسالهای فارسی جداگانه در جواب از شبهات «کشفالارتیاب» همان طور که در جراب من بعد از طبع «فصل الخطاب» و نشر آن بود.

و شیخنا عادتش این بود که می گفت: راضی نیستم از کسی که « فصل الخطاب» را مطالعه کند و نظر در این رساله را واگذارد.

شیخنا در أوّل رسالهٔ جوابیّه گفته است: اعتراض بر اساس مغالطه در لفظ تحریف است؛ چرا که مراد من از تحریف، تغییر و تبدیل نیست، بلکه خصوص اسقاط بعض از آن چیزی است که نازل شده است و نزد أهلش محفوظ می باشد.

و علاوه مراد من هم از کتاب، قرآن موجود میان دَفَتیْن نیست؛ به علّت آنکه آن قرآن بر آن حالتی که بین الدّفتین در عصر عثمان بود، اینک هنوز باقی است؛ نه زیادی بر آن عارض شده است نه نقصان. بلکه مراد من کتاب إلهی نازل شده است.

و من خودم از او شفاهاً شنیدم که می گفت: من در این کتاب ثابت نمودهام که: آنچه فعلاً در میان دفتین موجود است، دست نخورده همان است که در عصر عثمان بوده است؛ أبداً تغییری و تبدیلی همان طور که در سایر کتب سماویّه حاصل شده است در آن رخ نداده است. بنابراین سزاوار است به آنکه نامیده شود: « فصل الخطاب فی عدم تحریف الکتاب». و علیهذا نامیدن آن به این نامی که مردم آن را بر خلاف منظور و مراد من حمل می کنند، اشتباهی است در نامگذاری. ولیکن من در این کتاب نیاوردهام آنچه را که آن را بر او حمل می نمایند. بلکه مراد من، إسقاط بعض وحی مُنْزَل الهی است؛ و اگر میخواهی تو نام آن را بگذار: « الْقُولُ الفَاصِلُ فِی النَّازلِ»...

و رسالـهٔ جوابيّه أن در حـرف راء به عنوان «الرّدُ عـلى كشـف الارتيـاب» گذشت.

و حاج مولى باقر واعظ كجورى طهرانى با كتابش به عنوان « هِداية المرتاب فى تحريف الكتاب » أن را تأييد نموده است. و كتاب « كشف الحجاب والنِّقاب عن وجه تحريف الكتاب» تأليف شيخ محمّد بن سليمان بن زوير سليمانى خَطِّى بَحْرانى شاگرد مولى ابى الحسن الشريف العاملى خواهد آمد.

و شیخ هادی طهرانی محصّل آنچه را که در «فصل الخطاب» آمده است در کتاب خود به نام «مَعَجَّة العلماء » مطبوع در سنهٔ ۱۳۱۸ آورده است؛ و اگر چه أخیراً به جهت دفع آنچه که ظواهر کلمات و عنوانات موهم آن است، از آن برگشته است. ا

و درباره هويّت كتاب ردّ بر «فصل الخطاب» گويد:

« كَشْفُ الارتياب في عدم تحريف الكتاب» تأليف فقيه شيخ محمودبن أبى القاسم شهير به معرّب طهرانى متوفّى در اوائل عشر دوّم بعد از سنهٔ ١٣٠٠ اين كتاب را بر ردّ « فصل الخطاب» شيخناالنّورى نوشته است. و چون به دست شيخ نورى رسيد رسالهاى عليحده در جواب شبهات او نوشت و پيوسته توصيه مى نمود كه: هر كس نسخهاى از «فصل الخطاب» نزد اوست بايد اين رساله را بدان ضميمه نمايد به جهت آنكه اين رساله به منزلهٔ متمّمات آن است...

این کتاب را بر مقد مه و سه مقاله و خاتمهای ترتیب داده است. و أو اشکال او این است که: چون ثابت بشود تحریف قرآن، یهود می گویند: فرق میان کتاب ما و کتاب شما در عدم اعتبار نیست. او در رسالهٔ جوابیّه جواب می دهد که: این مغالطهٔ لفظیّه می باشد؛ چون مراد از تحریف واقع در کتاب غیر از آن چیزی است که لفظ بر آن حمل می شود از تغییر و تنقیص و تبدیلی که جمیع آنها در کتب یهود و غیرهم تحقق یافته است؛ بلکه مراد از تحریف کتاب خصوص تنقیص است فقط، و در غیر احکام فقط. و امّا زیادی در آن، اجماع مُحَصَّل از جمیع فرق مسلمین و اتّفاق عام کلمهٔ ایشان بر آن واقع است که: در قرآن گرچه به مقدار کوتاهترین آیهای، و یا کلمهٔ

۱\_ « الذّريعة الى تصانيف الشّيعة» ج ١٦، ص ٢٣١ و ص ٢٣٢.

واحدهای در جمیع قرآن که ما محلّ آن را ندانیم بوده باشد زیاد نگردیده است. ا

و دربارهٔ هویّت رسالهٔ ردّ بر کشف الارتیاب گوید: آن را شیخنا النّوری تــألیف کـرد و آن رساله فارسی است که طبع نشده است...

در اینجا مفصّلاً جواب نوری را از اینکه ایراد مغالطهٔ لفظیّه است به عین آنچه ما از وی در معرّفی «فصل الخطاب» و در معرّفی «کشف الارتیاب» ذکر نمودیم آورده است، و در پایان آن گوید: لأنّه یثبت فیه من أوّله إلى آخره عدم وقوع التّحریف بهذا المعنی فیه أبداً. (یعنی زیادتی و تغییر و تبدیل.)

و دربارهٔ هویّت کتاب «مَحَجَّةُ العلماء» که أخبار « فصل الخطاب» را در آن آورده است، و سپس از آنها برگشته است گوید: در اصول فقه است در دو مجلّد... تألیف شیخ هادی بن مولی محمّد أمین طهرانی نجفی متوفّی در ۱۰ شوّال سنهٔ ۱۳۲۱... و آن کتاب در طهران در سنهٔ ۱۳۱۸ طبع سنگی شده است.

معلوم است که: جواب مرحوم محـــدت نــوری از اینکــه: اشــکال مبتنـی بــر مغالطـهٔ لفظیّـه اســت، تمــام نیســت. زیــرا گــرچــه از ناحیــهٔ تغیـیر و تبدیــل و زیــادتی بحـــث از تحریف، نفی آن را إفاده داده است؛ امّا از ناحیــهٔ نقیصــه ایــن کتــاب متحمّــل آن اســت، و آن مستلزم اشکال می باشد.

و امّا اینکه إفاده نمودهاند که: مراد از تحریف کتاب ربّ الأرباب همان کتابی است که جبرائیل بر پیغمبر نازل کرده است نه این قرآن فعلی معمولی که در دست ماست و یقیناً این همان کتاب جمع شده به دست عثمان است؛ أیضاً گفتاری است بدون فایده. کسی اشکال در این قرآن فعلی و تحریف آن از زمان عثمان تا به حال نکرده است. اشکال در تحریف قرآن مُنْزَل از آسمان به پیامبر است که آیا همان آیات و سور بدون کم و زیاد و تغییر و تبدیلی گرد آمده است و به صورت قرآن فعلی

۱\_ « الذَّريعة» ج ۱۸، ص ۹ و ص ۱۰.

۲\_« الذَّريعة» ج ۱۰، ص ۲۲۰ و ص ۲۲۱.

۳\_ « الذَّريعة» ج ۲۰، ص ۱٤٦ و ص ۱٤٧.

در آمده است؟ یا در زمان خلفای پیشین و در عصر عثمان در جمع آوری در حین جمع اول در زمان ابوبکر، و در حین جمع دوّم در زمان عثمان نقیصه و یا زیادتی در آن پدید آمده است؟!

گفتار شیعه آن است که: آن قرآن مُنْزَل من السّماء بدون کم و زیاد به صورت همین قرآن است. و ما در این کتاب که درصدد بیان عقاید شیعه می باشیم به عنوان عدم تحریف زیادة یا نقیصة و یا تغییراً و تبدیلاً عقیدهٔ آنان را طبق همین بحثی که ملاحظه نمودید بیان و إثبات می کنیم والحمدللّه و حُدده. ا

۱\_ فقیه و مدافع أهل البیت: مرحوم سیّد محسن أمین حسینی عاملی در کتاب « أعیان الشّیعة» طبع دوّم ج ۱، ص ۱۲۱ تا ص ۱۲۳ در پاسخ ابن حَزْم که نسبت تغییر در قرآن را به امامیّه داده است می فرماید:

او می گوید: از عقائد امامیّه همگی ایشان از زمان قدیم و جدید، آن است که: قرآن تبدیل یافته است: مواردی که از آن نیست در آن اضافه شده و موارد بسیاری از آن کاسته شده و موارد بسیاری تبدیل پیدا نموده است؛ غیراز علیّ بین الحُسَین بین موسی بین محمّد بین ابراهیم بین موسی بین جغفر بین محمّد بین علیّ بین الحسین بین علیّ بین أبی طالب که از إمامیّه بود و تظاهر به اعتزال می نمود. زیرا که وی این رأی را انکار می کرد و کسی را که بدان قائل باشد تکفیر می نمود. و همچنین دو مصاحب او أبویعلی میلاد طوسی و أبوالقاسم رازی.

و ما می گوئیم: یک نفر از امامیّه از قدیم و جدید قائل نشده است که در قرآن زیادتی میباشد نه اندی و نه بسیار تا چه رسد به تمامی امامیّه. بلکه جملگی ایشان اتفاق دارند بر عدم زیادتی. و آنهائی که روی گفتارشان حساب میشود و اعتنا میشود از محققین آنها آتفاق دارند بر آنکه: از قرآن چیزی کاسته نگردیده است. و تفصیل این مطلب هنگام ذکر کلام رافعی خواهد آمد. و کسی که خلاف این را بدانها نسبت دهد، کاذب و افترا زننده و جرأت کنندهٔ بر خدا و رسول او میباشد. و کسانی که ابن حزم آنان را استثناء نموده (علی بن الحسین و مصاحبانش) و گفته است: ایشان زیادی و نقیصه را در قرآن انکار دارند و قائلین به آن را تکفیر مینمایند، آنها أجله علماء امامیّه هستند؛ اگرچه او در د عای تکفیر دروغ می گوید، آن تکفیری که آن را در کتابش با پیمانهٔ سرشار همیشه برای مردم توزین مینماید و قلم و زبانش بر آن عادت کرده است. آن علی ابن الحسین که در کلام وی آمده است شریف مرتضی علم الهدی ذوالمجدین از أجلاً علماء امامیّه و پیشوایان آنها و مشاهیرشان میباشد و از أجداد او موسی را میان محمّد و إبراهیم ساقط کرده است. و گفتار او که: وی امامی بود ولیکن به اعتزال تظاهر می کرد، جداً گفتار طریفی ساقط کرده است. و گفتار او که: وی امامی بود ولیکن به اعتزال تظاهر می کرد، جداً گفتار طریفی

.....

 $\leftarrow$ 

می اشد. امامی چگونه می شود معتزلی باشد؟ کتاب «شافی» مرتضی رد کتاب «مغنی» قاضی عبدالجبّار است که وی از مشهور ترین مشایخ علماء معتزله است. ولیکن گروهی عادت کرده اند به اینکه جماعتی از محققین علماء امامیّه را نسبت به اعتزال دهند به سبب موافقتشان با معتزله در بعضی از مسائل مانند مسألهٔ رؤیّت و حُسن و قُبح و أمثالهما. و این خطا می باشد و گوینده اش به غلط رفته است. چرا که معتزله به آنان که أهل سنّت نامیده می شوند نزدیکترند تا به شیعه؛ چون با آنها در امر خلافت و در اخذ فروع دین از ائمهٔ أربعهٔ عامّه موافقت دارند.

و امّا أبو يَعْلِي ميلاد طوسي نامي است محرّف، و صحيح أن أبويعلي سَلار است وليكن توصیفش به طوسی خطا می باشد؛ بلکه او سلار دیلمی است. و سید مرتضی شاگرد دگری دارد به نام شريف أبويعلي محمّدبن الحسن الجعفري؛ و از تلامذه سيّد مرتضي شيخ أبوجعفر محمّد ابن حَسَن طوسى مى باشد؛ امّا ابن حَرز به جهت شدّت تفحّص و تحقيقش (!) هم اسم و هم صفت را تحریف نموده است. امّا أبوالقاسم رازي ظاهراً آن نيز نامي محرّف باشد؛ چون ما در أصحاب سيّد مرتضى أحدى را بدين اسم نمى شناسيم. و ما در بحث هشتم ذكر نموديم كه: صدوق از اعتقاد إماميّه، عدم نقص و عدم زياده را در قرآن به شمار آورده است. و از اينجا دانسته مي گردد كه: گفتار ابن حَزم افترائي محض ميباشد. علاوه بر اينها اختلاف در برخيي آيات قرآن در عصر صحابه موجـود بـوده اسـت: ابـن مسـعود ايـن طـور قرائـت كـرده اســـت: فَمَــا اسْـتَمْتَعْتُمْ بـــهِ مِنْــهُ نَّ إلى أجَل مُسمَمًّى. اين را طبري در تفسيرش حكايت نموده است. و در آتيـه هنگام ذكـر كـلام ابن حَـزم خواهـ دُ آمـد گفتــار بعضــي از آنــان كــه أهــل ســنّت نــاميده ميشــوند بــه وقــوع نقيصــه در قــرآن. و مسلمانان در بسم الله الرّحمن الرّحمم اختلاف نمودهاند كه آيا آن جزئي از سورهها مي باشد يا نه؟ أبوحنيفه أن را جزء نمي دانيد و شيافعي أن را جيزء مي دانيد و أئمّيهٔ أهيل بيت أن را جيزء مي داننيد. و علمای علم اصول گفتهاند: آنچه با خبر واحد نقل شود از قرآن نمی باشد. و این اعترافی است از ایشان به وقوع خلاف. امّا جمیع این سخنان گفتاری است شاذٌ و مسبوق و ملحوق به إجماعي که بر عدم زیاده و نقیصه قائم می باشد.

آیة الله أمین عاملی در همین کتاب در ص ۱٤۱ تا ص ۱٤٥ می فرماید: رافعی در کتاب «اعجاز القرآن» ص ۱۸۵ گوید: امّا رافضیان - أخزاهمالله - این طور بودند که می پنداشتند قرآن تبدیل یافته است و در آن کمی و زیادی روی داده و از مواضع خود تحریف یافته است؛ و اُمّت این عمل را با سنّت نیز به جای آوردند. و تمام این کارها و دستبردها از پندارهای شیخشان و عالمشان هِشام بن حَکَم بوده است برای اسباب أغراضی که اینجا محل شرح آن نمی باشد؛ و رافضیان از روی جهالت و حماقت از کلام او پیروی کردند - انتهی.

و ما مى گوئىم: أمّا شتاب او در سَبّ و شتم به واسطهٔ آن است كه: « هر كوزه از آن همان برون

.....

\_

تسراود که در اوست.» و از قدیمالأیام مسردم کافرکیش رب العیز و أنبیاء و مرسلین را سب مینموده اند. و نیاکان رافعی: بنی امیه، که وی به إعلاء کلمه و تعظیم و تکریم نامشان و ذکرشان مسی پردازد، نیاکان شیعه و امامشان أمیرالمؤمنین علی بین أبی طالب بسرادر رسول الله می و مینو و همپایه و هم شاخهٔ او را سب می کرده اند. أمّا در اثر ایس سب نمودن أبداً ضرری بدیشان واصل نگشت.

و امّا اینکه می گوید: رافضه می پندارند که قرآن تحریف شده است، این سخنی است افتراء و دروغ که از ابن حَزم در گفتارش که در این مبحث گذشت پیروی نموده است. بزرگان علماء شیعه و محلیّین آنها بر خلاف آن تصریح دارند. و ما در آنجا مبیّن ساختیم که جمیع شیعیان عموماً بر عدم زیادتی، و محقّین و افرادی از ایشان که به کلامشان اعتنا می گردد بر عدم نقیصه در قرآن از نفاق نمودهاند. و در آنجا اشاره نمودیم که: قول به نقص در قرآن از أقوال شاذهای است که در أهل سنت و شیعه پیدا شده بود، و اختصاص به شیعه ندارد، و از دو فرقه شیعه و سنی مسبوق و ملحوق می باشد به إجماع بر عدم نقصان. بنابراین بدان اعتنائی نمی گردد. پس موضع عیب و محل یقد و ایراد بر ما کجاست ای انصاف دهندگان؟! و در اینجا ما برای روشن شدن بیشتر کلاممان گفتارهائی را از أجلاًء علماء شیعه که نص است در آنچه که گفتهایم ذکر می کنیم.

در اینجا مرحوم سیّد محسن أمین کلام صدوق را در «اعتقادات» و کلام شیخ طُبُرِسی را در مسائل «طرابلسیّات»، و کلام هممع البیان» و به نقل از او کلام علم السهدی سیّد مرتضی را در مسائل «طرابلسیّات»، و کلام شیخ طوسی را در اول کتاب « تبیان» ذکر کرده است؛ تا میرسد به اینجا که میگوید: و شیخ جعفر نبخه ی فقیه عصرش در کتاب « کشف الغطاء » میگوید: لا ریب أنّ القرآن محفوظ مین التقصان محفظ الملك الدیّان کما دلّ علیه صریح القرآن و إجماع العلماء فی کلّ زمان، و لاعبرة بالتادر انتهی، و شیخ بهائی میگوید: و صحیح آن است که قرآن عظیم محفوظ میباشد از دستبرد به آن، خواه به زیاده و خواه نقیصه، و بر این امر دلالت دارد قوله تعالی: و إلیا له لُحافِظون. و از سیّد محسن بغدادی در «شرح وافیه» نقبل است إجماع بر عدم زیاده، و اینکه آنچه معروف است میان أصحاب ما حتّی حکایت اجماع بر آن شده است أیضاً عدم نقیصه میباشد دانتهی. و شیخ علی بن عبدالعال کرکی رسالهای در نفی نقیصه تدویس نموده است. و فاضل معاصر شیخ جواد بلاغی نخفی صاحب کتاب «الهائی إلی دین المصطفی» در مقد مده کتاب خود: « آلاء الرّحمن فی تفسیر نخفی صاحب کتاب «الهائی الی دین المصطفی» در مقد مده کتاب خودث آناه الرّحمن فی تفسیر فاناً، در نزولش متدرجاً و قسمت به قسمت نازل می گردیده است. و هر زمان که چیزی از آن نازل می گردید و با نیکوترین رغبت و اشتیاق، و کامل ترین إقبال برای حفظ کردن آن سرعت می گشت دلیه کردن آن سرعت

**←** 

در اینجا که میخواهد سخن ما در این موضوع خاتمه یابد، سزاوار دیدیم مطالبی را از صدیق ارجمند و شاب برومند، المهتدی بنورالولایة، الرَّافِض مراتب البدع و الانحراف دکتر سیّد محمّد تیجانی از کتاب ارزشمندشان «لأکُونَ مَع الصَّادقِین» در اینجا بیاوریم شُکْراً لمساعیه المجمیلة و بیاناً لمظلومیّة الشّیعة در این

**←** 

می نمودند وحافظهٔ قوی آنها، که عرب در آن امتیاز دارند و بدان معروف و شناخته شدهاند، آن را به خرود می گرفت و جَذب می کرد، و آن را در دلهایشان مانند نقش بر روی سنگ ثابت و برقرار مىساختند، و شعار إسلام و علامـــت شــخص مســـلمان در أن زمـــان، أراســتگى و پيراســتگى بـــه حفــظ آیاتی بود که از قرآن نازل گردیده است برای آنکه با حجّتهای آشکار آن، و شرایع و اخلاق فاضله، و تاريخ مجيد، و حكمت باهره، و أدبيّت عربي فائق و معجز آن، قوّت بصيرت كيرد. و ایـن نَـهْج و مَنْهج استمرار یـافت تـا أنكـه در زمـان رسـول اللـه ﷺ تعـداد هـزاران و دهـها هـزار مسلمان بودند که همگی آنها از حاملین و حفظــهٔ قــرآن بــه شــمار میآمدنــد، و چــون رســول خــدا الله و ما و دیگر انتظاری برای نزول تتمهای برای قرآن نبود، در آن هنگام مسلمین بر آن شدند که قرآن را در مصحف جامعی تسجیل کنند. لهذا مادّهٔ قرآن را با إشراف هزاران مرد مسلمان از حافظین آن جمع کردند، و قرآن بر این احتفال عظیم و اجتماع کبیر مسلمین نسلاً بعد نسل به طور مستمر باقی ماند به طوری که برای هیچ امر تاریخی از تواتر و بداهت بقائی که برای قرآن اتّفاق افتاده است پیش نیامده است همان طور که خداوند ـ جَلّت اَلاؤه ـ بقوله تعالى: إنّا نَحنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ و إِنَّا لَـه لَحافِظون و بقولـه تعالى: إنَّ عَلَينا جَمْعَه و قُرآئـه وعـدة حفـظ آن را داده اسـت. و عليهذا اگر در روايات شاذه چيزي دربارهٔ ضياع و از ميان رفتن برخي از آن شنيدي، براي آن وزنمي را اقامه مكن و تا جائي كه علم اجازه ميدهد دربارهٔ اضطراب و وَهُن اَن روايات و ضعف راویانش و مخالفتش با مسلمانان و آنچه به کرامت قرآن چسبانده است از آن چیزهائی که از جهت دنائت و يستى شباهتي به قرآن ندارد، سخن بگو! ـ انتهى.

پس مرحوم بلاغی مقداری از آن روایات را بیان نموده است، و در حاشیه ذکر کرده است روایاتی را که دلالت دارند بر آنکه قرآن را در زمان پیغمبر شی جمع نموده است: مَعاذ بن جَبَل، و عبادة بن صامِت، و اُبَیّ بن کَعْب، و اُبو اُیّوب اُنصاری و اُبودرداء، و زید بن ثابت، و سَعْد بن عُمان عُبید، و اُبو زید؛ و اینکه از جمله کسانی که قرآن را در زمان حیات پیغمبر ختم کرده بودند عشمان و علی بن اُبیطالب و عبدالله بن مسعود بوده اند؛ و کلام زید بن ثابت را که: کُنّا عند رسول الله (اُو حول رَسول الله) شی نؤلّف القرآن من الرقاع انتهی . و بواسطهٔ آنچه ذکر شد می دانی که اُراجیفی را که این گروه بر شیعه می بندند چقدر سست و بی اعتبار می باشد! و آن روایات شاذه ای که بدان اعتنائی نمی گردد را عدهٔ شاذی از فریقین روایت کرده اند و اختصاص به شیعه ندارد.

مقام و سایر مقامات که بعضی از نویسندگان مغرض سنّی مذهب که پیوسته میخواهند آتش فتنه و فساد را دامن زنند و از صلح و آشتی و بیان حقایق گریزانند، آنان شیعه را متّهم مینمایند که: ایشان قائل به تحریف کتاب الله میباشند؛ با آنکه دیدیم و میدانیم که ساحت ایشان از این تهمت مُبرَّی است. ایشان در این کتاب بحثی مفید و جالب نمودهاند و روشن ساختهاند که أبداً این مسأله مربوط به شیعه نیست. و از جهت روایات و غیرها، عامّه و خاصّه، سنّی و شیعه در این امر یکسان میباشند. و ما در اینجا عین ترجمهٔ گفتارشان را ذکر میکنیم:

## گفتار راجع به تحریف قرآن

این گفتاری است فی حد ذاته شنیع و ناپسند. مسلمانی که ایمان به رسالت محمّد شخص آورده است خواه شیعی باشد خواه سنّی نمی تواند آن را تحمّل نماید، به علّت آنکه خود حضرت ربّ العزّة و الجلالة متكفّل حفظ و حراست آن شده است و فرموده است:

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَو إِنَّالَهُ لَحَافِظُونَ. `

«تحقیقاً ما ذکر را فرو فرستادیم، و تحقیقاً ما هر آینه پاسداران و نگهبانان آن میباشیم.»

بنابراین هیچ کس را توان آن نمی باشد که از قرآن چیزی را کم کند و یا بیفزاید گرچه حرف واحدی بوده باشد، و آن است معجزهٔ جاودانی پیغمبر ما که: لا یَأتیِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْن یَدَیْهِ وَ لاَ مِنْ خَلْفِهِ تَنْزیلٌ مِنْ حَکِیم حَمِیدٍ. ۲

«بطلان بر آن وارد نمی گردد، نه از جهت مقابل، و نه از جهت پشت؛ فرستادهای است تدریجاً از جانب خداوند حکیم حمید. »

١ آية ٩، از سورة ١٥: حجر.

٢\_ آية ٤٢، از سورة ٤١: حم السجدة.

و عمل خارجی و فعل معمولی مسلمین نیز تحریف قرآن را رد مینماید؛ به سبب آنکه بسیاری از صحابه عادتشان این بود که قرآن را از بَر میکردند؛ و مسلمین در حفظ آن و تحفیظ و یاد دادن آن به فرزندانشان در طول روزگار دراز تا امروز حاضرِ ما از یکدیگر سبقت می گرفتهاند. بنابراین برای هیچ انسانی، و نه جماعتی، و نه دولتی، امکان نداشته و ندارد که آن را تحریف نمایند یا تبدیل کنند.

ما اگر جمیع شهرهای مسلمین را شرقاً و غرباً، شمالاً و جنوباً، و در هر مکانی از دنیا بپیمائیم، همین قرآن را بدون زیاده و بدون نقصان می یابیم، گرچه مسلمین دارای مذاهب و فرق مختلفی باشند، و به مِلل و نحلی منقسم باشند.

بنا بر آنچه گفته شد: قرآن یگانه محرّک و مشوّق وحیدی است که آنان را جمع می کند و در آن دو نفر از میان اُمَّت اختلاف ندارند مگر از ناحیـهٔ تفسیر یـا تـأویل، فکُـلُّ حزْب بِمَا لَدَیْهِم فَرحونَ.

و اینکه گفتار به تحریف آن به شیعه نسبت داده شده است، مجرد تشنیع و تهویل است و به هیچ وجه من الوجوه از معتقدات شیعه نیست. و ما چون اعتقاد شیعه را دربارهٔ قرآن کریم میخوانیم، سریعاً مییابیم که: إجماع و اتفاقشان بر تنزیه کتاب الله از هر گونه تحریف میباشد.

صاحب کتاب «عقائد الإماميَّة» شيخ مظفّر مي گويد: ما عقيده داريم كه قرآن همان وحي الهي مُنزَل مِنَ الله تعالى بر لسان پيغمبر أكرم اوست، كه تبيان هر چيزى در آن است، و معجزهٔ خالدهٔ اوست كه بشر از نزديكي بدان عاجز گرديده است در بلاغت و فصاحت و آنچه قرآن در بردارد از حقائق و معارف عاليه؛ و قرآن دستخوش تبديل و تغيير و تحريف نمي گردد. و همين كتابي كه در دست ماست و آن را تلاوت مي نمائيم، همان قرآن نازل شده بر پيغمبر است. و هر كس غير

۱ « عقائد الإمامية » شيخ محمد رضا مظفر ، منشورات مكتبة الأمين در نجف سنة ١٣٨٨،
 ص ٥٩ و ص ٦٠، تحت شمارة ٢١ عقيدتنا في القرآن الكريم.

از ایس را ادّعا کند یا دشمنی است خرق کنندهٔ حقایق، یا مغالطی است در هم بافنده، و یا مشتبهی است در خطا فرو رفته. و تمام ایس گروهها بر راه غیر هدایت میروند، چرا که آن کلام الله است که لا یَأتِیهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَیْنِ یدیه و کا مِنْ خُلْفِهِ \_ التهی کلامه.

از این گذشته تمام بلاد شیعیان، معروف و أحکامشان در فقه نزد جمیع معلوم است. اگر آنان قرآنی غیرقرآنی که نزد ماست داشتند همهٔ مردم می دانستند. و من به خاطر دارم وقتی که برای و هلهٔ أوّل وارد بلاد شیعه شدم در ذهنم بعضی از ایسن إشاعات بود. فلذا کار من آن بود که چون یک مجلّد کتاب قطوری را می دیدم، دستم به سوی آن می رفت به امید آنکه من بر آن قرآن پنداری دست یافتهام؛ ولیکن با سرعت این گمان نقش بر آب می گشت و سپس فهمیدم: آن یکی از تشنیعاتی دروغین است برای آنکه عامّهٔ مردم را از شیعه برانند و متنفّر سازند. ا

١ـ شيخ محمّد جواد مغنيّه در كتاب « مع الشيعة الإماميّة» كه به عنوان « الشيعة في الميزان» با دو کتاب دیگر در یک مجموعه طبع شده است در ص ۲۹۹ از استاد خالد محمّد خالد در کتاب « الدّیمقراطیّه» ص ۱٤۸ نقل کرده است که او گفته است: « شیعه معترف به کتابی غیر از قرآن نیستند بلکه بعضی از طوائف آنها قرآنی غیر از قرآن ما دارند و شیعیان، سنّت و احدیثی که از رسول الله بيان شده و امامان أهل سنّت أنها را نقل كردهاند قبول ندارند.» شيخ در جواب می گوید: من نمی دانم أحدى از شیعه را كه بشناسد طائفه ای را كه قرآنی غیر از قرآن ما داشته باشند. أمّا من از أن طائفه هيچ چيزي نشناختهام و از قبل هم نشنيدهام؛ و اگر وجودي داشته باشد من نمي خواهم بدانم و بشناسم، زيرا كه من معتقدم و هر شيعي كه با من است معتقد است كه: هر كس بدين قرآني كه در دست ماست اگر ايمان نداشته باشد او كافر است و أبداً نصيبي از اسلام نـدارد؛ او نـه مسـلماني اسـت سـنّي و نـه مسـلماني اسـت شـيعي؛ همچنانكــه مــن ســراغ نــدارم أحــدي از شيعه را كه به قرآن معترف باشد و به سنّت و احاديث رسول معترف نباشد. شيعه معتقد است كه قرآن و سنّت از جهت پیروی و وجوب عمل چیز واحدی میباشند، و کسی که سنّت رسول را منكر شود خود قرآن را منكر شده است چرا كه خداوند تعالى مى گويد: مَا آتاكم الرّسول فخذوه و مائهاکم عنه فانتهوا. و این است کتابهای ایشان در فقه و اصول و حدیث و رجال که به صدها عدد به شمارش مي آيد و همگي با صراحت اعلام دارند كه: ادّله شريعت اسلام و مصادر أحكام آن چهار چيز است: كتاب، سنّت، إجماع، عقل.

ولیکن دائماً در آنجا کسی بود که بر علیه شیعه با کتابی به اسم « فَصْل الخِطاب فی إثبات تَحْریف کتاب رب الأرباب» احتجاج و تشنیع مینمود که مؤلّفش محمد تقی نوری طبرسی متوفّی در سنهٔ ۱۳۲۰ هجری میباشد. وی شیعه است. و ایسن جماعت ایراد کننده میخواهند مسئولیّت این کتاب را بر شیعه بنهند. و ایسن از انصاف به دور است.

پس چه بسیار از کتابهائی است که نوشته می شود، و در حقیقت در آنها تعبیری نیست مگر از رأی خصوص کاتبان و مؤلّفانش، و در آنها درست و نادرست، غث و سمین، و حق و باطل وجود دارد، و در طی آن کتاب، خطا و صواب درج می گردد؛ و ما نظیر آن را در میان همهٔ فرقههای اسلامی می یابیم و انحصار به شیعه و غیر شیعه ندارد. و در حقیقت آن کتاب « فَصْل الخِطاب» به أهل سنت و جماعت، نزدیکتر و چسبنده تر است تا به جماعت شیعه.

آیا جایز است برای ما آنکه مسئولیّت کتابی را که وزیر فرهنگ مصر و رئیس أدب عربی: دکتور طه حُسیَن دربارهٔ «قرآن و شعر جاهلی» نوشت بر أهل سنّت و جماعت تحمیل نمائیم؟! آیا آنچه را که بخاری که کتابی است صحیح نزد عامّه دربارهٔ نقص و زیادت در قرآن آورده است و همچنین صحیح مسلم و غیره؟!

ولیکن ما باید از این تحمیلها إغماض کنیم و سَیّئه را با حَسَنه پاداش دهیم؛ و چقدر عالی و زیبا در این موضوع استاد محمّد مدنی رئیس دانشکدهٔ شریعت در دانشگاه الأزهر گفته است آنجا که در نوشتجاتش می گوید:

مَعاذَالله از آنکه إماميّه، قائل به نقص در قرآن باشند، چرا که فقط رواياتی است. و که در کتبشان روايت شده است همانطور که مثل آن در کتب ما روايت شده است. و

١ نام مؤلّف أن حاج ميرزا حسين، و نام پدرشان محمّد تقى است.

۲\_به علّت آنکه کتاب «فصل الخطاب » چیز مهمّی نزد شیعیان به حساب درنمی آید، در حالی که روایات نقیصه و زیادتی در قرآن را صحاح أهل سنّت و جماعت أمثال بخاری و مسلم و «مسند » امام احمد تخریج نمودهاند.

أهل تحقیق از دو فریق، آنها را تضعیف و تزییف نمودهاند و بطلانشان را روشن و مبرهن نمودهاند. ۱

١ نظير بحث سيّد محمد تيجاني در عدم فرق نسبت تحريف و عدم تحريف قرآن به شیعه و سنّی بحثی است که شیخ محمدجواد مغنیّــه در کتــاب «الشــیعة والتشــیع» ص ٥٩ تــا ص ٦١ دربارهٔ عدم تحریف قرآن و عدم تفاوت این مرام میان شیعه و سنّی نموده است. او می گوید: نسبت به امامیّه داده شده است قول به آنکه در نزد فاطمه بنت الرسول مصحفی بوده است که در آن زیادتیهائی از این قرآن کریم وجود داشته است. و ما پیش از آنکه حقیقت این نسبت را روشن سازیم اشارهای به عقیدهٔ مسلمین در صیانت کتاب الله عزیز مینمائیم: جمیع مسلمانان با کلمه واحده اتّفاق بـر آن نمودهانـد كـه: در قـرآن زيـادتي وجـود نــدارد غـير از گــروه كــوچكــي دور افتــاده و غيرقابل اعتنا از فرقه هاي خوارج. ايشان انكار كرده اند كه سورهٔ يوسف از قرآن باشد چون آن سوره عبارت است از داستان غرام و عشقبازی که از امثال آن کلام خداوند سبحانه منزّه می باشد. و به بعضي از معتزله نسبت داده شده است انكار سورهٔ أبي ليهب را به جهت آنكه در آن سب و طعن است که با منطق حکمت و تسامح سازش ندارد. و ما توقّف و درنگ نداریم در اینکه کسی كه يك كلمة واحده را از قرآن انكار كند كافر است، و در اينكه انكار بعضي از قرآن عيناً مانند انكار تمام قرآن است به سبب آنکه طعن صریح است در آن چیزی که از رسول اکرم به اتّفاق مسلمین و به ضرورت دین به ثبوت رسیده است. و أمّا راجع به نقیصهٔ در قرآن به معنی اینکه قرآن مشتمل بر جمیع آیات نازله بر محمّد نیست، افرادی از شیعه و سنّت در اعصار گذشته و بسیار دور بدان قائل شدهاند و در همان اعصار محقّقين و شيوخ اسلام از فريقين أن را انكار كردهاند، و با كلمة قاطعه همگی جازم شدهاند که آنچه اینک در میان دفّتین است همان قرآن فرود آمده از نزد خداوند است بدون زيادتي يا كمي به جهت آية ٩ از سورة حِجر: السانحين نزلنا الذكر و الساك لحافظون، و آية ٤٢ از سورة فصّلت: لايأتيه الباطل من بين يديه و لامن خلفه تنزيل من حكيم

و امروزه این قول ضرورتی است از ضروریات دین و عقیدهای برای جمیع مسلمین، چرا کسه قائل به نقیصه نداریم نه از شیعه و نه از سنی. فعلیهذا بحث از این موضوع و تعرّض بسه آن در ایس عصر لغو است و بیهوده، یا آنکه هن و طعن است بر اسلام و مسلمین. و اگر ما عذر محب الدین خطیب و حفناوی و جبهان و همقطاران آنها را از أجیران و مزدوران بپذیریم ما ابداً عذر شیخ ابوزهره را نخواهیم پذیرفت چرا که او از جهت علم و اخلق از هزار و یک خطیب از امشال محب الدین برتر و راقی تر است، و همین نکته است که ما را متحیر نموده و بر سوال برانگیخته است که منظور و مقصود حضرت او از اشاعه و اثارهٔ این موضوع در کتاب « الامام الصّادق» چه بوده است، با علم او و یقین او بر آنکه این بحث مانند خبرگان گذشت و امروز قائلی نه از شیعه و

.....

\_

نه از سنّت بدان موجود نیست؟ منظور و مراد شیخ ابوزهره از حملهٔ فراگیر او بر شیخ کلینی صاحب «کافی» که از وفاتش بیش از یک هزار سال میگذرد چیست؟ آیا شیخ میخواهد ما را در جدلی عقیم وارد سازد در حالی که ما با او و با غیر او طالب وفاق و هم عقیدتی هستیم؟ و من هر چه فکر خود را در میدان این موضوع و علّت این حملهٔ کوبنده جولان دادم نتوانستم جهتی را بیابم غیر از تأثّر او از أثر مذهب خود و أثر وراثت که در او باقی مانده است. و آیا بر این گفتار ما شاهدی روشن تر از کلام وی در ص ٣٦ وجود دارد که میگوید: «ما نمی توانیم روایات کلینی را قبول کنیم زیرا وی مدّعی است که امام جعفر صادق گفته است که: در قرآن نقیصه و زیادتی است؛ در حالی که در این کلام علمای بزرگ اثناعشریه مثل مرتضی و طوسی و غیرهما او را تکذیب نمودهاند و از ابوعبدالله صادق نقیض آنچه را که کلینی آورده است روایت نمودهاند.»

شیخ أبوزهره این عبارت و مانند آن را در صفحات متعددی از کتاب بارها و بارها تکرار نموده است؛ و تصویری از کلینی ارائه میدهد که گویا او در این قول متفرد است و کسی دیگر به این سخن تفوره ننموده است. و این گونه ارائهٔ تصویر به تضلیل و گمراه نمودن اشبه است همچنانکه اینک از گفتار ما روشن می گردد. و من نتوانستهام بفهمم چگونه او وجه شباهت را در آنچه که کلینی در «کافی» نقل کرده است با آنچه که هر یک از بخاری و مسلم در « صحیح» خود نقل کردهانید به بوتهٔ نسیان سیرده و دستخوش فراموشی قرار داده است؟ بخیاری در ج ۸، ص ۲۰۹ طبع سنهٔ ۱۳۷۷ هـ مي گويد: «عمر بر روي منبر نشست و چون مؤذن از اذان ساكت شد برخاست و ثنای خدای را آن طور که می سزد بجا آورد و سیس گفت: أمّا بعد؛ من برای شما مطلبی را می گویم که چنین تقدیر شده است برای من که آن را بگویم؛ چرا که من نمی دانم و شاید اینک من در برابر أجل و مركم بوده باشم. پس هر كس آن را خوب بفهمد و ادراك كند و حفظ نمايد بايد آن را به مردم قبیله و دیار خود که با راحلهاش بدانجا میرود بیان کند. و کسی که می ترسید آن را خوب نفهمد و ادراک ننماید من جایز نمی دانم برای أحدی از مردم که بر من دروغ ببندد. خداوند محمّد را به حق برانگیخت و کتاب را بر وی نازل کرد و از جمله چیزهائی که نازل نمود آیهٔ رجم بود. ما أن أيه را خوانديم و فهميديم و حفظ كرديم، و رسول خدا رجم كرد و ما هم يس از او رجم كرديم، و من نگرانم از أنكه اگر مدّت زماني سپري شود گويندهاي بگويد: قسم به خدا ما أيهٔ رجم را در كتاب الله نيافتيم و بدين سبب با ترك فريضهاي كه خدا نازل نموده است گمراه شوند. و رجم در کتاب خدا ثابت و حق است بر مردان محصن و زنان محصنهای که زنا کردهاند اگر بیّنهای قائم گردد، یا زن آبستن شود، و یا اقرار و اعتراف متحقّق شود. از این گذشته ما این طور بوديم كه از جمله أنچه در كتاب خدا ميخوانديم اين أيه بود: أنْ لاترغَبوا عن آبائكم فإنه كفرُ بكم أن ترغَبوا عن آبائكم. اين است آنچه بر زبان خليفهٔ ثاني در «صحيح» بخاري وارد است و اين و کسی که در شیعهٔ إمامیه و یا شیعهٔ زیدیه معتقد بدان باشد یافت نمی شود همان طور که در میان أهل سنّت کسی که معتقد بدان باشد یافت نمی شود.

و کسی که میخواهد از أمثال این روایات که ما از ذکر آنها إعراض نمودیم، اطّلاع پیدا کند می تواند به کتاب « إتْقان» سُیُوطی مراجعه نماید.

در سنهٔ ۱٤۹۸ میلادی یک نفر از مصریین کتابی نوشت و نامش را «فُر ْقَان» نهاد؛

**←** 

حدیث را مسلم نیز در صحیحش ص ۱۰۷ در قسم اول از جزء دوم طبع سنهٔ ۱۳٤۸ هد ذکر نموده است و عبارت أن لاترغبوا عن آبائكم را تا آخر نیاورده است؛ با آنکه ما یقیناً می دانیم: در قرآن آیهای که مشعر به وجوب رجم باشد و آیهٔ إعراض از پدران وارد نشده است.

سیوطی در «إتقان» (ج ۱، ص ۲۰، مطبعهٔ حجازی، قاهره) گفته است: « اولین کس که قرآن را جمع کرد ابوبکر بود و آن را زید نوشت و مردم به نزد زید بنشابت می آمدند و زید آیهای را نمی نوشت مگر با گواهی دو نفر شاهد عادل و آخرین آیه از سورهٔ برائت یافت نشد مگر نزد أبوخزیمة بن ثابت و ابوبکر گفت: آن را بنویسید، زیرا که رسول خدا شمهادت او را به منزلهٔ شهادت دو نفر مرد عادل قرار داده است. بنابراین زید این آیه را نوشت. و أمّا چون عمر آیده رجم را آورد آن را ننوشت چون عمر یک شاهد بود.»

و در این صورت که أبوزهره احادیث کلینی را قبول نمی کند چون همان طور که او گفته است وی حدیث تحریف را روایت کرده است، بر عهده و ذمّه اوست که احادیث بخاری را به طور جمله و دسته جمعی قبول نکند به جهت این حدیث صریح و واضحی که از عمربن خطّاب و شهادت وی بر تحریف آورده است. کلام کلینی در نتیجه با آنچه بخاری و مسلم در این باب ذکر نموده اند اختلاف ندارد. و بناءً علیهذا چرا شیخ ابوزهره بر کلینی تاخته است و ستم روا داشته است و را بخاری و مسلم سکوت نموده است؟ جواب این نزد خواننده است.

و أيضاً بخارى در جزء چهارم در باب «طفّة ابليس و جنوده» از عايشه روايت نموده است كه گفت: « پيامبر را سحر كردند تا به جائى كه در پندار او چنين بود كه كارى را كه نكرده بود كرده مى پنداشت.» و جصّاص كه يكى از پيشوايان حنفيّه است اين كلام را تكذيب كرده است و عين گفتار جصّاص اين است: «و ايشان از اين مطلب، مطلب فظيع تر و ناهنجار ترى را بر پيامبر جائز شمردند و آن بدين قرار است كه گمان كردند كه پيغمبر سحر شده است و سحر در آن حضرت عمل كرده است تا به جائى كه آن حضرت گفته است: براى من چنين تخيّل مى شود كه مطلبى را گفتهام در حالتى كه انجام ندادهام» تا اينكه حصّاص مى گويد: «و امثال اين اخبار از موضوعات ملحدين است». (جزء اول از « احكام القرآن» جصّاص ص ٥٥ طبع سنه ١٣٤٧ هـ)

و آن را با بسیاری از أمثال این روایات سقیمهٔ مدخولهٔ موضوعهٔ مرفوضه مشحون ساخت؛ و همگی آنها را از مصادر أهل سُنت نقل کرده بود. جامعهٔ زَّهَر از حکومت خواست تا آن کتاب را مصادره کنند پس از آنکه با دلیل و بحث علمی وجوه بطلان و فسادش را مبین سازند.

حکومت به این درخواست پاسخ مثبت داد، و کتاب را مصادره کرد. مؤلف کتاب ادّعانامه بر تضرّر خود إقامه نمود و عوض آن را از حکومت مطالبه کرد. حکم قضاء إداری در مجلس دولت، ادّعانامه را رَفْض کرد و به وی أبداً عوضی از خساراتش پرداخت ننمودند.

با این فرض آیا صحیح است گفته شود: أهل سنّت قداست قرآن را منکرند؟! و یا به جهت آنکه فلان، روایتی را نقل کرده است یا کتابی را تألیف نموده است، اعتقاد به نقص قرآن دارند؟!

همچنانند شیعهٔ إمامیّه. فقط روایاتی در بعضی از کتب آنها وارد است همان طور که در بعضی از کتب ما وارد است. و در این باره إمام علاّمهٔ سَعید أبوالْفَضْل بن الحسن الطَّبْرِسی از بزرگان علماء إمامیّه در قرن ششم هجری در کتاب « مَجْمَع البیان لعلوم القرآن» می گوید:

فَأَمَّا الزِّيَادةُ فِيهِ فَمُجْمَعٌ عَلَى بُطْلاَنها، وَ أَمَّا النُّقْصَانُ مِنْهُ فَقَدْر وَى جماعةٌ مِنْ أَصْحَابنَا وَ قَوْمٌ مِنْ حَشْويَّةِ أَهْل السُّنَّةِ أَنَّ فِي الْقُرْآنِ تَعْييراً وَ نُقْصَاناً.

وَ الصَّحِيحُ مِنْ مَذَْهَبِ أَصْحابِنَا خِلافُهُ؛ وَ هُو الَّذِي نَصَرَهُ الْمُرْتَضَى قَدَّسَ الله روحَهُ وَ السَّتَوْفَى الْكَلاَمَ فِيهِ غَايَةَ الاسْتِيفَاء فِي جَوابِ « مَسَائل الطِّرَا بْلُسِيَّاتِ» وَ ذَكَرَ فِي مَوَاضِعَ: أَنَّ الْعِلْمَ بِصِحَّةِ نَقِل الْقُرْآنِ كَالْعِلْمِ بِالْبُلْدَانِ وَ الْحَوَادِثِ الْكِبَارِ وَ الْوَقَائِعِ الْعِظَامِ وَ الْكُتُبِ الْمُشْهُورَةِ وَ أَشْعَارِ الْعَرَبِ.

فَإَنَّ الْعِنَايَةَ اشْتَدَّتْ وَ الدَّواعِيَ تَوَفَّرَتْ عَلَى نَقْلِهِ وَ حِرَاسَتِهِ، وَ بَلَغَتْ إلَـــى حَـدٍّ لَـمْ تَبْلُغْـهُ فِيمَا ذَكَرْتَاهُ؛ لأنَّ الْقُرْآنَ مُعْجِزَةُ النُّبُوَّةِ وَ مَأْخَذُ الْعُلُومِ الشَّرْعِيَّةِ وَ الأَحْكَامِ الدِّينيَّةِ.

١\_ أبو على الفضل بن الحسن\_ صح

وَ عُلَماءُ الْمُسْلِمِينَ قَدْ بَلَغوا في حِفْظِهِ وَ حِمَايَتِهِ الْغَايَةَ حَتَّى عَرَفُوا كُلَّ شَيْء احْتُلِفَ فيهِ مِنْ إعْرابِهِ وَ قِرَاءَاتِهِ، وَ حُرُوفِهِ، و آياتِهِ. فَكَيْفَ يَجُوزُ أَنْ يَكُونَ مُغَيَّراً أَ وْمَنْقُوصًا مَعَ الْعِنَايَةِ الصَّادِقَةِ وَ الضَّبْطِ الشَّدِيد؟ '،'
الْعِنَايَةِ الصَّادِقَةِ وَ الضَّبْطِ الشَّدِيد؟ '،'

و تا اینکه برای تو ای خوانندهٔ کتاب ما روشن شود که: این تهمت (یعنی نقص قرآن و زیادتی در آن) به أهل سنت أنسب و أقرب است تا به شیعه؛ و برای اینکه بدانی: أهل سنت رمی می کنند غیرشان را به آنچه که در خودشان است و ایس قضیه از جملهٔ دواعی من شد تا آنکه به جمیع معتقدات خودم مراجعه نمایم؛ زیرا که هرگاه درصدد برآمدم تا از شیعه در چیزی انتقاد نمایم و بر امری استنکار کنم، آنها اثبات نمودند که از آن بَری می باشند، و آن عیب به من چسبیده است؛ و دانستم به مرور ایّام که ایشان گفتارشان صِئی می باشد و در خلال بحثهائی که به میان آمد قانع گشتم، واُلْحَمْدُ لِلّه؛ و امید می رود که تو هم أیضاً اشتیاق پیدا کرده باشی برای آنکه دلیل را از کتب أهل سنت بدانی، آن دلیلی که تو را قانع کند به آنکه ایشانند که قائلند به تحریف قرآن، و آنکه در قرآن، هم نقیصه و هم زیادتی وجود دارد.، اینک من برای تو این مطالب آینده را تقدیم می دارم:

طَبَرانی و بَیْهَقی تخریج کردهاند که: از قرآن میباشد دو سوره: یکی از آنها این

بِسْمِ اللَّه الرَّحمنِ الرّحيم، إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَ نَسْتَعْفِرُكَ، وَ نُشْــنِي عَلَـيْــكَ الْـحَـــيْرَ كُلَّــهُ وَ لاَ نَكْفُرُكَ، وَ نَحْلَعُ وَ نَتْرُكُ مَنْ يَفْجُرُكَ.

و سورهٔ دوّم این است:

۲\_ما چون ترجمهٔ این عبارات را از تفسیر « مجمع البیان» طبرسی در ص ۱۲۳ تا ص ۱۲۵ از همین مجموعه ذکر نمودیم لهذا از ترجمهٔ مجدد آن صرف نظر شد و به عبارات عربی خود مؤلّف اکتفا گردید.

بِسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. اللَّهُمَّ إِيَّاكَ تَعْبُدُ وَ لَكَ نُصَلِّى وَ نَسْجُدُ، وَ إِلَيْكَ نَسْعَى وَ نَسْمِ الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ. اللَّهُمَّ إِيَّاكَ تَعْبُدُ، نَرْجُو رَحْمَتَكَ وَ نَحْشَى عَذَابَكَ الْجدَّ، إِنَّ عَذَابَكَ بِالْكَافِرِينَ مُلْحَقٌ. \

و این دو سوره را راغب در «محاضرات» دو سورهٔ قنوت اسم نهاده است؛ و آن دو سوره از آن چیزهائی میباشند که سیّدنا عُمر بن الخطّاب بدانها قنوت می گرفت. و بنا بر تخریج جلال الدین سُیُوطی در کتاب «إتقان» و أیضاً در تفسیر « الدرُّ الْمنشُور» در مصحف ابن عبّاس و مصحف زیدبن ثابت موجود است.

ای خوانندهٔ عاقل و متفکّر! میبینی تو: این دو سوره که در کتاب « إتقان» و « اللرُّرُّالمنثور» سیوطی است، و این دو تا همانها هستند که طَبَرانی و بَیْهقی تخریج کردهاند، و همان دوتائی میباشند که به سورهٔ قنوت نامیده شدهاند، أصلاً در کتاب الله تعالی وجود خارجی ندارند.

و این دلالت دارد بر آنکه: در قرآنی که دست ماست این دو سوره ناقصند نسبت به مصحف ابن عبّاس و مصحف زید بن ثابت، همچنانکه دلالت دارد بر آنکه: در آنجا مصاحف دیگری غیر از آنچه نزد ماست، وجود داشته است. و این مرا به یاد تشنیعی آورد که سُنیها بر شیعه میکنند که فاطمه مُصْحَف داشته است. فافهم، و دقّت کن (که چقدر تهمت بیجاست، زیرا که مصحف فاطمه مهانطور که أئمهالگیگان و علمای شیعه تصریح کردهاند مصحف به معنی خاص آن که مراد کتاب الله تعالی باشد نبوده، بلکه کتابی مستقل بوده است آ).

و أهل سنّت و جماعت در هر صبحگاهی این دو سـوره را در دعـای قنـوت خـود میخوانده. <sup>۳</sup>

۱\_چـون ایـن دو سـوره را از تفسـیر « المـــیزان» در همیــن مجموعــه ص ۱۰۷ ذکــر نمودیــم و در آنجا ترجمهاش آمد از ترجمهٔ مجدد آنها صرف نظر شد.

۲\_ تفصیل این کلام در ص ۳۰۶ تا ص ۳۱٦ از همین مجلّدِ «امام شناسی» خواهد آمد.

۳\_ شیخ محمود أبوریه در کتاب « أَضْواءً علی السّیّة المحمدیه» طبع سوم، ص ۲۵۵ در ضمن بیان سه مشکل گوید: «و شبیه آنچه از ابن مسعود در حذف معودتین از مصحفش نقل شده ب

امام أحمد بن حَنْبَل در مسندش از أبَيّ بن كَعْب تخريج نموده است كه گفت: شما سورهٔ أحزاب را چقدر ميخوانيد؟! گفت: هفتاد و أندي آيه! گفت: من آن را با رسول الله ﷺ مي خواندم به قدر بقره بود يا بيش از آن، و در آن آيهٔ رجم بود. ﴿

و این دلالت دارد بر آنکه: سورهٔ أحزاب سه ربعش ناقص شده است، چون سورهٔ بقره ۲۸٦ آیه است در حالی کـه سـورهٔ أحـزاب از ۷۳ آیـه تجـاوز نمیکنـد. و اگـر قرآن را با حزب بشماریم سورهٔ بقره بیشتر از پنج حزب است در حالی که سورهٔ أحزاب بیشتر از یک حزب نمی باشد.

و گفتار أُبَى بن كَعْب: كُنْتُ أَقْراها مَعَ رَسُولِ الله ﷺ مِثل البقرةِ أَ وْ أَكْثَرَ در حالي که او از مشهورترین قراء است که قرآن را در عهد رسول أکرم کی حفظ می کردند، و همان کسی است که عُمَر او را برای صلوة تراویح مقرر داشت تا با مردم نمازگزارد ، بنابراین گفتارش شک و حیرت انگیز است کمالایخفی.

و إمام أحمد بن حَنْبل در مسندش از أبيّ بن كَعْـب أيضاً تخريج كرده است كـه گفت: رسول أكرم ﷺ فرمود: خداوند تبارك و تعالى به من امر نموده است تا بـر تو

است، مطلبی است که از اُبیّ بن کعب روایت است که وی در مصحفیش دو سورهٔ خلع و حفد را نوشته بود و با آنها قنوت می کرد. (أبوريه پس از نقل اين دو سوره می گويد:) قاضي در « انتصار » متعرّض ذكر اين دو سوره شده است و گفته است: كلام قنوتي كه مروى است أبيّ بن كعب أن را در مصحفش ضبط نموده است دليل و برهاني قائم نشده است كه أنها قران منزل ميباشند بلكه قسمي از نوع دعا هستند به سبب آنكه اگر قرآن بود مانند نقل قرآني نقل ميشد و علم به صحتش پیدا می شد. و ممکن است کلامی کلام قرآنی منزل باشد سپس نسخ شده باشد و قرائتش به عنوان دعا مباح بوده باشد و به کلامی که قرآن نیست مخلوط گردیده باشد و ایس گفتار از او به صحّت نپیوسته است و آنچه از او روایت شده است این است که وی آن را در مصحفش ثبت نموده است و تحقيقاً او در مصحفش ثبت كرده است دعاء و تأويلي را كه از قرآن نمي باشند.»

أقول: در بحث نفيس حضرت استاد علاّمـه قـدس سره قريباً گذشـت كـه: احتمـال نسـخ تـلاوت قـر أن و باقى بودن اصل آن غيرمعقول است.

۱\_ « مسند » امام أحمد بن حنبل، ج ٥، ص ١٣٢.

۲\_ «صحیح» بخاری، ج ۲، ص ۲۵۲.

قرآن را بخوانم پس خواند: لَمْ يَكُن الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهِلِ الْكِتَابِ و در آن خواند:

وَ لَوْ أَنَّ ابْنَ آدَمَ سَأَلَ وَادِياً مِنْ مَالَ فَأَعْطِيَهُ لَسَأَلَ ثَانياً، فلو سأل ثانياً فَأَعْطِيهِ لَسَأَلَ ثَانِياً، فلو سأل ثانياً فَأَعْطِيهِ لَسَأَلَ ثَالِثاً، وَ لاَ يَمْلأَجُونْ فَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ، وَ يَتُوبُ الله عَلَى مَنْ تَابَ، وَ إِنَّ ذَلِكَ الدِّينَ الْقَيِّمَ عِنْدَالله الْحَنفِيَّةُ غَيْرُ المُشْرِكَةِ وَ لاَ الْيَهوديَّةُ وَ لاَ النَّصْرَانِيَّةُ، وَ مَن يَفْعَل حُدِيراً فَلَنْ يُكْفَرَهُ. \
فَلَنْ يُكْفَرَهُ. \

«نبودهاند آن کسانی که کافر شدهاند از أهل کتاب... و در این سوره پیغمبر خواند: و اگر پسر آدم یک وادی و بیابان از مال بخواهد و من آن را به او بدهم تحقیقاً برای بار دوم سوال می کند و می خواهد. پس اگر بار دوم بخواهد و من به او بدهم تحقیقاً برای بار سوم سوال می کند و می خواهد. و شکم پسر آدم را پر نمی کند مگر خاک؛ و برای بار سوم سوال می کند و می خواهد. و شکم پسر آدم را پر نمی کند مگر خاک؛ و خداوند رجوع و توبه کند قبول می نماید، و تحقیقاً آن دین قیم و استوار نزد خداوند دین حَنفیه (حنیفیه می است، نه مشرکه، و نه یهودیه و نه نصرانیه؛ و کسی که کار خیری انجام دهد دربارهٔ عملش ناسپاسی نمی شود (جزایش را می گیرد).»

و حافِظ ابن عَسَاكِر در ترجمهٔ أبى بن كَعْب تخريج نموده است كه: أبودرداء با چندين نفر از أهل دمشق به مدينه رهسپار شد و در مدينه بـر عمـر بـن خطّاب ايـن آيـه را قرائت نمود:

إِ نْ إِذْ \_ ص) جَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْحَمِيَّةَ حَمِيَّةَ الْجَاهِلِيَّةِ وَ لَوْ حَمِيتُمْ كَمَا حَمُوا لَفَسَدَ الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ. '

« بدرستیکه [آنگاه که] قرار دادند آن کسانی که کافر شدهاند در دلهایشان تعصّب را تعصّب جاهلیّت را؛ و اگر شما تعصّب به خرج می دادید همانطور که ایشان تعصّب

۱\_ « مسند» امام احمد بن حنبل، ج ٥، ص ١٣١، و در آن: « الـحنيفيّة» آمده و همين صحيح است.

۲\_ آیهٔ ۲٦، از سورهٔ ٤٨: فتح با این عبارت می باشد:

اذ جعـل الّذيـن كفـروا فى قلوبهـم الحَميَّـةَ مَيّــةَ الجاهِليَّــةِ فــأنزل اللـــه ســكينتَهُ علـــى رســولِهِ و علـــى المومنـنــ الآية.

نمودند، تحقيقاً مسجدالحرام فاسد مي شد.»

عمر بن خطّاب گفت: كدام كس به شما اين طور قرائت داده است؟!

گفتند: أَبَى بن كَعْب. عمر او را فراخواند؛ أنكاه به أبودرداء و همراهان گفت: بخوانيد! ايشان خواندند: و لَو حَمِيتُم كَمَاحَمُوا لَفَسَدَ الْمَسْجِدُ الْحَرَامُ.

ابی بن کعب به عمر بن خطّاب گفت: آری؛ من ایشان را بدین گونه قرائت دادهام.

عمر به زید بن ثابت گفت: قرائت کن ای زید! زید مانند قرائت عامّه خواند.

در این حال عمر گفت: اللَّهُمَّ لاَ أَعْرِفُ إلاَّ هَذَا. «بار خداوندا تو میدانی که من غیر از این را نمی شناسم.»

أبى بن كَعْب كفت: والله يا عُمرُ! إنّك لَتَعَلْمُ أنّى كُنْتُ أَحْضُرُ وَ يَغِيبُونَ، وَ أَدْنُو وَ يُخِبُونَ، وَ الْأَنُو وَ يُغِيبُونَ، وَ وَ الله لِنَتْ أَحْبُوتَ الْأَرْمَنَ بَيْتِي فَلا اَحَدِّتُ أَحَداً وَلاَ أَقْرِى الْحَداً حَتَّى يُحْجَبُونَ، وَوَ الله لِنَتْ أَخْداً وَلاَ أَقْرِى الحَداً حَتَّى الله الله عَمَرُ: الله مَا النّاسَ مَا النّاسَ مَا عَلِمْتَ!

«سوگند به خدا! تو می دانی که من در حضور پیغمبر بودم و ایشان غائب، و من نزدیک بودم و ایشان محجوب! و سوگند به خدا اگر دوست داری من در خانهٔ خود خانه نشین باشم و با أحدی حدیث و گفتگو نداشته باشم و أحدی را تعلیم قرآن نکنم تا بمیرم، همان گونه خواهم بود. عمر گفت: بار خداوندا از تو غفران می طلبم! ای اُبی تو حقاً می دانی که خداوند در نزد تو علمی را قرار داده است؛ آنچه را که خودت می دانی به مردم تعلیم کن!»

ابن عساكر گويد: و عمر عبور كرد بر جوانى نورس كه از مصحف مىخواند: النَّبى ُ أُ وَلَى بِالْمُؤمِنينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَ أَزْواَجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ وَ هُو َ لَبُّ لَهُمْ. ا

«پیغمبر نسبت به مؤمنین ولایتش بیشتر از آنهاست از ولایت خودشان به

١ ـ آيهٔ ٦ از سورهٔ ٣٣: احزاب ميباشد كه در آن لفظ و هُوَ أَبُّ لهم نميباشد.

خودشان، و زنان پیغمبر مادران آنها هستند، و خود او پدر می باشد برای آنان.»

عمر گفت: ای جوان! این جمله را پاک کن! جوان گفت: این مُصْحَف اُبیّ بن کَعْـب است. عمر به نزد او رفت و از وی پرسید. اُبَـیّ گفت: إنّـهٔ کَـانَ یُلْـهِینِی الْقُرْآنُ، وَ یُلْـهِیكَ الصَّفْقُ بالأَسْوَاقِ. \ الصَّفْقُ بالأَسْوَاقِ. \

«تحقیقاً من سرگرم فرا گرفتن قرآن بودم و تو سرگرم معاملات در بازارها!»

و مثل این روایت را ابن أثیر در «جامع الأصول» و أبو داود در «سُنن» خود، و حاکم در «مستدرک» خود آوردهاند. و ای برادر من! در این بار تو را به حال خود وامی گذارم تا امثال این روایاتی را که کتب اهل سنت و جماعت را پر کرده است برخود بگیری و رها نکنی، آنهائی که آنها از آن غافل هستند آنگاه ایشان تشنیع بر شیعه می کنند در حالی که یکدهم این مقدار در روایات آنان نمی باشد.

ولیکن شاید بعضی معاندین از أهل سنت و جماعت از این گونه روایات تنفّر دارند و آنها را طبق عادت خود رَفْضْ مینمایند، و بر امام أحمد که مثل این خرافات را تخریج نموده است إنکار دارند و روی همین أساس هم أسانید آنها را تضعیف میکنند؛ و در اعتبارشان آن است که « مسند» إمام أحْمَد و « سُنن» أبُود اود در نرد أهل سنّت از کتب صحاح نیستند.

چون که من آنها را خوب می شناسم؛ آنها هر وقت حدیثی از این کتب که در آن حجّت کوبندهای برای شیعه باشد آورده می شود، می بینی ایشان را که از آن فرار می نمایند و طعن می زنند در کتبی که خود، صحاح سِتّه نامیده بودند، و آن: بخاری، مُسلِم، أبی داود، تِرمذی، نَسائی و ابن ماجه می باشد و بعضی از ایشان «سُنَن» دارمی و «مُوطًا» مالک و «مُسنَد» إمام أحمد را هم به این شش کتاب می افزایند.

و برای خصوص این معاندین اینک أمثال این روایات را از «صحیح» بخاری و

۱\_ « تاریخ دمشق»، حافظ ابن عساکر، ج ۲، ص ۲۲۸.

«صحیح» مسلم بخصوصهما تقدیم می دارم برای آنکه تا آخرین مرحله همگام با آنها بوده باشم، و تا منتهای شوط ایشان را همراهی نمایم؛ امید است هدایت یابند و حقیقت را بدون پیرایه بپذیرند:

إمام بُخاری در صحیح در باب مناقب عمّار و حُذَیفه الله علقمه آورده است که گفت: من وارد شهر شام شدم، و دو رکعت نماز بجای آوردم، و پس از نماز دعا نمودم که: بار پروردگارا! برای من همنشین صالحی را میسّر گردان! آنگاه نزد جماعتی آمدم و پهلویشان نشستم. در این هنگام پیرمردی آمد و در کنار من نشست.گفتم: این کیست؟! گفتند: أبو درداء.

به وی گفتم: من از خدا طلبیدم تا جلیس صالحی را برای من میستر کند، و تو را برای من میستر گذشت: برای من میستر گردانید. او به من گفت: از کجا میباشی؟! گفتم: از أهل کوف. گفت: آیا در نزد شما نیست ابناُم عَبُد صاحب نَعْلَین و وَسَاد و مَطْهَرَة (کفش راحتی متکّا و آفتابهٔ وضو)؟ و در میان شماست آن که خداوند او را بر زبان پیغمبرش شی از شیطان در حفظ خود پناه داده است. و آیا در میان شما نیست صاحب سِر پیغمبر شیطان در حفظ خود پناه داده است. و آیا در میان شما نیست صاحب سِر پیغمبر از او آن را نمیداند. و پس از آن گفت: عبدالله « و اللیل إذا یَعْشَی» را چگونه قرائت مینماید؟ پس من خواندم:

وَ اللَّيْلِ إِذَا يَعْشَى، وَ النَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى، وَ الذِّكَرِ وَ الأُنْثَى.

«سوگند به شب زمانی که سیاهیش فضا را فرا میگیرد، و سوگند به روز زمانی کـه خود را نشان میدهد، و سوگند به نر و ماده.»

گفت: سوگند به خدا که پیامبر گار مرا به خواندن این آیه خوانا کرد در حالی که دهانش به طرف دهان من بود.

و در روایت دیگر پس از این گفت: پیوسته این جماعت با من طوری برخورد نمودند که نزدیک بود مرا از آنچه خودم از رسول الله شما شنیده بودم تنازل

۱\_ « صحیح » بخاری، ج ٤، ص ٢١٥. [تعلیقه]

دهند.

و در روایتی است پس از خواندن آیه، که أبودرداء گفت: دهان رسول الله به دهان من این طور خواند، أمَّا این جماعت پیوسته طوری با من برخورد کردند که نزدیک بود مرا از آن قرائت برگردانند.

واین روایات همگی دلالت دارند بر آنکه قرآنی که در دست ماست در آن کلمهٔ «و ما خَلَق» زیاد شده است.

و بخاری در «صحیح» خود با سندش از ابن عبّاس تخریج کرده است که: عمر بن خطّاب گفت: خداوند محمّد گل را به حق برانگیخت، و بر او کتاب را نازل نمود؛ و از جمله آنچه نازل شده بود آیهٔ رَجْم بود. ما آن آیه را خواندیم و فهمیدیم و خفظ نمودیم، فلذا رسول خدا ش رَجْم کرد و ما هم بعد از او رَجْم کردیم. بنابراین من نگرانم از اینکه اگر زمانی بگذرد، گویندهای بگوید: و الله ما آیه رَجْم را در کتاب الله نیافتیم؛ پس گمراه شوند به تر گ فریضة از نزکها الله و رجم در کتاب خدا حق است بر کسی که زنای مُحْصِنَه کند خواه مرد باشد و خواه زن در صورتی که بینه قائم شود، و یا آبستنی و [یا] اعتراف وجود داشته باشد.

از این گذشته ما در زمان رسول خدا این طور بود که در کتاب خدا میخواندیم: أَنْ لاَ تَرْغَبُوا عَنْ آبَاءكُمْ فَإِنَّـهُ كُفْرٌ بِكُـمْ أَ نْ تَرْغَبُـوا عَـنْ آبَـاءكُمْ ـاً وْ ـ إِنَّ كُفْراً بِكُـمْ أَنْ تَرْغَبُوا عَنْ آبَاءكُمْ. "

«نباید از پدرانتان إعراض کنید چرا که تحقیقاً کفر است برای شــما إعـراض کـردن از پدرانتان\_یا\_حقیقة گفر است برای شما اینکه از پدرانتان إعراض کنید.»

و مسلم در صحیحش در باب لَو ْ أَنَّ لا بْن آ دمَ وادییَـن لاَ بْـتَغَی ثــالِثاً ۚ تخریج کــرده

۱\_ « صحیح» بخاری، ج ٤، ص ٢١٦. [تعلیقه]

٢\_ «صحيح» بخارى، ج ٤، ص ٢١٨، (باب مناقب عبدالله بن مسعود). [تعليقه]

٣- «صحيح» بخارى، ج ٨، ص ٢٦ (رجم الحبلي من الزِّنا إذا أحْصَنَت). [تعليقه]

٤ ـ « صحیح» مسلم، ج ۳، ص ۱۰۰.

است که: أبوموسی أشعری به دنبال قراء أهل بصره فرستاد و آنها را طلب کرد و سیصد تن مرد که قاری قرآن بودند بر او وارد شدند و گفت: برگزیدگان و بهتران أهل بصره و قاریان آنان میباشید، پس قرآن را تلاوت نمائید، زمانی طولانی بر شما نخواهد گذشت که دلهایتان را قساوت فرا میگیرد همان طور که دلهای کسانی را که پیش از شما بودند قساوت فرا گرفت. و ما چنین بودیم که قرائت مینمودیم سورهای را که در درازا و شد تش آن را به سورهٔ برائت تشبیه میکردیم. من آن را فراموش کردهام مگر آنکه به همین مقدار از آن را حفظ دارم:

لَوْ كَانَ لاِ بْنِ آدَمَ وَادِيَانِ مِنْ مَالَ لاَ بْتَغَى وَاِدِياً ثَالِثاً، وَ لاَ يَمْلاَجُونْ َ ابْنِ آدَمَ إلا التُّرَابُ. «اگر براى پَسر آدم دو وادى از مال مىبود هر آينه او سوم را جستجو مىنمود؛ و شكم پسر آدم را چيزى پر نمى كند جز خاك.»

و ما در آن زمان این طور بودیم که سورهای را قرائت مینمودیم که آن را به یکی از مُسبَبّحات اسبیه میکردیم و من آن را فراموش کردهام الاً اینکه فقط من از آن این فقره را حفظ دارم:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِـمَ تَقُولُـونَ مَا لاَ تَفْعَلُـونَ فَتُكْتَـبُ شَـهَادَةٌ فِـى أَعْنَـاقِكُمْ فَتُسْأَلُونَ عَنْهَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ! \

177

۱\_ مسبّحات عبـارتند از پنـــج ســورهٔ قــرآن کــه ابتدائشــان بــا تســبیح شــروع میشــود: حَدیــد، حَشْر، جمعه، صفّ، تغاین.

۲- شیخ محمود أبوریّه در کتاب « أضواء علی السّنّة المحمّدیة» طبع سوّم، ص ۲۵٦ و ص ۲۵۷ در ضمن بحث از مفتریات در روایت، بعد از شرح مفصّلی گوید: بلائی که روایات بر سر ما آورده است به اینجا توقّف نمی یابد بلکه پیوسته تمادی پیدا نموده است در جاهائی کهخطیرتر از اینها می باشد تا اینکه گمان کرده است که در قرآن نقصی و لحنی موجود است و غیر اینها از آنچه که در کتب سنّت وارد شده است. و ما اگر بخواهیم جمیع آنها را ذکر کنیم گفتار به درازا انجامد، ولیکن ما به دو مثال از آنچه که در نقص قرآن آورده اند اکتفا می نمائیم، و آنها را از کتب معمولی و عادی أهل سنّت نمی آوریم بلکه از آنجائی که صحیحین آنها را ثبت و ضبط نموده و شیخین بخاری و غیره از عمر بن خطاب روایت کرده اند که بر فراز منبر گفت: ان الله بعث محمداً (در اینجا ابوریّه تمام آن روایت را بیان

«ای کسانی که ایمان آوردهاید چرا می گوئید چیزی را که به جای نمی آورید. به علّت آنکه گواهی بر آن بر گردنهایتان نوشته و ضبط می شود، و در روز قیامت از آن مورد سؤال و مؤاخذه قرار می گیرید؟!»

و این دو سورهٔ پنداری که أبوموسی أشعری آنها را فراموش کرده بود و یکی از آنها شبیه به سورهٔ برائت یعنی ۱۲۹ آیه، و دیگری شبیه به یکی از مسبّحات یعنی بیست آیه است، وجود خارجی ندارد مگر در خیال و خاطرهٔ أبوموسی. پس بخوان و بشنو و تعجّب نما و بخند یا گریه کن، چرا که اختیار این امور را به تو واگذار میکنم ای مرد بحث کنندهٔ با انصاف!

پس جائی که می بینیم: کتب اهل سنّت و جماعت و مسانیدشان و صحاحشان مشحون است از امثال این روایات و اخباری که گاه مدّعی هستند قرآن ناقص است، و گاه مدّعی هستند که در آن زیادتی است؛ پس به چه علّت این تشنیع را بر شیعه قرار دهیم، آنان که همگی بر بطلان این ادّعاء اجماع و اتّفاق دارند؟!

و جائی که شیعی صاحب کتاب «فَصْل الخِطاب فی اثبات تحریف کتاب رب الأرباب» \_ کهوفات او در سنهٔ ۱۳۲۰ هجری است \_ کتابش را تقریباً یک صد سال قبل از این بنویسد، تحقیقاً آن سنّی در مصر صاحب کتاب « فرقان» که نزدیک چهار قرن زودتراز او \_ همچنانکه شیخ محمّد مَدنی، رئیس دانشکدهٔ شریعت در الأزهر، بدان

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

می کند و پسس از آن می گوید:) مسلم از أبوالأسود از پدرش تخریج کرده است که: أبوموسی اشعری به سوی قراء بصره فرستاد (در اینجا أبوریّه تمام روایت مسلم را تا آخر ذکر می نماید و سپس می گوید:) ما تا همین مقدار از روایاتی که بیان کرده ایم بدان اکتفا می کنیم و آن مقدار کفایت می کند که بدانیم: روایات چه بلائی حتّی به کتاب اول مسلمین که قرآن کریم است آورده است. و نمی دانیم: چگونه این روایاتی که پرده برمی دارد از آنکه در قرآن نقیصه می باشد، و مشل این مطاعن را متحمّل می شود با گفتار خداوند سبحانه اثا نحن تُزّلنا الذکر و اتا له لحافظون، سازگار است؟! اللّهم ی قدا أمر عجیب یجب أن یتدبّره اولواالالباب «بار پروردگار من! حقیقة این امر شگفت انگیزی است که واجب است دانشمندان خردمند در آن تدبّر کنند.»

اشاره کرده است \_ کتابش را نوشته است. ا

و شاید شیعی کتاب سنّی را که در آن جمع کرده بود هر آنچه را که در صحاح اهل سنّت و جماعت است آن کتابی را که نامش را « فرقان» نهاده است قرائت کرده باشد؛ آن کتابی که طبق تقاضای جامع أزهر همان طور که گذشت حکومت مصر آن را مصادره نموده است و با وجودی که ما می دانیم که: هر چیز ممنوعی مورد رغبت واقع می گردد؛ پس چون کتاب در مصر ممنوع بود ولیکن در غیر مصر ممنوع نبود از میان بلاد اسلامیّه بنابر این احتمال می رود: کتاب « فصل الخطاب» شیعی فرزند زائیده شدهٔ کتاب « فرقان» سنّی باشد که چهار قرن از آن متأخر بوده است.

و امر مهم و نتیجهٔ محصّلهٔ از تمام این أبحاث این است که: علماء سنّت و علماء شیعه از محقّقین آنها امثال این روایات را إبطال نمودهاند و آنها را روایات شاذه شمردهاند و با أدّلهٔ قانع کننده اثبات نمودهاند به اینکه: قرآنی که در دست ماست بعینه همان قرآنی است که بر پیغمبر ما محمد الله نازل شده است؛ و در آن نه زیادتی است، و نه تغییر.

پس چگونه اهل سنّت و جماعت بر شیعه تشنیع میکند از جهت روایات ساقطهٔ نزد شیعه، و خود را تبرئه مینمایند، در حالی که صحاحشان صحّت آن روایات را اثبات میکند؟!

اى مسلمانان! اين نه انصاف است و نه عدالت، و سيد ما عيسى العَلَيْلُا درست و راست فرمود؛ إِنَّهُمْ يَرَوْنَ تِبْنَةً فِي أَعْيُن الشِّيعَةِ وَلَكِنَّهُمْ لاَيَرَوْنَ خَشَبَةً فِي أَعْيُنهمْ.

«ایشان یک پرکاه را در چشم شیعه میبینند، ولیکن یک تکّه چـوب را در چشـم خودشان نمینگرند.»

و من چون این روایات را با تلخی جانکاه و تأسّف عمیق متـذکّر میشـوم، خود را

,

۱\_ « رسالة الاسلام» شمارهٔ ٤، از سال يازدهم، ص ٣٨٢ و ص ٣٨٣.

بی نیاز نمی بینم از سکوت از آنها و رها نمودنشان در سبد کاغذهای باطله؛ اگر نبود حملهٔ فراگیر و همه جانبهٔ برخی از نویسندگان و مؤلّفان، از آنان که ادّعای تمسّک به سنّت نبویّه را دارند، و از پشت سرشان ادارات معروف و دوائر مشهوری است که آنان را تغذیهٔ مالی می کنند و به اقدام بر طعن و تکفیر شیعه خصوصاً پس از پیروزی انقلاب و ثورهٔ اسلامیّه در ایران تشویق نموده و وا می دارند.

بنابراين من به اين كسان مى گويم: اتَّقُوا الله في إخوانكُم ْ وَ اعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعاً وَ لاَ تَفَرَّقُوا وَاذْ كُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُم ْ إِذْ كُنْتُم ْ أَعْدَاءً فَ أَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُم ْ فَأَصْبَحْتُم ْ بِنعْمَتِهِ إِحْوَاناً. \
بنعْمَتِهِ إِحْوَاناً. \

« در عصمت و حراست خدائی در آئید دربارهٔ برادرانتان، و همگی به ریسمان خدا متمسّک گردید، و جدا جدا نشوید، و به یاد آورید نعمت خدا را که بر شما ارزانی داشت در زمانی که شما دشمنان هم بودید، پس خداوند در میان دلهای شما الفت افکند و شما در سایهٔ نعمت خداوندی برادران هم شدید.»

فقیه علیم و عالم عینام علام در عصر أخیر ما، افتخار شیعه و جامعهٔ انسانیّت، آیة الله معظّم شیخ جواد بلاغی نجفی، بحثی بسیار نفیس و جامع و گسترده در أطراف و جوانب تحریف قرآن فرموده است و چون فعلاً بحث ما پیرامون این موضوع میباشد، دریغ است که صفحات این نوشته را به تحریر و ایراد آن مطالب زرافشان که پس از سالها هنوز چون أشعهٔ خورشید تابان بر صفحات افق و آسمان نیلگون علم و معرفت می تابد، آراسته ننمائیم، و از باب و خِتامه می مشام جان از رافحهٔ طیّبهٔ این شراب بهشتی با این طعم خاص و ذوق مخصوص چیزی واصل و عائد نگردد. او در مقدمهٔ تفسیر ارزشمند و گرانمایهٔ خود به نام « آلاءُالرّحمن فی تفسیر نگردد. او در مقدمهٔ تفسیر ارزشمن أمر أوّل تحت عنوان اضطراب روایات در جمع قرآن،

۱- « لأكون مع الصّادقين» تأليف دكتر سيّد محمّد تيجانى سماوى، ص ١٦٨ تما ص ١٧٦؛ و ايس جملة أخيره از واَعْتُصِموا بِحَبْلِ الله جَميعاً تما آخر، جزئى از آية ١٠٣، از سورة ٣: آل عمران مى باشد.

تحت عنوان «بعضی از چیزهائی که به کرامت و مَجْد و عُلُــو ِ قــرآن کریــم چــــبیده شــده است» گوید:

دوم: در جزء پنجم از «مسند» أحمد از أبَى بن كَعْب روايت است كه او گفت: رسول خدا ﷺ فرمود: إنَّ الله مَرْني أن أقْرًا عَلَيْك الْقُرآن اِ

قَالَ: فَقَرَأ: «لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ» فَقَرَأ فِيهَا « لَوْ أَنَّ ابْنَ آدَمَ سَأَلَ وَادياً مِنْ مَالِ فَأَعْطِيهِ لَسَأَلَ ثَالِثاً، وَ لاَ يَمْلاً جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إلاَّ التُّرَابُ وَ يَتُوبُ اللهُ عَلَى مَنْ تَابَ، وَ إِنَّ ذَلِكَ الدِّينَ الْقَيِّمَ عِنْداللهِ الْحَنفِيَّةُ عَلَى مَنْ تَابَ، وَ مَنْ يَعْمَلْ خَيْراً فَلَنْ يُكْفَرَهُ.»

و در روايت حاكم در «مستدرك» و روايت غير حاكم أيضاً آمده است: « إنَّ ذَاتَ الدِّينِ عِنْدَاللهِ الْعَنفِيَّةُ لاَ الْمُشْرِكَةُ». و در روايتى است: « غَيْرُ الْمُشْرِكَةِ» تا آخر آن.

و از «جامع الأصول» ابن أثير جَزَرى روايت است كه: « إنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْحَنيفِيَّـةُ الْمُسُلِمَةُ لاَ الْيَهُودِيَّةُ وَ لاَ النَّصْرَانيَّةُ وَ لاَ الْمَجُوسِيَّةُ».

و در «مسند» همچنين ذكر كرده است پس از اين روايت از أبى كه گفت: رسول خدا شَلَه به من گفت: إنَّ الله أَمْرَنى أَنْ أَقْرَأَ عَلَيْك؛ فَقَراً عَلَى اَنْ أَقْرَأُ عَلَيْك؛ فَقَراً عَلَى اَلَه يَكُن الله يَتُلُو كَفَرُوا مِن أَهْل الْكِتَابِ وَ الْمُشْركينَ مُنْفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيهُمُ الْبَيِّنَةُ، رَسُولٌ مِن الله يَتُلُو صُحُفاً مُطَهَّرةً فيها كُتُب قيِّمة، و مَا تَفرَق الله الله الله و الله المَعْرانيَّة، و مَا تَفرَق الله المُعْر كَة و لا الْيَهُودِيَّة و لا النَّصْرانيَّة، و مَن يَفْعَل شَيْراً فَلَنْ يُكْفَرَهُ.»

شعبه مى گويد: پس از اين، آيات بعد را قرائت نمود و سپس قرائت كرد: « لَوْ أَنَّ لاِ بْنِ آدَمَ وَادِيَيْنِ مِنْ مَال لَسَأَلَ وَادِياً ثَالِثاً، وَ لاَ يَمْللاً جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إلاَّ التُّرَابُ.» سپس آن را به آنچه كه از آن باًقى مانده بود ختم كرد انتهى.

و ایسن روایات را أبوداود طیالسی و سعید بن منصور در سننش، و حاکم در مستدرکش به طوری که در «کنز العمّال» نقل شده است، نیز روایت نمودهاند.

و در «مسند» نیز از أبو واقِد لَیْثی روایت کرده است که گفت: عادت ما ایس طور بود که هنگامی که بسر رسول اکرم شک قسر آن نازل می گردید ما بسه حضورش می آمدیم و برای ما بیان می نمود. و روزی به ما فرمود: خداوند عزّوجل گفته است:

إِنَّا أَنْزَلْنَا الْمَالَ لَإِقَامِ الصَّلَوةِ وَ إِيتَاء الزَّكُوةِ، وَ لَوْ كَانَ لَابْنِ آدَمَ وَاد لأ حَبَّ أَ نْ يَكُونَ لَـهُ ثَـان، وَ لَـوْ كَـانَ لَـهُ وَادِيَــانِ لأ حَـبَّ أَ نْ يَكُــونَ لَـهُمَا ثَالِثًا (ثــالثُــصُ، وَ لاَ يَمْـلأ جَــوْفَ ابْن أَدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ، ثُمَّ يَتُوبُ اللّـهُ عَلَى مَنْ تَابَــانتهى.

فرض كن معرفت و راستى و درستى، از مُحَدَّثين (و نمى گوييم قُصّه پردازان) مطالبهاى نمى كنند و از ايشان نمى پرسند از اين اضطراب فاحش در آنچه كه گمان دارند از قرآن مى باشد؛ و أيضاً از آنها نمى پرسند از تميز ميان بلاغت قرآن و عُلُوِ شأن آن در بلاغت و ميان انحطاط اين فقرات؛ امّا آيا براى معرفت اين حق نيست كه از ايشان بپرسد از غَلَطى كه واقع گرديده است در گفتارشان « لاَ الْمُشْرِكَةُ » آيا ممكن است وصف دين را به مُشركه آورد؟! و درگفتارشان « الْحَنَفِيَّةُ الْمُسْلِمَة بُ »: آيا مى شود وصف دين و يا حنيفيّت را به مُسلِمَة آورد؟! و گفتارشان: « إنَّذَاتَ الدِّيسن »؟! و در گفتارشان: « إنَّا أنزَلْنَا الْمَالَ لَإِقَامِ الصَّلُوةِ » معنى إنزال مال چيست؟! و معنى بودن آن براى إقامهٔ صلوة كدام است؟!

این را داشته باش و گوش فرا دار به آنچه در جزء ششم «مُسْند» أحمد مُسْنداً از مسروق روایت کرده است که گفت: من به عائشه گفتم: آیا رسول خدا وقتی که داخل اطاق می شد چیزی می گفت؟!

عائشه گفت: چـون رسـول خـدا داخـل اطـاق مىشـد تمثّـل مىجست: لَـو ْكَـانَ لاِ بْنِ آدَمَ وَاديَانِ مِن ْمَال لاَ بْتَغَى وَادِياً ثَالِثـاً، وَ لاَ يَمْـلاْ فَمَـهُ إلاَّ الـتُّرَابُ، وَ مَـا جَعَلْنَـا الْمَـالَ إلاَّ لاَقَامِ الصَّلَوةِ وَ إِيتَاءِ الزَّكوةِ، وَ يَتُوبُ اللـهُ عَلَى مَن ْتَابَ.

و در جزء ششم در اسنادش از جابر آورده است که گفت: رسول خدا ﷺ گفت: لَوْ أَنَّ لاِ بْنِ آدَمَ وَاِدِياً مِنْ مَالٍ لَتَمَنَّى وَادِيَيْنِ، وَ لَـوْ أَنَّ لَـهُ وَادِيَيْنِ لَتَمَنَّى ثَالِثاً، وَ لاَ يَمْلاً جَوْفَ ابْن آدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ. و با اسناد خود نيز آورده است: از جابر سؤال شد: هَلْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ: لَوْ كَانَ لاِ بْنِ الْدَمَ وَاد مِنْ نَحْل تَمَنَّى مِثْلَهُ حَتَّى يَتَمَنَّى أَ وْدِيَةً، وَ لا يَمْلأ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ التُّرَابُ؟ انتهى.

آیا تو چُنین در می یابی که غریب و بعید، یا عادةً ممتنع به نظر میرسد که برای ابن آدم یک وادی از مال و یا یک وادی از نخل بوده باشد؟! آیا در بنی آدم أفرادی در هر زمان یافت نمی شوند که مالک یک وادی یا دو وادی از آن گردند؟!

بنابراین چگونه در گفتار راست و مستقیم صحیح است که گفته شود: لَو ْ کَانَ لاِ بْنِ آدَمَ. لَو ْ أَنَّ لاِبْنِ آدَمَ؟ آیا کلمهٔ لَو ْ برای إفادهٔ امتناع نمی باشد؟! ای شگفتا از راویان این روایات! گویا أصلاً عرب نبودهاند، و یا آنکه قدمی در لغت عربیّت ننهادهاند!

آری این اعتراض برداشته می گردد به آنچه از ابن عبّاس در «مسند» احمد روایت نموده است که: لَو ْ کَانَ لاِبْنِ آدَمَ وَاِدِیَانِ مِن ْ ذَهَبِ و همچنین آنچه از روایت ترمذی از أنس خواهد آمد.

و أيضاً تمنّاى وادى و دو وادى و سه وادى گناه نيست تا نياز به توبه داشته باشد. در اين صورت وجه مناسبت تعقيب آن به جمله « و َ يَتُوبُ الله عَلَى مَن ْ تَابَ» چه ممكن است بوده باشد؟!

و اگر مىخواهى آنچه را كه در اين روايت از تدافع و اضطراب موجود در متن آن وجود دارد بهتر ادراك كنى، پس گوش فرادار به آنچه حاكم در « مستدرك» روايت نموده است كه: ابوموسى اشعرى گويد: كُنّا نَقْرَأُ سُورَةً نُشْبهُها بِالطُّولُو اَلشِّدَّةِ بِبَرَاءَة فَانْسِيتُها غَيْرَ أَنِّى حَفِظْتُ مِنْهَا: لَوْ كَانَ لاِ بْنِ آدَمَ وَإِدِيَانِ مِنْ مَالٍ لاَبْتَعَى ثَالِثاً، وَ لاَيَمْلاً جَوْفَ ابْن آدَمَ إلاَّ التُّرَابُ.

در تفسير «الدّر المنثور» ذكر كرده است كه اين روايت را جماعتى از ابوموسى تخريج نمودهاند. و بدين مطلب بيفزا از جهت تدافع و تناقض مضمون، آنچه را كه در «إثقان» از ابوموسى اسناد داده است أيضاً كه گفت: تَزَلَتْ سُورَةٌ تَحْوَ بَرَآءَة ثُمَّ رُفِعَتْ وَ حُفِظَ مِنْهَا أَنَّ الله سَيُؤيِّدُ هَذَا الدِّينَ بِأَقُوامٍ لاَ خَلاَقَ لَهُمْ، و لَو أَنَّ لا بْنِ آدَمَ وَادِينْ لَتَمَنَّى تا آخر.

و تِرْمذی مسنداً روایت کرده است از أنس بن مالک که: قال رسول الله که: قال رسول الله که لو کان لا بن آدم واد مِن ذَهَب لا حَب ئن یکون لَه ثان، و لا یملا فاه إلا التراب، و یتوب الله علی مَن تاب. و متوجّه باش که اینک می نگری روایات عائشة و جابر و أنس و ابن عباس را که قرار داده است حدیث وادی، و دو وادی را از قول رسول الله و تمثّل وی. و این روایات با سیاقشان نفی می کنند که از قرآن کریم باشند. و معذلک کلامی را در آنها به گفتار رسول الله که واجب است که بعضی از اعتراضات متقدمه بر آن وارد است از آن اعتراضاتی که واجب است که روایت را به صورت عبارت رکیک وجود صرف نظر از اضطراب در متن است که روایت را به صورت عبارت رکیک شوخی آمیز و مسخره انگیز در آورده است.

أمر سوم: و از جملهٔ آنچه به كرامت و مَجد و عُلُو ً شأن قرآن مجيد چسبانيدهاند گفتارشان در روايت از زيد بن ثابت مى باشد كه: ما در زمان پيامبر اين طور بوديم كه آيهٔ رَجْم (سنگسار نمودن) را مى خوانديم: الشَّيْخُ و الشَّيْخُةُ إِذَا زَئِيا فَارْجُموهُمَا الْبَتَّةَ» ؛ و در روايت از زر از أبى، كه سورهٔ أحزاب به قدر سورهٔ بقره بوده است و يا از آن طويل تر، و در آن و يا در أواخر آن آيهٔ رَجم بوده است بدين عبارت: الشَّيْخُ و الشَّيْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ نَكَالاً مِنَ الله و الله عَزيزُ حَكيم؛

و در روایت سَیَّاری از شیعه از أُبوعبدالله با زیادتی قوله: بِمَا قَضَیَا مِنَ الشَّهْوَةِ؛ و در روایت «مُوطًا» و «مستدرک»، و مُسدّد، و ابن سعد، از عمر همچنانکه می آید: الشَّیْخُو اَلشَّیْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ؛

و در روايت أبو امامة ابن سَهْل كه خالهٔ او گفته است: رسول خدا ﷺ آيـهٔ رَجم را این گونه به مـا قرائـت مـیداده است: الشَّیْخُو اَلشَّیْخُهُ فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ بِمَا قَضَیَا مِنَ اللَّذَّةِ». و مثل آن، روایت سعد بن عبداللـه و سلیمان بن خالد از شـیعه از أبو عبداللـه التَّلِیُّان میباشد.

و يَالَلْعَجَب چگونه اين جماعت محد شين راضي شدند تا مَجْد و كرامت قرآن، اين حكم شديد را بر پيرمرد و پيرزن بيفكند؟! بدون آنكه لا أقل سبب آن را كه زنا

باشد ذکر نماید؛ تا چه رسد از شرط مُحْصِن بودن (همسر دار بودن) در زنا الله جراکه قضاء شهوت أعم است از جماع؛ و جماع أعم است از زنا و بسیاری از اقسام زنا مقرون می باشد با عدم إحصان. ما دست از این ایراد برداشتیم و به طور تسامح پنداشتیم که قضای شهوت کنایه می باشد از زنا، بلکه تو بر آن بودنش با إحصان را نیز افزوده کن ولیکن می گوئیم: وجه دخول فاء در قوله: « فَارْجُمُوهُمَا » چیست از زیرا که در آنجا چیزی که مُجوز دخول فاء باشد از شرط و مانند آن وجود ندارد، نه ظاهراً و نه بر وجهی که تقدیر آن صورت صحیحی داشته باشد.

و در قول خدای تعالی در سورهٔ نور: «الزّانیّهُ وَ الزّانیی فَاجْلِدُوا» که لفظ فاء بر خبر داخل شده است به علّت آن است که کلمهٔ اجْلِدُوا به منزلهٔ جزاء برای صفت زنا در مبتدا میباشد، و زنا به منزلهٔ شرط است. امّا رَجْم جزای شیخوخت نیست، و شیخوخت سبب آن نمیباشد. آری وجه دخول فاء، فقط دلالت بر کذب راویت است.

و شاید در روایت سلیمان بن خالد، افتادگی و سِقْطی باشد به اینکه صورت سؤال وی این طور باشد: هَلْ یَقُولُونَ فِی الْقُرْآنِ رَجْمٌ؟!

و چگونه به مَجد و علو و کرامت قرآن پسندیده میآید که این حکم شدید را اختصاص به پیرمرد و پیرزن دهد؛ با وجود إجماع اُمّت بر عموم آن برای هر شخص زناکار مُحْصِن بالغ الرُّشْد مرد باشد و یا زن؟! و اینکه حکم به رجم را به صورت مطلق بیان کند با وجود إجماع اُمّت بر شرط إحصان در آن؟! و از همهٔ اینها بالاتر اینکه تأکید کند اطلاق را و قرار دهد آن را مانند نص بر عموم، بواسطهٔ تعلیل به قضاء لذت و شهوت که در آن، شخص مُحْصِن و غیر مُحْصِن مشترک می باشند؟!

فعلیهذا چشمت را باز کن به آنچه شنیدی از تدافع و تهافت و خلل در روایت این داستان فکاهی! و بدان اضافه کن آنچه را که در « مُوطَّا» و « مستدرک» و مسدد و ابن سعد روایت نمودهاند به اینکه عمر پیش از مرگش به فاصلهٔ بیست روز در آنچه از آیهٔ رجم می پندارند گفت: لَولاً لَنْ یَقُولَ النَّاسُ زَادَ عُمرُ بُنُ الْخُطّابِ فی کِتابِ اللهِ

لَكَتَبْتُهَا: «الشَّيْخُ و الشَّيْخَةُ فَارْجُمُوهُمَا الْبَتَّةَ.»

و حاکم و ابن جریر تخریج نموده، و ابن جریر أیضاً صحیح شمرده است که عمر گفت: چون این آیه فرود آمد من به حضور رسول الله گشرسیدم و گفتم: أکْتُبها! و در نسخهٔ «کنزالعمّال» است: أکْتِبْنیها! و گویا رسول خدا از آن کراهت داشت. و عمر گفت: آیا نمی بینی که پیرمرد اگر زنا کند و محصن نباشد تازیانه می خورد، و جوان اگر زنا کند و مُحصِن باشد سنگسار می گردد؟! پس محدثین چنین روایت می کنند که: عمر می گوید: رسول خدا کراهت داشت که آیهٔ نازل شده از آسمان نوشته گردد؛ و عُمَر وجوه خَلَل آن را می شمرد. ای شگفتا از این حدیث سازان!

و در «إتقان» است كه: نسائى تخريج نموده است كه: مروان به زيد بن ثابت گفت: ألا تَكْتُبُهَا فِي الْمُصْحَفِ؟!

«آیا این آیه را در مصحف نمی نویسی؟!»

قَالَ: أَلاَ تَرَى أَنَّ الشَّابَيْنِ الثِّيِّبِيْنِ يُرْجَمانِ؟ وَ قَـدْ ذَكَرْنَـا ذَلِـكَ لِعُمَـرَ فَقَـالَ: أَنَـا أَكْفِيكُـمْ! فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّـهِ اكْتُبْ لِى آيَةَ الرَّجْم ! قَالَ: لا تَسْتَطِيعُ! انتهى.

«گفت: مگر نمی بینی دو جوان غیر باکره را که رجم می گردند؟ و ما این را به عمر تذکّر دادیم. گفت: من از عهدهٔ این مشکل برای شما برمی آیم! پس گفت: ای رسول خدا! برای من آیهٔ رجم را بنویس! گفت: تو نمی توانی!»

بنابراین زید بن ثابت بر این آیه اعتراض دارد. و چون محد ثین مشاهده کردند: تدافع میان گفتار عمر: اکْتُبْهَا لِی! « تو آن را برای من بنویس!» و میان گفتار پیغمبر: لا تَسْتَطِیعُ: « تو نمی توانی!» را، گفتند: مراد عمر از این گفتارش که گفت: اکْتُب ْ لِی این بوده است که: اِئْذَنْ لِی بِکِتَابَتِهَا! «به من اجازه بده تا بنویسم!»

گویا ایشان نمی دانند که عمر عرب بوده است و از کلامیش: « اجازه به من بده تا آن را بنویسم» به لفظ «بنویس تو برای من» تعبیر نمی کند. و با وجود این نتوانستند وجه معقولی و مقبولی را برای کلام رسول الله: لا تَسْتَطِیعُ « تو نمی توانی» ذکر نمایند.

و در روايتي در «كنز العُمَّال» از ابن ضريس از عمر وارد است كـه: مـن بـه رسـول خدا گفتم: اكْتُبْهَا يَا رَسُولَ اللـهِ؟ قَالَ: لاَ أَسْتَطِيعُ!

و ابن ضريس از زيد بن أسلم تخريج نموده است كه: عمر براى مردم خطبه خواند: فَقَالَ: لا تَشُكُّوا فِي الرَّجْمِ! فَإِنَّهُ حَقُّ وَ لَقَدْ هَمَمْتُ لَنْ أَكْتُبَهُ فِي الْمُصْحَفِ، فَسَأَلْتُ أَبَى بْنِ كَعْب، فَقَالَ: أَلَيْسَ أَتَيْتَنِي وَ أَنَا أَسْتَقْرِئُهَا رَسُولَ الله، فَدَفَعْتَ فِي صَدْرِي وَ قُلْتَ: كَيْفَ تَسْتَقْرِئُهُ آيَةَ الرَّجْم وَ هُمْ يَتَسَافَدُونَ تَسَافُدُ الْحُمُر \_انتهى.

«و گفت: در رَجْم شک مکنید! زیرا که آن حق میباشد، و هر آینه من تحقیقاً قصد کردم که آن را در مصحف بنویسم، چون از اُبَی بن کَعْب پرسیدم در جواب گفت: مگر تو نزد من نیامدی درحالی که من میخواستم اجازهٔ قرائت آن را از رسول الله بگیرم و تو در سینهام کوفتی و گفتی: چگونه اجازهٔ قرائت و کتابت آیهٔ رجم را از رسول الله می گیری در حالی که ایشان به مانند به روی هم جهیدن خرها به روی هم جهند؟!»

این روایت می رساند که: عمر راضی به نازل شدن چیزی دربارهٔ رَجْم نبود. و ای کاش محد تین حاصل جواب اُبَی را به عمر، و حاصل منع عُمَر اُبَی را از استقراء و خواستن اجازهٔ کتابت و قرائت این آیه تفسیر می نمودند!

و ترمذى از سعيد بن مُسَيِّب از عمر تخريج كرده است كــه او گفت: رَجَمَ رَسُولُ اللهِ صلّى الله عَلَيهِ [وَآلِه] وَ سَلَّمَوَ رَجَمَ أبوبَكْرٍ وَ رَجَمْتُ، وَ لَوْلاَ أَنِّى أَكْرَهُ لَنْ لَرِيدَ فِي كِتَابِ اللهِ لَكَتَبْتُهُ فِي الْمُصْحَف!

«رسول خدا گرنجم کرد، و أبوبکر رَجم کرد، و من رَجم کردم؛ و اگر مرا ناخوشایند نبود که در کتاب الله چیزی را بیفزایم، آن را در مصحف مینوشتم!»

آری وی می گوید: نوشتن رَجْم در مصحف، زیادتی در کتاب خدا بوده است. است که وی آن را ناپسند می دانسته است.

میان این چهار روایت یکی را با دیگری مقابله بینداز تا بـدانی دست مُحـدَّثیـنی که وَکـع و حـرص در کـثرت روایـت دارند چـه جنـایتی را مرتـکب گـردیده است؟! و چون

نظرت را بر جـزء سـوم از « کنزالعمّـال» صفحـهٔ ۹۰ و ۹۱ بینـدازی بصـیرت بیشـتری در مشاهدهٔ اضطراب و خَلَل پیدا خواهی کرد!

این را بگیر و بدان: آنچه با مُفاد و مَضمون این روایات تصادم و برخورد و درگیری شدید دارد آن است که: از علی الگیگ روایت است که: چون شراحَهٔ هَمْدانیّه را در روز پنجشنبه جَلْد کرد (تازیانه زد)، و در روز جمعه رَجْم (سنگسار) نمود گفت: اجْلِدُهَا بِکِتَابِ اللهِ وَ أَ رُجُمُهَا بِسُنَّةٍ رَسُولِهِ.

«من او را به كتاب الله تازيانه زدم، و به سنّت رسولش سنگسار نمودم.»

و این روایت را أحمد، و بخاری، و نَسائی، و عبدالرزّاق در «جامع»، و طَحَاوی، و حاکم در «مستدرک» و غیر آنها روایت نمودهاند. و شیعه آن را از علی النّای مرسلاً روایت کرده است. بنابراین علی النّای گواهی می دهد که: رجم از سُنت رسول الله می باشد نه از کتاب الله.

امر چهارم: از آنچه به کرامت و مَجْد و عُلُو قرآن مجید چسبانیدهاند، روایتی است که در «إتقان» و «الدر المَنْثور» آمده است که: طَبَرانی و بَیْهقی و ابنضریس تخریج نمودهاند که: از قرآن دو سوره میباشد که راغب در « مُحاضِرات» آن دو را دو سوره قنوت نامیده است؛ و آن دو را نسبت به تعلیم علی النی و قنوت عمر دادهاند و گفتهاند: در مُصْحف ابن عبّاس و زید بن ثابت و در قرائت اُبی و أبیموسی بوده است.

اوّلين از آن دو اين است: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْتَعِينُكَ وَ نَسْتَغْفِرُكَ. وَ تُثْنَى عَلَيْكَ الْخَيْرَ وَ لاَ نَكْفُرُكَ، وَ تَثْرُكُ مَنْ يَفْجُرُكَ لـ انتهى.

ما بدین راوی نمی گوئیم: این کلام، مشابهت با سیاق و با بلاغت قرآن ندارد، و با او در شناخت این امور مسامحه می نمائیم، ولیکن به وی می گوئیم: چگونه عبارت یفجر و کوئیم: چگونه کلمهٔ یَفْجُر متعدی گردیده است؟!

همچنین خَـلْع، منـاسبت با أوثـان و بُـتْـها دارد، در این صـورت معــنی چـگـونه میشود؟! و غلط با چه چیز مرتفع میگردد؟!

و هرّمين از أن دو اين است: بسم الله الرّحْمَن الرّحيم. اللّهُمَّ إيَّاكَ نَعْبُدُ، وَ لَكَ

نُصَلِّى وَ نَسْجُدُ، وَ إِلَيْكَ نَسْعَى وَ نَحْفِدُ، نَرْجُ و رَحْمَتَكَ وَ نَحْشَى عَذَابَكَ الْجِدَّ، إِنَّ عَذَابَكَ بِالْكَافِرِينَ مُلْحَقٌ \_ انتهى.

و با این راویت نیز با راوی مسامحه مینمائیم در آنچه با راویت اول مسامحه نمودیم؛ ولیکن معنی جَد در اینجا چیست؟! آیا به معنی عظمت و یا غنا و بینیازی (جُد) است؟! یا ضد هَـزُل و شـوخی(جُد) است؟! و یا نیاز به سَجْع و وزن کلام آن را آورده است؟! آری در روایت عُبید: نَحْشَی نِقْمَتَك، و در روایت عبدالله: نَحْشَی عَذَابَك آمده است.

و دیگر آنکه نکته در تعبیر به قوله: مُلْحَقُ کدام است؟! و وجه مناسبت و صحّت تعلیل برای خوف مؤمن از عذاب خدا به آنکه عــذاب خدا به کافران مُلْحَق مـیگـردد چه میباشد؟! بلکه این عبارت مناسب بـا تعلیـل بـرای آن میباشـد کـه: مؤمـن از عـذاب خدا نمی ترسد، چرا که عذاب خدا به کافران مُلْحَق می شود.

امر پنجم: از آنچه به کرامت و مجد و عُلُو شأن قرآن مجید چسبانیدهاند، چیزی است که در «فصل الخطاب» از کتاب « دبستان المذاهب» نقل نموده است که وی نسبت به شیعه داده است که ایشان می گویند: إحراق مصاحف سبب اتلاف سوره هائی از قرآن گردید که در فضل علی الگیالی و أهل بیت او نازل شده بود.

از آنهاست این سوره و در اینجا کلامی را میآورد که در فواصِل، مشابه بیست وپنج آیه میباشد که از فقراتی از قرآن بر اُسلوب آیات آن تلفیق شده است. اینک بشنو آنچه را که از غلط در آن آیات میباشد گذشته از رکیک بودن اُسلوب تلفیقی آن!

از جملهٔ اغلاط آن این است: «واصطفی مِن الْمَلَئِكَةِ وَ جَعَلَ مِن الْمُؤمِنين الُولَئك وَ حَعَلَ مِن الْمُؤمِنين الُولَئك في خُلْقِهِ.» «و برگزید از فرشتگان، و قرار داد از مؤمنان، ایشان هستند در خلق او.» چه چیز را خداوند از فرشتگان برگزید؟! و چه چیز را از مؤمنان قرار داد؟! و معنی ایشانند در خلق او چه می باشد؟!

و از جملهٔ اغلاط آن این است: « مَثَلُ الَّذِینَ یُوفُون بِعَـهْدِكَ إِنِّـی جَزَیْتُـهُمْ جَنَّاتِ النَّـعِیـم.» «مثـل کسانی کـه به عهـد تـو وفـا مینمایند، حقّـاً من آنـان را جنّـات نعیم

(بهشتهای نعیم) پاداش می دهم.» ای کاش من می فهمیدم مَثَل ایشان چیست؟!

و از جملهٔ اغلاط آن این است: «و َلَقَدْ أَ رْسَلْنَا مُوسَى و َ هَــرُونَ بِمَـا اسْـتُحْلِفَ فَبَغُـوْا هَرُونَ فَصَبْرُ جَمِيلٌ».

«و هر آینه تحقیقاً ما فرستادیم موسی و هارون را با آنچه خلیفه و جانشین گردیده بود؛ پس آنان هارون را طلب کردند. پس صبر جمیل پسندیده میباشد.» معنی این سخنان غضب آلوده چیست؟! و معنی بما است تُحْلِف کدام است؟! و معنی فَبَعُوا هَرُون چه میباشد؟! و ضمیر در بَعُوا به چه رجوع میکند؟! و امر به صبر جمیل برای چه کسی میباشد؟!

و از جملهٔ اغــلاط آن ايــن اســت: وَ لَقَـدْ آتَيْنَـا بِـكَ الْحُكْـمَ كَـالَّذِي مِـنْ قَبْلِـكَ مِـنَ الْمُرْسَلِينَ وَ جَعَلْنَالَكَ مِنْهُمْ وَصِيًّا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ.»

«و هر آینه ما تحقیقاً حکم را به تو دادیم مانند پیامبران مرسلی که پیش از تو بودند؛ و ما قرار دادیم برای تو از ایشان وصیّی را، به امید آنکه ایشان بازگردند. » معنی آتینیًا به المحکم چیست؟! "و ضمیر در کلمهٔ مِنْهُمْ و لَعَلَهُمْ به چه رجوع

۱ حرف «باء» در بما استُخلِف در ترکیب موجود، ظهور در معنای مصاحبت دارد (مشل آیه هستان سورهٔ ۹، توبه: ...أرسلل رسوله بالهدی...، و آیه ۳۸ از سورهٔ ۵۱: ذاریات:...أرسلناه الله الله الله و فرعون بسلطان...) که در اینجا معنای مناسبی ندارد، و همچنین خذف ضمیر عائد مجرور از صله در این عبارات جایز نمی باشد و معنی را ناتمام نموده است. و اگر بجای آن گفته بود: لِمَا استُخلِف لَه (یا فیه) معنی اینچنین می شد: «برای آنچه بدان خلیفه و جانشین گردیده بود.» (م)

۲- بَغَی در صورتیکه بدون واسطه متعدی به مفعول شود به معنای طَلَبَ میباشد (مشل آیه 178 از سورهٔ ۲: أنعام: قُل أُغَیرَ اللهِ أَبغِی رَبًاً...) که در اینجا مناسبتی ندارد، و در صورتی بمعنای ظُلَمَ ـ که احتمالاً مورد نظر این تلفیق کننده بوده است ـ خواهد بود که با حرف جر علسی آورده شود (مثل آیهٔ ۷۲ از سورهٔ ۲۸: قصص: إنَّ قارون کان مِن قَومٍ موسَدی فَبَغَی عَلَیْهِم ...)؛ فَبَغُوا عَلی هَرُون یعنی «پس آنان بر هارون ستم روا داشتند.» ـ (م)

٣ فعل آتَى بدون واسطهٔ متعدى به دو مفعول مى شود (مشل آيه ۱۸ از سورهٔ ١٥: حجر: ... آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثَانِي ...، و آيه ١١ از سورهٔ ١٩: مريم: ... آتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبيّاً) و آوردن باء بر سر مفعول آن صحيح نبوده و معنى ندارد. (م)

میکند؟! آیــا مرجـع ضمـیر در قلـب شـاعر اسـت؟! و وجـه مناسـبت در لَعَلَّـهُمْ یَرْجِعُـونَ چیست؟!

و از جملهٔ أغلاط آن ايـن اسـت: وَ إِنَّ عَلِيًّا قَـانتٌ فِي اللَيْـلِ سَـاجِدٌ يَحْـذَرُ الآخِـرَةَ وَ يَرْجُو ثَوَابَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْتَوى الَّذِينَ ظَلَمُوا وَ هُمْ بِعَذَابِي يَعْلَمُونَ.»

«و حقّاً علی در شب، بر پا خیز بـرای دعـا و نمـاز و اسـتکانت اسـت، سـجدهآور است، از عاقبت و آخرت حَــذَر دارد و ثـواب پـروردگـارش را امیـدوار اسـت. بگـو: آیـا یکسان میباشند کسانی که ستم میکنند در حالی که آنها به عذاب من علم دارند؟»

بگو: محل قوله: «آیا کسانی که ستم می کنند» چیست؟! و مناسبت آن با قوله: «در حالی که آنها به عذاب من علم دارند» چه می باشد؟! و گویا این مرد تلفیق کننده در ذهنش دو آیهٔ یازدهم و دوازدهم از سورهٔ زُمَر خَلَجان نموده است که در پایان آن این است: «هَلْ یَسْتُوی الَّذِینَ یَعْلَمُونَ و الَّذِینَ لاَ یَعْلَمُونَ» « بگو: آیا یکسان می باشند کسانی که می دانند و کسانی که نمی دانند؟!» آنگاه این مرد تلفیق گر با عدم معرفت خود خواسته است از آن دو تا، چیزی را به هم تلفیق نماید؛ و در آخر تلفیقش آورده است: آیا مساوی و یکسان هستند کسانی که ستم روا می دارند؟! و نفهمیده است که: در آن دو آیه استفهام انکاری آمده است. چون در آن دو آیه دو کس ذکر شده اند: اللّزی جَعَل لِلّهِ أَنْدَاداً لِیُضِلَّ عَنْ سَبِیلِهِ «آن کس که برای خداوند شرکاء و اضدادی را قرار داده است تا از راه او گمراه کند.» و الْقانتُ آناء اللّیل یَرْجُو رَحْمَه رَبِّه «آن کس که در لحظات شب برپا می خیزد و به دعاً و تضرع به سر می آورد، و امید رحمت پروردگارش را دارد.» بنابراین، این دو کس با هم یکسان نمی باشند و لا یَسْتَوی الَّذِینَ لاَ یَعْلَمُونَ وَ النَّذِینَ لاَ یَعْلَمُونَ وَ النَّذِینَ لاَ یَعْلَمُونَ.

این بود بعضی از سخنان پیرامون این داستان مسخره آمیز و شوخی برانگیز! و باید دانست که: صاحب «فصل الخِطاب» از مُحَدَّثین زیاد نقل کننده و مُجدًّ در

١\_ دو آيهٔ هشتم و نهم \_ صح.

تتبّع شواذ احادیث میباشد و مانند همچون سورهٔ منقولی از کتاب « دبستان المذاهب» گمشدهٔ اوست که پیوسته به دنبالش میگردد؛ و با وجود این میگوید: من در کتب شیعه أثری از این منقول نیافتهام. ای شگفتا از صاحب « دبستان المذاهب» که از کجا نسبت این مدّعا را به شیعه آورده است؟! و در کدام یک از کتابهایشان یافته است؟! آیا نقل در کتب، این گونه است؟! ولیکن عجبی نیست، (شِنْشِنَهُ أَعْرِفُهَا مِنْ أَحْزَم). ایا نقل در کتب، این گونه است؟! ولیکن عجبی نیست، (شِنْشِنَهُ أَعْرِفُهَا مِنْ أَحْزَم). ای چه بسیار به مثابه و مانند این نقل کاذب و دروغین از شیعه نقل نمودهاند همچنانکه در کتاب «مِلَل» شهرستانی، و «مقدّمهٔ» ابن خَلْدُون و غیرهما از آنچه در این سالهای أخیره بعضی از مردم بر علیه شیعه نوشتهاند موجود است، والله الْمُسْتَعَان.

در اینجا آیة الله بلاغی مطلبی را تحت عنوان: «قَولُ الإمَامیَّة بِعَدَم النُّقْصان فِی الْقُرْآنِ» آغاز مینماید، و پس از آنکه از یکایک أعلام شیعه، همچون شیخ صدوق در « اعتقادات» و شیخ مفید در « مقالات» و سیّد مرتضی و شیخ طوسی، و شیخ طبرسی، و کاشف الغِطاء مطالبی ذکر می کند می فرماید: و از سیّد قاضی نور الله در کتاب «مَصائب النَّواصِب» آمده است که: به شیعهٔ إمامیّه نسبت وقوع تغییر در قرآن را داده اند؛ این از چیزهائی نیست که جمهور إمامیّه بدان قائل باشند، بلکه قال به شرِدْمَة قَلِیلَة مِنْهُم لاَ اعْتِدَاد بِهِم ْفِیمَا بَیْنَهُم ْ «گروهی اندک و جدای از صف که در میان شیعه به گفتار آنها اعتنائی نمی شود بدان قائل شده اند.»

و از شیخ بهائی نقل است که گفته است: و أیـضاً در زیـاده و نقیصهٔ قرآن اختلاف

۱- در « مجمع الأمثال» می دانی طبع سنهٔ ۱۳۷۵ هجریّهٔ قمریّه، جزء اول، ص ۳٦۱، شهارهٔ ۱۹۳۳ گوید: ابن کلبی می گوید: این شعر از أبوأخزم طائی است و او جد اً أبوحاتم یا جد به جد او می اشد. وی پسری داشت به نام أخزم و گفته شده است که عاق بوده است. وی مرد و پسرانی از خود باقی گذارد. یک روز پسران بر جدشان أبوأخزم جهیدند و بدنش را خون آلود کردند. او گفت:

إنّ بَـنى َّ ضَرَّجونى بالـــدّم شِنشِنـة أعـرفُـها مِـن أخـزَم

و در روایتی است: زَمَّلُونی . و آن در معنی مثل ضرّجونی میباشد. یعنی لَطَّحُونی. یعنی: این نوادگان، با پدرشان در عقوق شباهت دارند. شنشنهٔ بمعنی عادت و طبیعت است. شمر گفته است. این مثَل به مثابه کلامشان: الْعَصَا مِنَ العُصَیَّة میباشد.

نموده اند؛ و صحیح آن است که: قرآن عظیم از دستبرد محفوظ می باشد، زیاده باشد یا نقیصه. و بر آن دلالت دارد قوله تعالى: «و اِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ.»

و آنچه در میان مردم شهرت دارد که اسم أمیرالمومنین النیکی را در بعضی مواضع اسقاط کرده اند، مانند کلام خدای تعالی: «یَا أَیُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا اُنْزِلَ إِلَیْكَ فِی عَلِیً» «ای پیغمبر آنچه را که دربارهٔ علی به تو نازل شده است إبلاغ کن!» و غیر آن، نزد علماء اعتباری ندارد. و از مقدس بغدادی در «شرح وافیه» آمده است که: کلام، فقط در نقیصه می باشد؛ و معروف میان أصحاب ما ـ تا جائیکه حتّی بر آن حکایت إجماع گردیده است عدم نقیصه می باشد همچنین.

و أيضاً از وى نقل است كه: شيخ على بن عبدالعالى رسالهٔ مستقلهاى در نفى نقيصه تصنيف كرده، و كلام صدوق را كه گذشت ذكر كرده است و سپس بواسطهٔ أحاديثى كه دلالت بر نقيصه دارد، اعتراض نموده است و از أنها جواب داده است به آنكه اگر حديثى بر خلاف دليل از كتاب و سنّت متواتره يا إجماع آمد، و تأويلش و حملش بر بعضى از وجوه، امكان نداشت طرح و رد آن واجب است.

بدانکه محدیّث معاصر در کتاب « فَصْل الخِطاب» کوشش نموده است در جمع آوری جمیع روایاتی که بدانها استدلال بر نقیصه نمودهاند؛ و تعداد مسانیدشان را با أعدادی از مراسیلِ از أئمه السیّل در کتب، مانند مراسیل عیّاشی و فرات و غیرها تکثیر کرده است؛ با اینکه شخص متتبّع محقّق یقین جازم دارد بدانکه این مراسیل از همان مسانید گرفته شدهاند.

و در مجموع روایاتی که ذکر نموده است، روایاتی وجود دارد که احتمال صدق در آنها راه ندارد؛ و بعضی از آنها به نحوی اختلاف دارند که آنها را به تنافی و تعارض می کشاند. و ایس کتاب مختصر ما گنجایش بیان ایس دو نحوه از روایات را ندارد. با وجود این، قسمت مُعْظَمی از این روایات که سهم وافری در کثرت دارند سندهای آنها بازگشت می کند به چند نفری که علماء رجال در وصفشان هر یک را یا به اینکه ضعیف الحدیث فاسد المذهب مَجْفُو الروایات همی باشد، و یا به اینکه

مضطرب الحديث و المذهب است، حديثش شناخته شده و ردّ شده است، و از ضعيفان روايت مي كند، و يا به اينكه كذّاب و متّهم مي باشد و من جائز نمي دانم از تفسير وي يك حديث روايت نمايم، و او معروف است به آنكه از واقفيّه است و عداوتش با حضرت رضا النّائي از همهٔ مردم شديدتر است، و يا به اينكه كذّاب و أهل غُلُو است، يا به اينكه ضعيف است و التفاتي و اعتمادي به وي نمي باشد و از كذّابين است، و يا به اينكه فاسد الرّواية و متّهم به غُلُو مي باشد وصف نموده اند. و بسيار روشن است كه كثرت روايت امثال اينها أبداً فائده اي را در برنخواهد داشت.

و اگر در روایاتشان در مثل این مقام گسترده و بزرگ تسامح نموده و آنها را معتبر بدانیم؛ هر آینه بواسطهٔ دلالت روایات متعدده واجب می گردد که را بر این معنی حمل و تنزیل نمائیم که مضامینشان تفسیر آیات، یا تأویل یا بیانی است برای موردی که به علم قطعی شمول عمومات آیات نسبت به آن مورد دانسته شده است؛ چرا که آن مورد أظهر أفراد و أحق أفراد می باشد به حکم عام؛ و یا آنکه آن مورد بخصوصه و به نص بر آن در وقت تنزیل در ضمن عموم مراد بوده است؛ و یا آنکه آن همان مورد از عبارت مُبهّمَه بوده است.

و بر یکی از وجوه ثلاثهٔ أخیره حمل می شود آنچه در روایت آمده است که: آن تنزیل است و آن را جبرئیل نازل کرده است؛ همچنانکه خود جمع میان این روایات شاهد بر آن می باشد؛ همان طوری که تحریف در آنها باید حمل بر تحریف معنی گردد.

شاهد گفتار ما مكاتبهٔ حضرت أبوجعفر التَّلِيُّكُمْ به سَعْد الْخَيْر است همان طور كه در «روضهٔ كافى» آمده است. در اين مكاتبه مىفرمايد: و كَانَ مِنْ نَبْذِهِمُ الْكِتَابَ لَنْ أَقَامُوا حُرُوفَهُ وَ حَرَّفُوا حُدُودَهُ.

«و از دور افکندنشان کتاب الله را این بود که: ألفاظ و عبارات و حروفش را بر پا داشتند و حدود و معانی آن را تحریف کردند.» همچنانکه آنچه را که در روایات وارد است که آن در مصحف أمیرالمومنین الگیالاً یا ابن مسعود بوده است باید حمل و تنزیل نمود بر آنکه در آن مصحف به عنوان تفسیر و تأویل بوده است.

و شاهد بر آن قول أميرالمومنين التَّكِيُّ است به زنديق كما في «نهج البلاغـــة» و غـيره: و لَقَدْ جِنْتُهُمْ بِالْكِتَابِ كَمَلاً مُشْتَمِلاً عَلَى التَّــنْزِيلِ و التَّـأويلِ. \« و هــر آينـه مــن تحقيقـاً بــراى آنها آوردم كتاب اللـه را به طور كامل شده كه مشتمل بود بر تنزيل و بر تأويل.»

و از جمله روایاتی که بدان اشاره کردیم آن است که محدیّث معاصر در روایات سورهٔ مَعَارِجْ چهار روایت ذکر کرده است که کلمهٔ «بولایَه عِلییی پدین گونه بسوده مضبوط و ثبت شده بوده است، و آنها در مصحف فاطمه النیسی بدین گونه بسوده است. و مخفی نماند که مُصْحف فاطمه النیسی فقط کتابی بسوده است در بیان و حدیث أسرار عِلْم، همچنانکه از بسیاری از روایاتی که در «اصول کافی» در باب صحیفه و مصحف و جامعه وارد شده است معلوم می گردد؛ و در این روایات قول حضرت صادق النیسی می باشد همانطور که در روایت صحیحه و روایت حسنه آمده است ه که: « مَا فِیهِ مِنْ قُرْآنکُمْ حَرْفُو اَحِدی » و « مَا لَوْعُمُ أَنَّ فِیهِ قُرْآناً ». آ

و از جملهٔ آن روایات، روایاتی است که در «کافی» در باب اینکه أئمه النی شهداء بر مردم می باشند در صحیحهٔ بُریْد از حضرت أبوجعفر امام محمد باقر النی ، و روایت او از حضرت أبوعبدالله امام جعفرصادق النی است که در کلامشان النی فرموده اند که: در قوله تعالی: «و آکذلِك] جَعَلْناکُم اُمَّةً وَسَطاً.» «و [اینچنین] ما شما را اُمّتی میانه قرار دادیم.» نَحْن الاُمَّة الْوسُطی. «ما هستیم که امّت میانه می باشیم!» و در شرح آن («کافی») از أمیرالمومنین النی وارد است که: و نَحْن الله نَدِین قَال الله ؛

۱- ایسن عبارت در «نهج البلاغیة» نمی باشید. و در «احتجاج» طبرسی ص ۱۳۷ (و از طبیع بسیروت: ج ۱، ص ۲۵۷) و در «بحیار الأنوار» ج ۱۹، جیزء اول، ص ۱۲۲ از طبیع کمپانی، و ج ۹۳، ص ۱۲۵ و ص ۱۲۱ از طبیع حروفی إسلامیّه، به نقل از «احتجاج» اینطور آمیده است: و لَقید احضروا الکتاب کَمَلاً مُشتَمِلاً علَی التَّاویل و التَّنزیل.

٢\_ «كافى» كتاب الحجة، باب ٤٠: باب فيه ذكر الصّحيفة و الجفر و الجامعة و مُصحف فاطمة عليها السّلام، حديث اول و سوم.

٣ ـ «كافى» كتاب الــحجة، بـاب ٩: في أنّ الأئمّـةَ شُـهداءُ اللــهِ عَـزَّ وَ جَـلَّ عَلَى خَلقِــه، حديــث دوم و چهارم.

« وَ [كَذْلِكَ] جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً». « و ماييم كساني كه خداوند فرموده است: و [ينچنين] ما شما را أُمّتي ميانه قرار داديم.»

و بناءً علیهذا آنچه را که مُرْسَلاً در دو تفسیر نُعمان (نعمانی صح) و سَعْد روایت شده است که: آیه «أئمّة وسَطاً» (امامانی میانه) میباشد ناچار باید حمل بر معنای تفسیری نمود و گفت: تحریف فقط در ناحیهٔ معنی صورت یافته است.

و از جملهٔ آن روایات، روایتی است که در «کافی» در باب آنکه فقط أئمه النیسی راهنمایان و رهبران میباشند از فُضیل روایت کرده است که گفت: سؤال نمودم از حضرت أبا عبدالله امام صادق النیسی از قول خدای تعالی: « و لِکُلِّ قَوْمٍ هَاد» « و از برای هر قومی هدایت کننده ای میباشد» فرمود: «کُلُّ إمام هُو هَاد لِلْقَرْنِ الَّذِی هُو فِیهم. « هر امامی هدایت کننده است برای مردم آن عصری که او در آن است.»

و نظير آن، روايت أبو بصير است از حضرت صادق الكيلاً و روايت عبدالرّحيم قصير از حضرت باقر الكيلاً كه: رَسُولُ الله قصير از حضرت باقر الكيلاً كه: رَسُولُ الله قصير از حضرت و على است هدايت كننده.»

۱\_ « مراّة العقول» ج ۲، ص ۳۳۹.

٢ تا ٤ \_ كافي «كتاب الحجة»، باب ١٠: باب ً إنّ الأئمّة الطّيّ لله م الهُداة، احاديث ١ تا ٤.

و به مضمون آنها روایاتی از جمهور أهل سنّت آمده است با اسناد از طریق أبوهریره و أبسی بَرْزه و ابس عبّاس، و از طریق أمیرالمومنین النّی و حاکم در «مستدرک» خود آن را صحیح دانسته است.

و هنگامی که إحاطه و خبرویّت پیدا کردی به این گفتار، پس آیا باز هم برای تو جالب به نظر می رسد التجاء « فصل الخطاب» در تلفیق و تکثیرش به نقل از بعضی تفاسیر متأخّره، و از داماد در حاشیهٔ « قَبَسات» از گفتارش به اینکه: أحادیث از طرق ما و از طرق عامّه به طور تَضَافر رسیده است که در قرآن تنزیل: إنّها أنْت مُنْذِر ٌ لِعِبادِ وَ عَلِی یُ لِکُلِّ قَوْم هاد؟! بوده است انتهی.

« تو (ای پیغمبر) فقط بیم دهندهٔ بندگان هستی ، و علی است که برای هر قومی هدایت کننده می باشد!»

این شعری است که مدّاحان آن را می سرایند، و أمّا عارف به لغت عرب رضایت نمی دهد نظمش را به آن نسبت دهند. و من گمان ندارم تو را که بتوانی از طرق ما و طرق أهل سنّت غیر از آنچه را که أوّلاً شنیدی پیدا کنی و آن غیر از آن چیزی است که او نقل نموده است. فَاعْتَبر!

و از جملهٔ آن روایات، روایت «کافی» است از أبوحمزه از حضرت أبوجعفرالگیگان که در قول خدای عزّوجلّ: «ربّنا ما کُنّا مُشْرِکِینَ.» «پروردگارا نبوده ایم ما از مشرکین!» فرمود: یَعْنُونَ بولاَیة عَلِی الگیّن «مرادشان از آن شرک به ولایت علی الگیّن بوده است». و این روایت صریح میباشد در آنکه تفسیر است. و بنابراین با این بیانش حاکم است بر دو روایت ضعیفهٔ أبوبصیر در ظهورشان به اینکه لفظ « بولایَة عَلِی » از آیه حذف گردیده است.

و این بیان از روایت أبوحمزه به أمثال آن ساری و جاری میگردد (و به نحو حکومت مُبیِّن و مفسِّر میشود).

و از جملهٔ آن روایات، روایت عُمَر بن حَنْظَلَه است از حضرت صادق السَّلِیٰ در قول خدای تعالی در سورهٔ بقره: «مَتَاعاً إلَی الْحَوال غَیْر َ إِحْراجِ» «مُحْرَجَاتِ». «به آن

زنان تا یک سال نفقه بدهند بدون إخراج. آن زنان از خانه بیرون شدگان نمی باشند.» و من دربارهٔ تو هیچ گمانی ندارم مگر اینکه بگوئی: إلحاق امام التَّلِیُّ کلمه مُخرَجات را فقط برای تفسیر مراد از کلمهٔ إخراج بوده است، نه بیان نقیصه از قرآن کریم؛ و امّا « فصل الخطاب» آن را به عنوان بیان نقیصه ذکر کرده است. فاعتبر!

و از جملهٔ آن روایات، صحیحهٔ محمّد بن مسلم ازحضرت صادق الناسی میباشد همانطور که در «کافی» در اوّل باب منع زکات وارد است، و در آن است: پس از آن امام الناسی فرمود: این است قول خداوند عزّوجلّ: سَیُطُوّتُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ یَوْمَ الْقِیَامَةِ «آنچه که از دادن آن بخل ورزیدند در روز قیامت همچون طوق بر گردن، بدان گرفتار و غلّ و زنجیر می گردند.» یَعْنی مَابَخِلُوا بِهِ مِنَ الزّگوةِ. «یعنی آنچه از مال زکات که به دادن آن بخل کردهاند.»

پس این روایت مانند روایت صریحهای میباشد بر آنکه لفظ « مِنَ الزّگاةِ» تفسیری است از امام، نه آنکه از قرآن باشد. و لهذا این روایت با این بیانش حاکم است بر مرسلهٔ ابن أبی عُمَیْر، از کسی که او را ذکر کرده است، از حضرت صادق السّی الله در قول خدای عزّوجل : سَیُطُوّتُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ مِنَ الزّگوةِ یَوْمَ الْقِیمَةِ؛ و صارف آن میباشد از آنکه بیان نقیصه بوده باشد.

و از جملهٔ آن روایات، صحیحهٔ است از حضرت صادق الگیسی همچنانکه در «کافی» وارد است در باب نص خدا و رسول او بسر أئمه یکی بعد از دیگری، و در آن است: من به او گفتم: مردم می گویند: چرا اسم علی الگیسی و اهل بیت او در کتاب الله نیامده است؟! حضرت فرمود: به ایشان بگوئید: بر رسول خدا نماز نازل شد و خداوند اسم آن را در قرآن نبرد که سه رکعت است و یا چهار رکعت، تا اینکه رسول الله کیسی خودش بود که آن را برای مردم تفسیر کرد. و همچنین حضرت

١- «كافى» كتاب الحجة، باب ٦٤: باب ما نص الله عزو جل و رسوله على الأئمة عليهم السلام
 واحداً فواحداً، حديث اول.

دربارهٔ زکات و حج به همین منوال فرمود. و مقتضای این حدیث، تصدیق امام النگان است قول مردم را که: خداوند علی را در قرآن با اسم ذکر نکرده است، و فقط تسمیه از تفسیر رسول خدا می در حدیث مَن گُنْتُ مَوالاًه و حَدِیث ثَقَلَیْن بوده است.

و شاهد بر این مطلب روایتی است در «کافی» أیضاً در این باب پس از آن روایت به فاصلهٔ کوتاهی در صحیحهٔ فُضَلاء از حضرت أبوجعفر الباقرالیکی ، و روایت أبی جارود از آن حضرت البیکی أیضاً و روایت أبودی نیلم از حضرت أبوعبدالله الصّادق البی ، که آن دو امام همام در مقام احتجاج و عدم تقیّه، قول خدای تعالی: «یا أیتها الرّسُولُ بَلّغ ما أنزل اللیک مِن ربّک و ان لم تفعل فَما بلقت رسالته » را خواندهاند و آن دو امام در تلاوت آیه، کلمهٔ «فِی عَلِی » را ذکر ننمودهاند. و این دلیل است برای آنکه انچه در مورد ذکر اسم علی علیه السّلام در این مقام و بلکه در غیر آن، روایت شده است، فقط از باب تفسیر و بیان مراد است در وحی قرآن، به آنکه تفسیر و بیان مراد را جبرائیل از نزد خداوند به عنوان وحی مطلق نه قرآن آورده است، و مَا یَنْطِق عَن الْهُوکی اِنْ هُو َ إِلاَّ وَحْی یُوحَی.

و از جملهٔ آن روایات، روایت [محمّد بن] فُضیل است از حضرت أبوالحسن الماضی الماض

۱ـ «كافى» كتاب الــحجة، بـاب ۱۰۸: بـابٌ فيــه ثُكَـتٌ و نُتَـفٌ مِـنَ التَّـنْزيلِ فِــى الْوَلاَيَــةِ، حديــــث ۹۱. روايت مفصًل است و عبارت فوق آخرين فقرهٔ آن است.

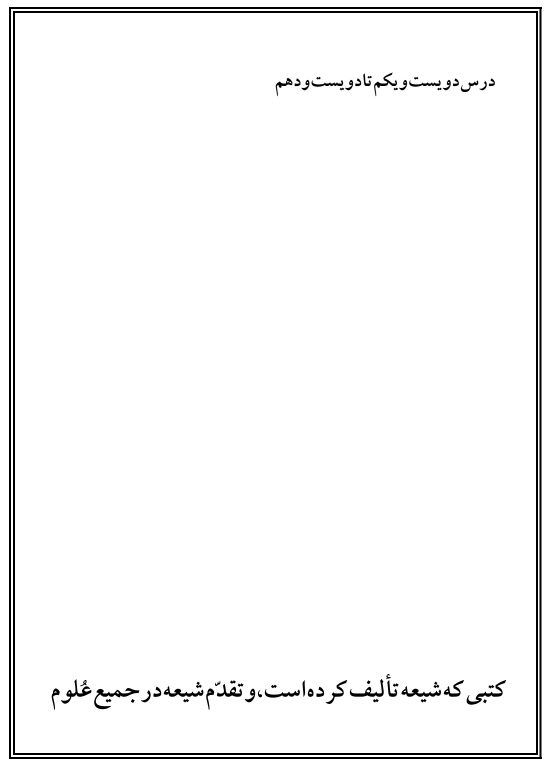
و علیهذا این روایات و أمثالها تشبّثات «فَصْل الخِطاب» را به روایاتی کــه روی هـم انباشته است از روایاتی که حال آنها را إجمالاً دانستی، می بُرَد و قطع می کند.

و به آنچه ما در اینجا ذکر نمودیم و غیر آن، إشاره دارد آنچه از کلمات علماءِ أعلام قُدِّسَت أسرارُهم نقل نمودیم.

اگر بگوئی: این روایت ضعیف است، و همچنین جملهای از روایات متقدّمه! می گوئیم: جُلِّ روایاتی که «فَصْل الخِطاب» انباشته است مثل این روایت می باشند، بلکه دارای ضَعف شدیدتری می باشند همان طور که در وصف راویان آنها بدان اشاره نمودیم. علاوه بر این در آن مقدار از روایات صحیحهای که ذکر کردیم، برای صاحبان خرد وا وُلُوا الألبًاب کفایت است. ا

این بود عین گفتار این عالم متتبّع محقّق خبیر، پیرامون مسألهٔ عدم تحریف قرآن کریم. و ملاحظه شد که چقدر به طور جامع و کامل أطراف مسأله را إحاطه کرده و با فکری استوار شبهات را رد نموده است. و علاوه نه تنها در پاسداری سنگر تشیّع به طور أتم و أکمل در عقیدهٔ صیانت کتاب إلهی، قدم راستین برداشته است؛ بلکه با ذکر روایات وارده در مصادر مهم أهل سنّت و عامّه به عنوان آنچه به کرامت کلام الله مجید إلصاق کردهاند، ابتداءً حمله را بر آن جماعت فرموده و آن احادیث را به طور روشن إبطال نموده است. ای کاش جامعهٔ شیعه در هر عصری لاأقل یک نفر مانند این عالم مجتهد فقیه بصیر و حمیم و دلسوز و از هوا برون شده را می میداشت، تا همهٔ مشکلات به نیروی ایمان و علم و درایت وی حل می شد.

۱ « اَلاءُ الرّحمن في تفسير القراآن» طبع مطبعة عرفان صيدا، سنة ١٣٥١ هجريّة قمريّه، جزء اول، ص ١٩ تا ص ٢٩.



## درس ۲۰۱ تا ۲۱۰ بسم الله الرّحمن الرّحيم

و به نستعين ، و صلّى الله على سيّدنا محمّد و آله الطّاهرين ، و لعنة الله على أعدائهم أجمعين من الآن إلى قيام يوم الدِّين ، و لا حَول و لا قُوَّة إلاَّ بالله العلي العظيم.

## قال اللهُ الحَكيمُ فِي كِتَابِهِ الكَريم:

بسْمِ اللَّه الرَّحْمنِ الرَّحيمِ. ن وَالْقَلَمِ وَ مَا يَسْطُرُونَ. مَا أَنْــتَ بِنَعْمَــةِ رَبِّـكَ بِمَجْنُــونٍ، وَ إِنَّ لَكَ لأَجْراً غَيْرَ مَمْنُون . وَ إِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم .\

«ن، و سوگند به قلم و آنچه به سبب قلم (و یا با قلم) می نویسند، که تو (ای پیغمبر) به واسطهٔ نعمتی که خدا به تو داده است دیوانه نمی باشی؛ و حقّاً و حقیقة تو دارای پاداش و مزد پیوسته و غیر منقطعی هستی؛ و حقّاً و حقیقة تو بر اخلاق عظیمی استوار می باشی!»

حضرت استاد مکرّم آیةالله علاّمهٔ طباطبائی۔ قدسسر، در تفسیر این آیه چنین آوردهاند: معنی قلم معروف است. و سَطْر با فتحه و پس از آن سکون و چه بسا با دو فتحه استعمال می شود۔ همانطور که در «مفردات» ذکر نموده است عبارت است

١- آيهٔ اوّل تا چهارم از سورهٔ القلم: شصت و هشتمين سوره از قرآن كريم.

از: یک صف و ردیفی از کتابت؛ و از درختان، صفّی است کاشته شده، و از مردمان، گروهی ایستاده . و فُلاَنُ سَطَر کَذَا یعنی سَطْر به سَطْر نوشت.

خداوند سوگند یاد کرد به قلم و به آنچه با قلم مینویسند . و ظاهر سیاق آیه مطلق قلم و مطلق نوشتهای است که با قلم مینویسند که عبارت از مکتوب باشد؛ به علّت آنکه هم خود قلم و هم کتابتی که به واسطهٔ قلم متحقی می گردد از أعظم نعمتهای إلهیّهای است که انسان بدان راه یافته است. و به وسیلهٔ قلم است که انسان میخواند آنچه را از حوادث دور و بعید از أنظار، و از معانی و أسرار پنهانی که در دلها مُختفی بوده است و ضبط و ثبت گردیده است؛ و به واسطهٔ قلم است که انسان استحضار می یابد آنچه را که مرور زمان و یا بُعْد مکان بر روی آن پرده کشیده است.

خداوند سبحانه بر انسان به وسيلهٔ هدايت او به سوى آن دو چيز، و تعليم وى را بدان دو چيز، منّت نهاد؛ و در گفتار خود فرمود: خَلَقَ الإنْسَانَ، عَلَّمَهُ الْبَيَانَ (سورهٔ رحمن آيهٔ ٤):

«خداوند انسان را خلق کرد و بدو بیان را آموخت . »

و دربارهٔ قلم فرمود : عَلَّمَ بِالْقَلَم، عَلَّمَ الإنسانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ (سورهٔ علق آيهٔ ٥):

«خداوند با قلم آموخت، به انسان تعليم كرد آنچه را كه نمى دانست.»

بنابراین قسم خوردن خداوند به قلم و به آنچه به وسیلهٔ قلم مینویسند، قسم خوردن اوست به نعمت. و حقّاً خداوند در کلام خود به بسیاری از مخلوقات خود از جهت آنکه رحمت و نعمتند سوگند یاد نموده است، مانند آسمان و زمین، و خورشید و ماه، و شب و روز، الی غیرذلک حتّی به انجیر و زیتون.

بعضى گفتهاند: مراد از لفظ « ما» در گفتارش: و مَا يَسْطُرُونَ مصدريّه است و عليهذا مراد از آن كتابت است.

و بعضی گفتهاند: مراد از قلم، قلم اعلی است که در حدیث وارد است که: آن اول مخلوقی است که خداوند آفریده است. و مراد از مَا یَسْطُرُونَ آن نوشتهای است که فرشتگان حَفَظه و کرام کاتبون می نویسند.

و أيضا احتمال داده شده است كه: صيغهٔ جمع در يسطرون براى تعظيم باشد نه براى تكثير و معنى زيادى. و اين توهم، توهم سست و ضعيفى است. و أيضا احتمال داده شده است كه: مراد از آن چيزى كه در آن مىنويسند لوح محفوظ باشد. و أيضا احتمال داده شده است كه: مراد از قلم و از مسطورات با آن، اصحاب قلم و مسطوراتشان باشد. اينها همه احتمالات واهيه و بي بنيادى است.

این سوگندها را خدا یاد نموده است تا برساند که: ما أنت بنعمة ربك بمجنون. و این جمله معنائی است که سوگند بر آن وارد گردیده است، و خطاب هم به پیامبر میاشد: و باء در لفظ بنعمة یا سبیه است یا مصاحبه. یعنی تو به سبب نعمتی ـ و یا با نعمتی ـ که خداوند پروردگارت بر تو ارزانی داشته است، مجنون و دیوانه نیستی!

و سیاق آیه مؤید این معنی است که: مراد از نعمت، نعمت نبوت است. چرا که دلیل نبوت از پیغمبر خدا هرگونه اختلال عقلی را برمی دارد تا آنکه هدایت إلهیهای که لازمهٔ نظام حیات انسانیت است ، درست آید.

و علیهذا این آیه رد مینماید جنونی را که به پیغمبر نسبت دادند به طوری که در آخر سوره از ایشان حکایت شده است: و یقولون إنه لمجنون. « و مشرکین قریش می گویند: حقا و واقعا او دیوانه است.»

و مراد از و إن لك لأجرا غير ممنون «از براى تومزدى لاينقطع مى باشد» كلمهٔ ممنون از من است به معنى قطع؛ و از اين قبيل است آنچه گفته اند: منه السير منا إذا قطعه و أضعفه. «سير و حركت او را ضعيف ساخت و از راه بازداشت.» نه از منت به معنى : در گفتار و كلام ، نعمت را بزرگ شمردن و به حساب آوردن.

و مراد از أجر ، أجر رسالت است عندالله سبحانه ؛ و در این عبارت لطیفهای است برای به دست آوردن دل پیغمبر و دلخوشی و شادی خاطر وی که در برابر تحمل رسالت خداوندی أجر غیرمقطوع و مزد همیشگی که از بین نرود به او داده می شود.

و مراد از خلق در و إنك لعلى خلق عظيم همان ملكهٔ نفسانيهاى است كه از آن افعال به سهولت صادر مى گردد و به دو قسمت: فضيلت كه ممدوح است همچون عفت و شجاعت، و رذيلت كه مذموم است، همچون شره و جبن منقسم مى شود؛ وليكن وقتى كه آن را همين طور بدون قيدى اطلاق نمايند از آن حسن خلق فهميده مى گردد ...

و در بحث روائی فرمودهاند: در کتاب «معانی الأخبار» از سفیان بین سعید ثیوری از حضرت امام جعفر صادق الگین در تفسیر حروف مقطعهٔ قرآن آورده است کسه گفت:

و أما «ن» نهری است در بهشت. خدا به او گفت: منجمـد شـو! منجمـد شـد و بـه صورت مدادی درآمد (یعنی بـه صـورت مرکب) و سـپس بـه قلـم گفـت: بنویـس! پـس قلم در لوح محفوظ نوشت تمام حـوادث گذشـته و آینـده را تـا روز قیـامت. و بنـابراین، آن مداد و مرکب از نور است؛ و قلم نیز قلمـی از نـور است؛ و لـوح نـیز لوحـی از نـور است.

سفیان گفت: من به حضرت عرض کردم: یابن رسول الله! برای من دربارهٔ امر لوح و امر قلم و امر مداد بیان وافی و مشروحی را إفاده فرما! و از آنچه خدا به تو تعلیم نموده است مرا تعلیم کن!

حضرت فرمود: ای پسر سعید! اگر تـو أهلیت جـواب را نداشـتی پاسـخی بـه تـو نمی گفتم! نون فرشته ای است. و قلـم بـه سـوی قلـم؛ و آن نـیز فرشته ای است. و قلـم بـه سـوی لـوح أدا می کنـد؛ و آن نـیز فرشـته ای اسـت. و لـوح بـه سـوی إسـرافیل أدا می نمـاید، و إسـرافیل بـه سـوی میکائیل، و میکائیل بـه سـوی جـبرائیل أدا می کنـد، و جـبرائیل بـه سـوی انبیاء و رسل الهی أدا می نماید.

راوی حدیث که سفیان است می گوید: حضرت در این حال فرمود: برخیز ای سفیان و برو که من (از دستگاه حکومت جائره به واسطهٔ نشستن در اینجا) بر تو

ايمن نمي باشم!

از گفتار حضرت استاد به دست آمد که: مراد از قلم همهٔ انواع قلم است؛ و مراد از مسطورات همهٔ انواع آنهاست و اختصاصی به قلم خاصی و نوشتهٔ بخصوصی ندارد.

و چون می دانیم: اولا قلم و نوشته، مورد قسم پروردگار قرار گرفته است، و ثانیا مقسم علیه و چیزی که قسم برای تحکیم و ایفاء استواری و ثبات آن می باشد، استقامت عقل و نعمت نبوت پیامبر اکرم، و پاداش لایزالی و ابدی او، و خلق عظیم و اخلاق بزرگ و سترگ اوست، فلهذا مورد قسم که قلم و نوشته است هر گونه که باشد و به هر صورت و کیفیتی که تحقق پذیرد، دارای اهمیتی عظیم و قدر و قیمتی جلیل و خطیر می باشد. چرا که خداوند بدین دو امر مهم می خواهد اثبات مقامات و درجات و فیض ازلی و ابدی و سرمدی را به پیغمبرش بفرماید. و علیهذا قلم و نوشتار به طور اطلاق در این آیه مورد اهمیت فراوان و اعتنای ذات أقدس حق متعال قرار گرفته است.

به واسطهٔ قلم و کتابت است که اینهمه علوم در دسترس ماست و اگر احیانا قلمی نبود و نوشتهای در عالم وجود صورت تحقق به خود نمی گرفت این عالم فعلی ما در پهنای ظلمت و جهل و کوری باطنی گرفتار، و در امواج دلهره آمیز لجههای غامره و گردابهای ژرف دریای تاریکی غوطه ور بود.

با دقت تمام، علوم فعلی ما را که در ذخائر کتابهای جهان و کتابخانههای عالم با قلم نوشته شده است اگر حساب کنیم، و وجود و عدم هر یک را جدا جدا بسنجیم، این موهبت عظیم بر ما مشهود خواهد شد. والحمد لله وحده که چنین پروردگاری انسان را بیافرید، و وی را به نیروی علم به وسیلهٔ قلم و کتابت بیاراست، و علوم معنوی را با کتب آسمانی و قرآن مجید و نهجالبلاغة و صحیفهٔ سجادیه و کتب فقهی

۱ـ «الميزان في تفسير القرآن» ج ٢٠، ص ٢٥ تا ص ٣٥ تفسير سورة ن و القلم.

امام شناسي(١٤) مصحف على التَّلِيَّانَ

و تفسیری و حکمی و عرفانی و با علوم طبیعی که در راه و مقدمهٔ کمال واقعند، و همهٔ اینها به سبب قلم و کتابت صورت گرفته است، در راه مسیر کمال او قرار داد تا وی را از أسفل السافلین آورد و به مقام الذین آمنوا و عملوا الصالحات فلهم أجر غیر ممنون ارتقاء بخشید، فشکرا له ثم شکرا.

در بحث سابق دانستیم که: أولین کتابی که در اسلام نوشته شد، عبارت بود از مصحف امیرالمومنین علی بن ابیطالب علیه أفضل صلوات الله و ملائکته المقربین و أنبیائه المرسلین .. این مصحف تام و تمامی بود که واجد جهات نزول، و شأن ورود آیات، و ترتیب سور و آیات طبق نزول، و بیان ناسخ و منسوخ و مطلق و مقید، و بیان محکمات و متشابهات، و تأویل و تفسیر و غیرذلک از جهات عدیده بود . این مصحف همان قرآنی است که ابنسیرین دربارهٔ آن میگوید: اگر تو بدان دسترسی یابی در آن علمی را خواهی یافت! و نام آن در تواریخ و احادیث و تفاسیر عبارت است از : مصحف علی، صحیفهٔ علی، الجامعة، کتاب علی، صحیفهٔ عتیقه.

فقیه أهلبیت آیةالله حاج آقا حسین طباطبائی بروجردی در کتاب نفیس و ارزشمند «جامع أحادیث الشیعة فی أحکام الشریعة» در مقدمهٔ بدیع و ذیقیمت آن که به قلم مبارک خود إملاء فرمودهاند، در ضمن بیان احادیثی در علوم اهل بیت و روایاتی در شأن ایشان، از جمله فرمودهاند: از جملهٔ ادلهٔ آنکه أئمهٔ طاهرین علیهم الصلوة و السلام عالم به احکام میباشند، و از طرق خاصه و عامه بر این مهم روایات و دلائلی است آن است که: حدیث آنان حدیث رسول اکرم شاست و در نزد آنهاست صحیفهٔ جامعه که به إملاء رسول خدا شاو خط علی الناسی است.

ا ـ سورة تين كه نود و پنجمين سوره از قرآن كريم است اين سوره مى باشد: بسم الله الرحمن الرحمين الرحمين. لقد خلقنا الإنسان فى أحسن الرحمين الرحمين والتين والزيتون. و طور سينين. و هذا البلد الأمين. لقد خلقنا الإنسان فى أحسن تقويم. ثم رددناه أسفل سافلين. إلا الذين آمنوا و عملوا الصالحات فلهم أجر غير ممنون. فما يكذبك بعد بالدين. أليس الله بأحكم الحاكمين.

۲\_ «جامع احادیث الشیعـــة» ط رحلی سنگی گراوری، ج ۱، ص ٤٧، سطر آخر و ما قبل آن.

مرحوم مجلسی (جد اعلای امی ما از طرف مادر پدر) در کتاب «بحارالأنوار» به طور تفصیل روایات واردهٔ در این باب را ذکر نموده است و احیانا بعضی از مواضع را با بیان و شرح خود روشن و مبین فرموده است. وی چنانکه از مطاوی کلماتش ظاهر است در خانهٔ أهل بیت علاوه بر جامعه کتابهای دیگر به عنوان کتاب جفر و مصحف فاطمه و کتاب مسائل دیات (که به ذؤابهٔ شمشیر امیرالمومنین الکی آویزان بود) و لوح فاطمه را ذکر نموده است. و ما در اینجا به حول و قوهٔ خداوند متعال به بیان و شرح هر یک از آنها می پردازیم:

## ۱\_ جامعه

دربارهٔ این کتاب و کیفیت نگارش آن و محتویات آن روایات کثیری وارد است. تنها در بیست و دو روایت که در «بحار» ذکر نموده است طول آن را به هفتاد ذراع معین نموده است؛ غیر از آنهائی که در آنها خصوصیات جامعه مذکور شده است ولی عبارت هفتاد ذراع در آنها نیست. این روایات را از کتب معتبرهای همچون «اختصاص» و «ارشاد» و «احتجاج» و «أمالی» و بالأخص از کتاب «بصائرالدرجات» نقل نموده است. از جمله می فرماید: در « إرشاد» مفید و « احتجاج» شیخ طبرسی وارد است که: بسیاری از اوقات حضرت صادق الگین می فرمود:

علمنا غابر، و مزبور، و نكت في القلوب، و نقر في الأسماع، و إن عندنا الجفر الاحمر والأبيض، و مصحف فاطمة الكلالا ، و عندنا الجامعة فيها جميع ما تحتاج الناس إليه .

«علم ما چند گونه است : علم به وقایع آتیه ، و علم به وقایع گذشته ، و إلـهام بـر دلهایـمان ، و به صـدا درآمـدن در گوشهایمان (پـس سخـن و گفتـگویـمان بـا ملائـکه

١\_ ذراع عبارت است از فاصلهٔ نوک انگشت وسطی تا مرفق دست.

طوری است که کلامشان را می شنویم و خودشان را نمی بینیم). و نزد ما جفر قرمز (که در آن أسلحه رسول خدا است) و جفر سپید (که در آن تورات موسی و انجیل عیسی و زبور داود و کتابهای آسمانی است که خداوند قبل از اینها به پیامبران نازل نموده است) و مصحف فاطمه است که در آن همهٔ چیزهائی است که مردم بدان احتیاج دارند.»

و چون از آن حضرت از تفسیر این کلام سوال شد، پاسخ وی به عین همین عباراتی بود که ما در ترجمه آوردیم. سیس فرمود: و أما مصحف فاطمة النای ففیه ما یکون من حادث و أسماء من یملك إلى أن تقوم الساعة.

و أما الجامعة فهو كتاب طوله سبعون ذراعــا إمــلاء رســول من فلــق فيــه و خـط على بن أبيطالب العَلِي بيده، فيه و اللــه جميع ما تحتــاج إليــه النــاس إلــى يــوم القيامــة حتــى أن فيه أرش الخدش و الجلدة و نصف الجلدة .

«و أما مصحف فاطمه ، در آن بیان حوادث و اسامی کسانی است که تا روز قیامت بر مردم سلطنت می نمایند. و اما جامعه : کتابی است که طول آن هفتاد ذراع است به إملاء و انشاء رسول الله که از لبهای مبارک دهانش صادر شده و به خط علی بن ابیطالب الکی می باشد. و در آن سوگند به خدا که جمیع احتیاجات مردم تا روز رستاخیز بیان شده است حتی در آن دیهٔ خراش وارد بر پوست بدن و دیهٔ یک تازیانه زدن ، و یا نصف تازیانه بیان شده است .»

و در «بصائر الدرجات» از محمد بن عبدالحمید از یونس بن یعقوب از منصور بن حازم از ابی عبدالله الگیلا وارد است که او گفت: من به حضرت عرض کردم: مردم می گویند: در نزد شما صحیفهای است که درازایش هفتاد ذراع است، و در آن جمیع آنچه مردم بدان نیاز دارند موجود است، و إن هذا هو العلم. «و حقا و حقیقة

۱\_ « بحار الأنوار» از طبع كمپانی، ج ۷، ص ۲۷۹، و از طبع حروفی مطبعهٔ حیدری ج ۲۲، ص ۱۸ و ص ۲۰ كتاب الإمامة ، باب « جهات علومهم النائع ، و ما عندهم من الكتب، و أنه ينقر في آذانهم و ينكت في قلوبهم» و «ارشاد» مفيد، ص ۲۵۷، و در «احتجاج» طبرسی، ص ۲۰۳.

این است علم.»

حضرت فرمود: ليس هذا هو العلم، إنما هو أثر عن رسول الله الله إن العلم الذي يحدث في كل يوم و ليلة. \

«این علم نیست، این أثری است که از رسول خدا گی رسیده است. علم واقعی و حقیقی آن علمی است که در هر روز و در هر شب برای ما پیدا می شود.»

و أيضا در «بصائرالدرجات» از ابراهيم بن هاشم، از برقی، از ابن سنان يا غير او، از بشر، از حمران بن أعين روايت است كه گفت: به حضرت صادق النال گفتم: نزد شما تورات و انجيل و زبور و آنچه در صحيفهای پيشين است: صحيفهای ابراهيم و موسی، موجود است ؟! گفت: آری!

گفتم: إن هذا لهو العلم الأكبر «تحقيقا اين علم، علم اكبر است.»

حضرت فرمود: يا حمران! لو لم يكن غير ما كان ، و لكن ما يحدث بالليل و النهار علمه عندنا أعظم. ٢

«ای حمران! اگر ما علمی غیر از آن نداشتیم، آن علم أكبر بود، ولیكن علم به آنچه كه در شب و روز حادث می گردد، برای ما اعظم است.»

در اینجا مجلسی بـرای توضیح و تبییـن ایـن روایـت، و رفـع اشـکالی کـه أحیانـا ممکن است وارد شود بیانی دارد . او میگوید :

بیان: معنی لو لم یکن این است: اگر نبود برای ما غیر از آن علمی که بـرای سابقین از پیغمبران بود، آن علم مذکور، علـم اکبر بـود، ولیکـن آن علمـی کـه بـرای مـا حـادث می گردد آن علم اکبر است.

آنگاه می گوید: من می گویم که: در اینجا اشکال قویمی موجود است و آن اینکه: از آنجائی که روایات بسیاری دلالت دارند بر آنکه پیغمبر ما علم وقایع پیشین

١\_ همين مصدر.

۲\_ «بحارالأنوار» همين باب از طبع كمهاني ج ٧، ص ٢٧٩، و از طبع حيدري ج ٢٦، ص ٢٠. و «بصائر الدرجات» ص ٣٨.

و علم وقایع پسین و علم جمیع شرایع إلهیه و احکام را میدانست و تمام این علوم را به علی الگیلی آموخت و همینطور؛ بنابراین کدام علمی برای آنان بجای می ماند تا برای ایشان در شب و روز پدیدار گردد؟!

و ممكن است از اين اشكال به وجوهي ياسخ داد:

اول: آنچه گفته شده است که: علم با شنیدن و قرائت کتب و حفظ آنها پیدا نمی شود؛ زیرا که این تقلید است، و حقیقت علم واقعی منحصر است در آنچه از جانب خداوند سبحانه بر قلب مؤمن روز به روز و ساعت به ساعت إفاضه می گردد، و با انکشاف آن حقایق، نفس به مرحلهٔ اطمینان برسد و انشراح صدر حاصل گردد، و قلب بدین وسیله نورانی شود.

و حاصل مطلب آنکه: این علم موجب تقریر و تأکید و تثبیت معلومات سابقه می گردد، و موجب مزید ایمان و یقین و کرامت و شرف، به إفاضهٔ علم بر آن ذوات مقدسه بدون واسطهٔ بیامبران مرسلین ، خواهد شد.

دوم: آنکه بر ایشان إفاضه می شود تفاصیل حقایقی که مجملات آنها نزد آنان وجود دارد و اگر چه امکان داشته باشد که خود آنها آن تفاصیل را به واسطهٔ آنچه از اصول و مواد نزدشان موجود است استخراج نمایند.

سوم: آنکه بر مسألهٔ بدا مبتنی باشد. چون که آنچه را سابقا دانستهاند در آن احتمال بدا و تغییر است اما چون بدیشان الهام شود آن مواردی که در آن تغییر داده می شود پس از آنکه بر أنبیا و فرستادگان از حجتهای إلهیه که پیش از آنها بودهاند کلیات و اصول غیر منطبق بر بدا افاضه گردیده بود، و یا آن مواردی که تأکید در آن به عمل آورده شود که قابل تغییر نمی باشد ؛ در این صورت اینگونه علوم ، قویترین و شریف ترین علوم آنان خواهد بود.

چهارم: که در نزد من از همهٔ این وجوه قویتر می باشد آن است که بگوئیم: ذوات معصومین الگیگان در دو نشأهٔ قبل از حیات بدنی، و بعد از وفات دنیوی، به سوی

مقامات ربانیه در معارف إلهیه غیرمتناهیه ، طبق مدارج کمال عروج می نمایند؛ چرا که برای عرفان خدای متعال نهایتی نیست، و در درجات قرب او انتهائی تصور ندارد. و این معنی از روایاتی مشهود است .

و معلوم است که: ایشان در ابتدای امر امامتشان اگر علمی را فراگیرند، در آن درجه و مرتبه از عمل درنگ نمی نمایند؛ و به سبب ازدیاد مقام قرب و طاعات، زیادتی هائی از علم و حکم و ترقیات در معرفت خدا برای ایشان حاصل می گردد. و چگونه ممکن است برای آنان ترقی نباشد در حالی که این ترقیات راجع به سایر مخلوقات با وجود نقص قابلیت و استعدادشان مشهود است؟ و آن ذوات مقدسه سزاوارتر و مناسب تر می باشند که ترقیات در آنها به وجود آید.

و شاید این وجه یکی از وجوه استغفار و توبهٔ آنان در هـر روز هفتاد بـار و بیشـتر بـوده باشـد؛ زیـرا در وقـت عروجشان بـه هـر درجـهٔ رفیعـه از درجـات عرفان، میدیدهانـد کـه: ایشان در مرتبهٔ سابقهٔ از آن در نقصان بودهانـد؛ بنـابراین از آن نقـص استغفار مینمودهاند و به سوی خدای تعالی توبه میکردند.

این وجوه مجموع آن احتمالاتی بود که در حل این مشکل بر دل من وارد شد. و من از خداوند طلب غفران میکنم از آن گفتار و کردارم که موجب خشنودی و رضای او نیست. ا

أقول: این وجه بسیار متین است، ولیکن مرحوم جد، حیات سابقه و لاحقه بر این عالم را سابق و لاحق زمانی پنداشته است؛ و أئمه الگیلا را طبق این اخبار در معنای أزل و ابدی که در دو سر طولی دنیا واقعند، دارای مقامات و درجات نامتناهی عرفان قرار داده است؛ با آنکه طبق حرکت جوهریه النفس جسمانیة الحدوث روحانیه البقاء و آیات مبارکات ثم أنشأناه خلقا آخر تمام آن درجات و مقامات در همین نشأهٔ ماده و عالم طبع حاصل است؛ و ابد و ازل دو سر این سلسله

4.4

۱\_ همین مصدر.

در معارج و مدارج عرضی هستند نه طولی. و طبی این عروج در این نشأه منافاتی با جسمانیة الحدوث ندارد. فشكرالله سعیه و أجزل ثوابه.

و نیز از «بصائرالدرجات» از عبدالله بن جعفر از محمد بن عیسی از إسمعیل بن سهل از ابراهیم بن عبدالحمید از سلیمان از حضرت صادق النامی روایت کرده است که فرمود:

إن في صحيفة من الحدود ثلث جلدة؛ من تعدى ذلك كان عليه حد جلدة. ١

«در آن صحیفه و کتاب جامعه از بعضی از مقادیر حد، یک سوم تازیانه ثبت شده است؛ که اگر کسی از این مقدار تجاوز کند باید خودش یک تازیانه به عنوان پاداش بد خود بخورد.»

و نیز از «بصائرالدرجات» از حسن بن علی بن نعمان از پدرش علی بن نعمان از بکر بن کرب روایت است که گفت: ما در محضر حضرت صادق النظیمی بودیم و شنیدیم که می گفت:

أما والله إن عندنا ما لا نحتاج إلى الناس، و إن الناس ليحتاجون إلينا. إن عندنا الصحيفة سبعون ذراعا بخط على الكلاء رسول الله ـ صلى الله عليهما و على أولادهما فيها من كل حلال و حرام. إنكم لتأتوننا فتدخلون علينا فنعرف خياركم من شراركم. ٢

۱\_ همين مصدر در «بصائرالدرجات» ص ۳۸.

۲- همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸۰، و از طبع حیدری ص ۲۱ تا ص ۲۳. و « بصائر الدرجات» ص ۳۹. آیةالله سیدمحسن امین عاملی در «أعیانالشیعة» طبع دوم در جزء اول از جلد اول، ص ۳۹۳ گوید: ... عن أبی عبدالله السینی انه سئل عن الجامعة فقال: تلک صحیفة سبعون ذراعا فی عرض ایدیم مثل فخذ الفالج، فیها کل ما یحتاج الناس الیه و لیس من قضیة الا و هی فیها حتی أرش الخدش. مولفگوید: ادیم به معنی پوست است و فالج شتر تنومند دو کوهان میباشد که از سند برای بارگیری میآورند. و معنی عرض ادیم آن است که: آنها پوستهائی بودهاند که دباغی شده و به اندازهٔ وسعت آنها، آنها را باقی گذاردهاند و بعضی را به بعض دیگر متصل نمودهاند تا به حدی که اگر به روی هم پیچیده شوند و در آن

«قسم به خدا که در نزد ما چیزی است که با وجود آن نیازی به مردم نداریم، و مردم نیاز به ما دارند. در نزد ما صحیفهای است که هفتاد ذراع طول دارد، و به خط على الطِّيِّل و املاء رسول خدا صلى الله عليهما و على أولادهما است، در أن از هر حلالی و از هر حرامی سخن به میان آمده است. شما به سوی ما میآئید و بر ما وارد می شوید و ما خوبانتان را از بدانتان (به واسطهٔ همان صحیفه) می شناسیم!»

و در روایت « بصائر» أیضا وارد است که آن صحیفه به عرض أدیم مثل فخذالفالج است، و در آن تمام نیازمندیهای مردم وجود دارد و هیچ قضیهای نیست مگر آنکه حکمش در آن بیان شده است حتی أرش خدش.

و مجلسي در بيان أن گفته است: مراد از أديم يوست حيوان است، يـا خصـوص رنگ قرمز از آن، و یا به خصوص دباغی شدهٔ از آن. و مراد از فالج شتر نر قوی هیکل است که دارای دو کوهان است و از سند برای جفت گیری می آورند.

و أيضا از «بصائرالدرجات» از يعقوب بن يزيد از ابن أبي عمير از ابراهيم بن عبدالحميد و أبي المغرا از حمران بن أعين از حضرت باقرالتَكْيُلاً روايت ميكنـد كـه: أشار إلى بيت كبير و قال: يا حمران! إن في هذا البيت صحيفة طولها سبعون ذراعا بخط على الطَّيْلًا و إملاء رسول الله عِنْكُما . لو ولينا الناس لحكمنا بما أنـزل اللــه لـم نعـد مـا فـي هذه الصحيفة. ا

«حضرت اشاره به اطاق بزرگی کرد و گفت: ای حمران! در این بیت صحیفهای است كه طولش هفــتاد ذراع اسـت به خـط عـــلى العَلَيْكُ و امــلاء رســول خدا ﷺ . اگر ما

مى نو يسند.

تا آنکه در ص ۳۳۸ می گوید: از مجموع این اخبار و ضم بعضی به بعضی استفاده می شود که: جامعه و کتاب علی بـه طـور اطـلاق، و کتـابی کـه طـول آن هفتـاد ذراع میباشـــد، و کتــابی کــه مثــل ران شتر دو كوهان است، و كتابي كه به امالاء رسولالله وخط على عليهما الصلوة و السالام است و صحیفهای که درازایش هفتاد ذراع است، و پوستی که هفتاد ذراع است و صحیفهٔ عتیقه، همگی كتاب واحدى مى باشند.

۱\_ همین مصدر.

بر ولایت امر مردم قرار گیریم حتما به آنچه خدا نازل نموده است حکم مینمائیم و از آنچه در این صحیفه میباشد تجاوز نمی کنیم!»

و همچنین از «بصائر الدرجات» از احمد بن محمد، از أهوازی از فضاله از قاسم بن برید از محمد بن مسلم روایت نموده است که گفت: حضرت باقرالگیگاگافتند:

إن عندنا صحيفة من كتب على الكيال طولها سبعون ذراعا. فنحن نتبع ما فيها لاـ نعدوها.

و سألته عن ميراث العلم ما بلغ؟! أجوامع هو من العلم أم فيه تفسير كل شيء من هذه الامور التي تتكلم فيه الناس مثل الطلاق و الفرائض؟!

فقال: إن علىالسَّيِّ كتب العلم كله القضاء والفرائض. فلو ظهر أمرنا لــم يكـن شــىء إلا فيه سنة نمضيها. \

«نزد ما صحیفهای است از کتابهای علی الگین که درازای آن هفتاد ذراع میباشد. ما از آنچه در آن ثبت و ضبط است پیروی مینمائیم و از آن تجاوز نمینمائیم.

و من از آن حضرت از میراث علوم پرسیدم که مقدارش به کجا منتهی است؟! آیا آن علوم به ارث رسیده جوامعی است که در آن علم وجود دارد، یا آنکه در آن تفسیر هر چیز از این اموری است که مردم در آن گفتگو دارند مانند طلاق و مقدار میراث؟

حضرت فرمود: على الكيلاً تمام اقسام علم را نوشت؛ علم قضاء و علم ميراث را، بنابراين اگر امر ولايت ما ظاهر شود در زمان ظهور چيزى نيست مگر آنکه در آن سنتى را به اجرا در مى آوريم.»

و همچنین از «بصائرالدرجات» از احمد بن محمد از علی بن حکم، از علی بن أبی حمزه از أبی بصیر از حضرت امام محمد باقرالتی بدین گونه روایت نموده

۱\_ همین مصدر از طبع کمپانی، ص ۲۸۰ ، و از طبع حیدری، ص ۲۳. و « بصائرالدرجات » ص ۳۹.

است که:

أخرج إلى أبوجعفر الطَّيْلُ صحيفة فيها الحلال والحرام و الفرائيض. قلت: ما هذه؟! قال: هذه إملاء رسول الله على الطَّيْلُ بيده.

قال: قلت: فما تبلى؟! قال: فما يبليها؟! قلت: و ما تدرس؟! قال: و ما يدرسها؟! قال: هي الجامعة أو من الجامعة. \

«حضرت امام محمد باقر العَلَيْنُ صحیفهای را برای من بیرون آوردند که در آن علم حلال و حرام و میراث بود. گفتم: این چیست؟! فرمود: این است املاء رسول خدا شخه و علی العَلَیْنُ آن را با دست خود نوشته است.

أبوبصير گويد: من گفتم: آيا اين كهنه نمى شود؟! فرمود: چه چيز مى تواند آن را كهنه گرداند؟! گفتم: مندرس نمى شود و محو و نابود نمى گردد؟! فرمود: چه چيز مى تواند آن را از بين ببرد؟! حضرت فرمود: اين است جامعه! يا اين است از جامعه'!»

و مجلسی در شرح خود فرموده است: بیان: گفتار آنحضرت: « چه چیز می تواند آن را کهنه آن را کهنه کند؟» یعنی با وجودی که خدا حافظ آن است چه چیز می تواند آن را کهنه گرداند؟ و یا آنکه دستهای بسیار بدان نمی رسد تا کهنه شود و مندرس گردد و آثارش محو و نابود شود.

و نيز از «بصائرالدرجات» است با روايت او از محمدبن الحسين، از محمد بن سنان، از عمار بن مروان، از منخل بن جميل، از جابر بن يزيد، از حضرت امام محمد باقرالين كه گفت: ابوجعفرالين به من گفت: إن عندى لصحيفة فيها تسعة عشر صحيفة قد حباها رسول الله ."

۱\_ همیــن مصــدر از طبـع کمپـانی ص ۲۸۰ ، و از طبـع حیــدری ص ۲۳ و ص ۲۵ و «بصــائر الدرجات» ص ۳۹.

۲\_این تردید از راوی است.

۳\_ هــميــن مـصــدر از طبع كــمپـاني ص ۲۸۰ و از طــبع حــيــدري ص ۲۳ و ص ۲۵. و →

«در نزد من صحیفهای است که در آن نوزده صحیفه می باشد، و آن را رسول خدا عطا نموده است.»

و نيز از «بصائرالدرجات» از محمد بن عبدالحميد، از يعقوب بن يونس، از معتب روايت است كه گفت: أخرج إلينا أبوعبدالله الكين صحيفة عتيقة من صحف على الكين فإذا فيها ما نقول إذا جلسنا لنتشهد. أ

«حضرت امام جعفر صادق التَّكِينُ صحيفهٔ عتيقه (قديمي)اى را براى ما بيرون آوردند از صحيفههاى على التَّكِينُ و در آن بود آنچه ما در حال جلوس براى تشهد مى گوئيم.»

و نیز از «بصائرالدرجات» از محمد بن عیسی، از یونس ، از حماد ، از عمروبن ابسی مقدام، از حضرت امام جعفر صادق النگیالاً روایت می کند که فرمود:

ضل علم ابن شبرمة عند الجامعة، إن الجامعة لا تدع لأحد كلاما. فيها علم الحلال والحرام. إن أصحاب القياس طلبوا العلم بالقياس فلم يزدهم من الحق إلا بعدا؛ و إن دين الله لا يصاب بالقياس.

«در برابر کتاب جامعه، علم پسر شبرمه گم شده است. کتاب جامعه برای أحدی جای سخن باقی نمی گذارد. در آن علم حلال و حرام می باشد. طرفداران عمل به قیاس، علم خود را از قیاس طلب می کنند، بنابراین جز دوری از واقع و فتوای صحیح چیزی دستگیرشان نمی شود. و حقا و حقیقة دین خدا با قیاس به دست نمی آید.»

و نیز از «بصائر الدرجات» از محمد از حسین بن سعید از محمد بن ابی عمیر از محمد بن الدرجات» از محمد بن جعفرالگی روایت می کند کسه فرمود: إنما هلك من كان قبلكم بالقیاس، و إن الله تبارك و تعالی لم یقبض نبیه حتی

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

<sup>«</sup>بصائر الدرجات» ص ٣٩.

۱ و ۲ \_ همین مصدر از طبیع کمپانی ص ۲۸۰ و ص ۲۸۳ و از طبیع حیدری ص ۲۵ و ص ۲۵ و ص ۳۵ و ص ۳۵ و ص ۳۳ و ص ۳۳. و «بصائرالدرجات» ص ۶۰ و ص

أكمل له جميع دينه فى حلاله و حرامه، فجاءكم بما تحتاجون إليه فى حياته، و تستغيثون به و بأهل بيته بعد موته، و إنها مخبية عند أهل بيته حتى أن فيه لأرش الخدش.

ثم قال: إن أبا حنيفة ممن يقول: قال على و قلت أنا. ١

«تنها علت هلاکت أقوامی که پیش از شما بودهاند عمل به قیاس بوده است، و خداوند تبارک و تعالی روح پیغمبرش را به سوی خود قبض ننمود مگر آنکه تمام دین او را در حلالش و حرامش برای او تکمیل نمود. بنابراین آنچه به آن نیازمند بودید وی در زمان حیات خود برای شما آورد؛ و شما به او و أهل بیت او بعد از مرگش روی می آورید! و نوشتههای آن آئین نزد أهل بیت او پنهان گردیده است؛ حتی در آن نوشته و صحیفه مقدار دیهٔ وارد بر خراش پوست بدن مشخص گردیده است.

سپس فرمود: أبوحنيفه از كساني است كه مي گويد: على چنان گفت ، و من چنين مي گويم.»

باری این روایات، نمونهای از روایات کثیرهای بود که در جوامع شیعه وارد شده است و دلالت بر وجود جامعه در زمان أمیرالمومنین الکیم دارد و به طور کلی در اصل تحقق کتاب جامعه و تدوین آن در زمان حیات رسول أکرم شی به إملاء و انشاء آن حضرت و به خط و کتابت مولی الموالی حضرت أمیرالمومنین الکیم شیعه و أهل سنت جای تردید نیست. و بدین جهت آنحضرت را می توان اولین مدون در اسلام در عصر رسول الله و زیر نظر مقام نبوت به شمار آورد.

۱\_ همیــن مصــدر از طبــع کمپــانی ص ۲۸۳ و از طبــع حروفــی ص ۳۶. و «بصائرالدرجــات» ص ۶۰.

۲ سید محسن أمین عاملی در « أعیان الشیعة» جیز، أول از جلد أول از طبیع دوم ص ۳۳۰ و ص ۳۳۰ و ص ۳۳۰ و ص ۳۳۰ و سید العقی جسید العقی جسید و آن کتیابی است که طولی سی ۳۳۱ گوید: از جمله مؤلفات أمیرالمومنین العقی جامعه میباشد و آن کتیابی است که طولی هفتاد ذراع و با إملاء رسول الله محقی و خط علی العقی و بر روی پوستی به نام رق (پوست نازکی

محقق عظیم و فقیه خبیر عالم عصر أخیر سیدحسن صدر در کتاب « تأسیس الشیعة لعلوم الإسلام» می فرماید: شیعه اولین گروهی بودند که به جمع آثار و اخبار نبوی و سنت محمدی در عصر خلفاء نبی مختار علیه و علیهم الصلوة والسلام پرداختند و در این امر تقدم داشتند.

ایشان در امر کتابت و تصنیف به امامشان حضرت امیرالمومنین النایش اقتدا کردند چون آن حضرت در عصر رسول خداشتان تصنیف نمود.

شیخ ابوالعباس نجاشی در ترجمهٔ محمد بن عذافر می گوید: به ما خبر داد احمد بن محمد بن محمد بن سعید، از محمد بن احمد بن حسن، از عباد بن اعماد بن عبدالغفار بن قاسم از عذافر صیرفی که گفت:

من با حكم بن عييـنه نــزد ابـوجعفر محمد بن علىالباقر التَّلَيْنُ اللهُ بوديــم و او شــروع

 $\leftarrow$ 

که بـر روی آن مینوشـتند) بـوده اسـت و أغلـب نوشـتجات در آن عصـر بـه واســطهٔ کــم بــودن کــاغذ بــر روی پوست رق بوده است. این پوستها را به هم متصل مینمودند تا طول آن هفتاد ذراع شد به ذراع دست که عبارت است از درازای آرنج تا سرانگشتان. و در بعضی أخبار وارد است که آن مانند ران شــتر بــزرگ بــوده اســت و در بعضــی مــانند ران مــرد. و آن را از مولفــات علــــی الْتَلَیْلِی بــه شـــمار آوردن به اعتبار آن بوده است که: او آن را نوشته و از کلام و املاء رسول خدا عظم مرتب گردانیده است. و آن اولین کتابی است که در عصر رسول خدا ﷺ در آن علم گرد آمده است. ذکر این کتاب در اخبار ائمه عموما و اخبار مواريث خصوصا مكررا وارد شده است و نزد حضرت امام ابي جعفر محمد الباقر و فرزندش امام أبي عبدالله جعفرالصادق بوده است؛ و ثقات از اصحاب آن دو بـزرگـوار آن را نـزد ایشـان دیدهانـد و ائمـه هـر یـک پـس از ایشـان از هـــم بــه ارث بردهانــد؛ و در عبــارت حضرت امام رضا العَلِيلًا در پشت نامهٔ عهدی که مأمون به ولايت امر مسلمين پيمان نهاد اين است كه: و جامعه و جفر دلالت بـر ضـد ايـن امـر مينمـايند . و داسـتان آن، وقـت ذكـر جفــر خواهـــد آمــد. و ظاهرا در جملهای از اخبار آتیه در آن به کتاب علی و به کتابی که به امالاء نبی وخط علی التَّكِيثُانُ است و به كتاب على التَّكِيثُلُا كـ هفتاد ذراع بـوده اسـت و بـ پوسـتى كـ هفتاد ذراع بـوده است و به صحیفهای که جمیع مایحتاج حتی ارش خدش در آن موجود است و به صحیفهٔ عتیقه ازصحف على الطَّيْكِانُ و شبه اينها ياد شده أن كتاب بوده است. از كساني كه جامعه را نزد امام باقر التَكِيُّكُ ويدهاند سويد بن ايـوب و ابوبصـير ميباشـند، و از كسـاني كـه أن را نـزد امـام صـادق التَكِيُّكُ ديدهانـد ابو بصير است. کرد از حضرت سوال نمودن و حضرت پیوسته از او ناخوشایند بودند و در مسألهای با همدگر اختلاف نمودند. در این حال حضرت ابوجعفر گفتند: یا بنی قم فأخرج کتاب علی! «ای نور دیده، پسرم برخیز و کتاب علی را بیرون بیاور!»

فأخرج كتابا مدرجا عظيما ففتحه و جعل ينظر حتى أخرج المسألة. فقال أبوجعفر: هذا خط على و إملاء رسول الله على.

«پسر حضرت باقر (ظاهرا حضرت صادق) برخاست و کتاب پیچیده شدهٔ بزرگی را بیرون آورد. و حضرت آن را گشودند و شروع کردند به نظر کردن در آن تا آنکه آن مسأله را بیرون کشیدند. و سپس حضرت امام باقر فرمودند: این است خط علی و املاء رسول خدا گیگی .»

و أقبل على الحكم و قال: يا أبا محمد! اذهب أنت و سلمة و المقداد حيث شئتم يمينا و شمالا، فوالله لاتجدون العلم أوثق منه عند قوم كان ينزل عليهم جبرائيل \_ الحديث. \

«و سپس روی به حکم بن عیینه نمودند و گفتند: ای أبو محمد! تـو بـا سـلمه و بـا مقداد هر کجا که میخواهید به راسـت و بـه چـپ گـردش کنیـد! سـوگنـد بـه خـدا کـه علمی را از این موثق تر و مطمئن تر در خاندان قومی کـه جـبرائیل بـر آنـها فـرود می آمـده است نخواهید یافت !» تا آخر حدیث که در اینجا بدین مقدار اکتفا شد.

و روایات از اهل بیت دربارهٔ این کتاب (جامعه) فوق حد إحصاء است، بسیاری از آنها را محمد بن حسن صفار در کتاب «بصائر الدرجات» تخریج نموده است.

کتاب «بصائر الدرجات» از اصول قدیمه میباشد که در زمان بخاری صاحب کتاب «صحیح» موجود بوده است و در کشور ایران به طبع رسیده است.۲

۱ ایـن حدیـث را مستشـار عبدالحلیـم جنـدی در کتــاب « امــام جعفــر صــادق » ص ۲۰۱ ذکــر نمو ده است.

۲ـ« تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام » ص ٢٧٩، در فصل ٨: علـم الحديث، تقـدم الشيعة فـى تأسيس علوم الحديث، و ص ٢٨٤.

و همچنین در علت تقدم شیعه در کتابت حدیث، و تأخر اهل سنت ذکر می کند که : این فقط منوط به تأسی شیعه از امامشان امیرالمومنین الگی بود که از بدو اسلام نزد پیامبر دست به کتابت زد، و تأسی عامه از امامشان عمر بن خطاب بود که امت را از تدوین سنت منع نمود. او مطلبی تحت عنوان «تنبیه» آورده است:

تنبیه: در کتاب خودم: «نهایةالدرایة فی علم درایة الحدیث» وجه تأخر برادران اهل سنت را در تدوین و جمع حدیث ذکر نمودهام. و حاصلش همان است که ابن صلاح در مقدمه، و مسلم در اول صحیحش، و ابن حجر در « فتح الباری» در مقدمهٔ «صحیح» بخاری ذکر کردهاند ؛ و آن بدین گونه است که:

پیشینیان و سلف در کتابت حدیث اختالاف کردهاند ؛ جماعتی آن را روا نداشتند؛ و از ایشان است عمر بن خطاب و عبدالله بن مسعود، و ابوسعید خدری با جمعی دیگر از صحابه و تابعین. و جماعتی دیگر مانند امیرالمومنین علی بن ابیطالب و فرزندش حسن و أنس و عبدالله بن عمرو بن العاص مباح و جائز دانستند؛ و سپس اهل عصر دوم همگی اتفاق و اجماع بر جواز کتابت و تدویت سنت نمودند تا آخر کلامشان در این موضوع.

بنابراین گفتار، شیعه تقدم دارند چون همان طور که دانستی: امامشان آن را مباح میدانست، و خود تدوین و جمع حدیث نمود. شیعه هم به پیروی از وی جمع و تدوین حدیث کردند. و اهل سنت از تدوین حدیث عقب افتادند چون عمر با جمعی دیگر آن را حرام شمردند.

و علیهذا هر یک از تدوین کنندگان حدیث و ترک کنندگان آن مصیبند به اندازهٔ پیروی از امامشان. و خداوند تقدم شیعه را در این علم مقدر کرد همچنان که تقدمشان را در تدوین سایر علوم اسلامیه مقدر فرمود. فاغتنم. ۱

و عالم خبير و آگاه از برادران اهل سنت ما در عصر اخير: شيخ محمود أبوريه

۱\_ همان مصدر.

مصری در کتاب تحقیقی و مبتکرانهٔ خود به نام « شیخ المضیرة أبوهریرهٔ دوسی» در تحت عنوان ما رواه علی چنین آورده است:

على اولين كسى است كه اسلام آورد و در دامان پيغمبر پرورش يافت و قبل از بعثت در تحت كنف او زندگى نمود، و بازوانش در دامن وى استحكام يافت، و پيوسته با او بود در سفر و حضر، و أبدا از وى مفارقت ننمود تا پيامبر به رفيق أعلى انتقال پيدا كرد.

و اوست پسر عموی او ، و شوهر دختر او : فاطمة الزهراء. در تمام غزوات و مشاهد حضور داشت غیر از غزوهٔ تبوک ، چرا که رسول خدا او را به جانشینی خود بر شهر مدینه و اهل مدینه نصب فرمود ؛

فقال: يا رسول الله! أتخلفني في النساء والصبيان؟!

فقال رسول الله: أما ترضى أن تكون منى بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبى بعدى.

«و على به رسول الله گفت: اى رسول خدا! آيا تو مرا در مدينه با زنان و بچگان باقى مى گذارى؟!

رسول خدا فرمود: آیا راضی نیستی که منزلهٔ تو نسبت به من مانند منزلهٔ هارون با موسی باشد، بجز آنکه پس از من پیامبری نخواهد بود؟!»

این روایت را شیخین و ابن سعد ٔ تخریج نمودهاند.

و اگر علی هم روز از پیغمبر در حالی که مرد بافهم و باهوش و با درایت بود و ربیب و دست پروردهٔ او بود فقط یک حدیث می شنید) در حالی که می دانیم با پیامبر بیش از ثلث قرن با موفقیت و رشد گذرانید، تحقیقا مقدار روایاتی که باید روایت کند از دوازده هزار حدیث بیشتر می شد.

این درصورتی است که هر روز فقط یک روایت حدیث نماید، تا به خاطر تو چه

۱\_« طبقات» ج ۲، ص ۱۵.

امام شناسی (۱٤) خصوصیات کتاب جفر

خواهد گذشت اگر وی تمام احادیثی را که از پیامبر شنیده است روایت نموده باشد؟!

و از برای علی حق در روایت کردن بود، و احدی را توان آن نیست که در این موضوع مجادله نماید؛ و البته نباید فراموش کنی که معذلک کله علی اهل خواندن و نوشتن هم بود.

و این امامی که احدی از صحابه را در علم یارای مشابهت با او نبود (ببینید کار به کجا کشیده است که) فقط ۵۸۹ حدیث به روایت سیوطی به او اسناد دادهاند. و ابن حزم می گوید: حدیث صحیح از او روایت نشده است مگر پنجاه حدیث؛ و بخاری و مسلم از او روایت نکردهاند مگر بیست حدیث.

## ٧\_ جـفر

از جمله کتابهای مسلمه که به خط مبارک حضرت امیرالمومنین النا و به املاء رسول اکرم شک بوده است، صحیفه یا کتاب جفر می باشد که از حوادث واقعه بعد از ارتحال رسول الله سخن در آن به میان آمده است.

سندالمحدثین درعصر اخیر مرحوم حاج شیخ عباس قمی ـ درکتاب ارزشمند خود: «سفینة البحار» آورده است که: آن صحیفهای بوده است به خط امیرالمومنین الکی و امیلاء رسول الله کی در آن بیان تمام وقایع پس از رحلت حضرت رسول الله کی آمده است، و آنکه حسین الکی کشته می گردد، و چه کسی او را می کشد، و چه کسی او را نصرت می کند، و چگونه فاطمه الکی و حسن الکی به شهادت می رسند. و در آن مقتل حسین الکی است و آنچه بر امیرالمومنین الکی جاری می شود، و وقایع ماکان و مایکون تا روز باز پسین.

۱- «شیخ المضیرة» طبع دوم ص ۱۱۳. و در تعلیقه گوید: این است آنچـه در بخاری و مسلم آمده است و اما مقدار احادیثی که شیعه از او روایت میکنند نمی دانیم « و لکل قوم سنة و إمامها.»

این صحیفه نزد امیرالمومنین الناسی بود، و ابن عباس آن را در ذیقار نزد وی دیده است و حضرت به او گفتند: بخوان برای من این صحیفه را! پسس ابن عباس آن را برای حضرت قرائت نمود، و چون به داستان مقتل حسین الناسی رسید و کسی که وی را به قتل میرساند، حضرت امیرالمومنین الناسی به شدت گریست وسپس صحیفه را درهم پیچید. (این مطلب در مجلد پنجم از «بحارالانوار» کمپانی ص ۱۶ وارد است.)

محدث قمی می فرماید: أقول: ظاهرا اشاره به این صحیفه نموده است ابن عباس در هنگامی که به واسطهٔ عدم یاری و نصرت امام حسین النای مورد مؤاخذه واقع شد، آنجا که گفت: إن أصحاب الحسین لم ینقصوا رجلا و لم یزیدوا؛ نعرفهم بأسمائهم من قبل شهودهم!

«اصحاب امام حسین یک نفر در میانشان کم و زیاد نمی شود. ما آنها را به اسامی شان پیش از شهادتشان می شناسیم.»

و ظاهرا این صحیفه همان دیوانی است که بار شتری بود که با امام حسن الگیال بود و هرجا میرفت با خود می برد و از آن جدا نمی شد. و بیان این صحیفه در مادهٔ حذف گذشت. ۱

مجلسی حسر الانوار» جمیع احادیثی را که در باب علم جفر وارد شده است گرد آورده است. بعضی از آنها ظهور دارند در اینکه: مراد از این علم، علم به احکام و شرایع است. و آن را جفر گویند به سبب آنکه روی پوست گوسفند نوشته شده است. و بعضی از آنها ظهور دارند در اینکه: مراد از این علم اطلاع بر حوادث ایام و مغیبات است که از روی حساب مشخص می گردد. و ما در اینجا به طور انتخاب شش روایت از دستهٔ اول، و شش روایت از دستهٔ دوم را ذکر می نمائیم و پس از آن در محصل و مفاد آنها به بحث می پردازیم. اما دستهٔ اول:

اول از «بصائر الدرجات» از احمد بن محمد بن على بن حكم، از حسين بن

771

۱\_ «سفينة البحار» ج ٢، ص ١٥ مادة ص ح ف.

أبي العلا روايت مي كند كه گفت: شنيدم از حضرت صادق التَّلِيُّلاً كه مي گفت:

إن عندى الجفر الأبيض. قال: قلنا: و أي شيء فيه؟!

قال: فقال لى: زبور داود و توراة موسى و إنجيل عيسى و صحف إبراهيم والحلال والحرام. و مصحف فاطمة ما أزعم أن فيه قرآنا، و فيه مايحتاج الناس إلينا و لا نحتاج إلى أحد حتى أن فيه الجلدة و نصف الجلدة و ثلث الجلدة و ربع الجلدة و أرش الخدش؛ و عندى الجفر الأحمر.

«در نزد من جفر أبیض (سپید) موجود است. می گوید: گفتیم: در آن چه چیز است؟! راوی که ابن أبی العلاست می گوید: سپس حضرت به من گفت: زبور داود و تورات موسی و انجیل عیسی و صحف ابراهیم و حلال و حرام؛ و مصحف فاطمه؛ و من چنان نمی دانیم که در مصحف فاطمه قرآنی باشد. و در آن است جمیع آنچه مردم به ما احتیاج دارند؛ و ما احتیاج به أحدی نداریم تا به جائی که در آن پاداش عمل زشتی که به قدر یک تازیانه است، و نیم تازیانه و یک سوم تازیانه و یک چهارم تازیانه، و غرامت خراش پوست بدن موجود است. و در نزد من جفر أحمر (سرخ) موجود است.»

قال: قلت: جعلت فداك و أي شيء في الجفر الأحمر؟!

قال: السلاح إنها يفتح للدم، يفتحه صاحب السيف للقتل.

فقال له عبد الله بن أبي يعفوز: أصلحك الله فيغرف هذا بنوالحسن؟!

قال: إى واللـه كما يعرف الليل أنه ليل والنهار أنه نهار؛ و لكن يحملهم الحسد و طلـب الدنيا؛ و لو طلبوا الحق لكان خيرا لهم. \

«گفت: گفتم: فدایت شوم در جفر أحمر چه چیز است؟!

فرمود: سلاح، و آن برای خونریزی و جنگ باز می شود، و صاحب شمشیر

۱\_ «بحـار الأنــوار» كتــاب الإمامــة، أبــواب علومــهم النَّيْنَ بــاب جــهات علومــهم التَّنْفِينَ و مـــا عندهــم مـن الكتــب و أنــه ينقــر فـــى آذانــهم و ينكـــت فـــى قلوبــهم، از طبــع كمپــانى ج ٧، ص ٢٨٣، و از طبع حيدرى ج ٢٦، ص ٣٧، روايت ٦٨. و «بصائر الدرجات» ص ٤١.

(صاحب الامر) برای کشتن آن را می گشاید.

در این حال عبدالله بن أبی یعفور گفت: خدا امور تو را به صلاح برساند، آیا این مطالب را بنی حسن می دانند؟!

گفت: آری به خدا قسم می دانند همان طور که می دانند: شب شب است و روز روز است، ولیکن حسد و دنیاطلبی بر ایشان غالب شده است؛ و اگر حتی را می طلبیدند هر آینه برای آنان بهتر بود.»

دوم از «بصائرالدرجات» از ابنیزید، و محمدبین حسین، از ابنابی عمیر، از ابنابی عمیر، از ابنادینة، از علی بن سعید که گفت: من در نزد حضرت صادق الگیلی نشسته بودم، و جمعی دیگر از اصحاب ما نزد او بودند که معلی بن خنیس گفت: فدایت شوم! چقدر به تو از حسن بن حسن آزار رسیده است!

و پس از آن طیار گفت: فدایت شوم وقتی که من در میان کوچهها راه میرفتم دیدم که: محمد بن عبدالله بن حسن بر روی الاغی سوار است و جماعتی از زیدیه اطراف او هستند ، در این حال به من گفت:

ايها الرجل إلى إلى ! فإن رسول الله قلل قال: من صلى صلاتنا و استقبل قبلتنا و أكل ذبيحتنا فذاك المسلم الذي له ذمة الله و ذمة رسوله. من شاء أقام، و من شاء ظعن!

فقلت له : اتق الله، و لا تغرنك هؤلاء الذين حولك!

«ای مرد بیا به سوی من! بیا به سوی من! چرا که رسول خدا گلگ گفته است: کسی که نماز ما را بجا بیاورد، و به سوی قبلهٔ ما رو بنماید، و ذبیحهٔ ما را بخورد، او مسلمان است که برای اوست ذمهٔ خدا و ذمهٔ رسول او. هر کس میخواهد درنگ نماید، و هر کس میخواهد حرکت کند و برود!

من به او گفتم: تقوای خدا را پیشه گیر، و این کسانی که اطراف تو را گرفتهاند تـو را فریب ندهند!»

حضرت صادق اللَّكِينِ به طيار گفتند: تو به او چيز دگرى نگفتى؟! گفت: نه! قال: فهلا قلت: إن رسول الله على قال ذلك والمسلمون مقرون له بالطاعة، فلما قبض

رسول اللـه ﷺ و وقع الاختلاف انقطع ذلك.

«گفت: چرا به او نگفتی: این سخن را رسول خدا گلگ گفت در هنگامی که مسلمانان همگی سر تسلیم در برابر اطاعت وی فرود آورده بودند، اما چون آنحضرت وفات یافت در میان امت اختلاف پدیدار گشت و آن پیمان و ذمه و عهد بریده شد.»

در این حال محمد بن عبدالله بن علی اگفت: العجب لعبدالله بن الحسن إنه یهزأ و یقول: هذا فی جفر کم الذی تدعون؟!

«از عبدالله بن حسن شگفت است که استهزاء میکند و میگوید: آیا این مطلب در جفر شماست که مدعی هستید؟!»

فغضب أبوعبدالله الطَّنِينَ فقال: العجب لعبدالله بن الحسن يقول: ليس فينا إمام صدق. ما هو بإمام و لا كان أبوه إماما. يزعم أن على بن أبى طالب الطَّنِينَ لم يكن إماما؟ و يردد ذلك.

و أما قوله فى الجفر فإنما هو جلد ثور مذبوح كالجراب، فيه كتب و علم ما يحتاج الناس إليه إلى يوم القيامة من حلال و حرام، إملاء رسول الله في و خط على الناس بيده. و فيه مصحف فاطمة الناس اليه أية من القرآن. وإن عندى خاتم رسول الله و درعه و سيفه و لواءه، و عندى الجفر على رغم أنف من زعم. ٢

«در این حال حضرت صادق الگی به غضب درآمدند و گفتند: عجب است از عبدالله حسن که می گوید: در میان ما امام صدق وجود ندارد. نه او امام است و نه پدرش امام بود. آیا او می پندارد که علی بن أبی طالب امام نبود؟ و چند بار حضرت

۱ محمد بن عبدالله بن على بن عبدالله بن عبدالله بن عبداس از بنى عبداس و سرسلسلهٔ خلفاى عباسيين مىباشد؛ و اين كلام را در وقتى گفت كه هنوز ابومسلم خراسانى با او به خلافت بيعت ننموده بود.

۲\_ هميـن مصـدر از طبع كمپانى ص ٢٨٥ و از طبع حيـدرى ص ٤٦ حديـث ٧٤. و « بصـائر الدرجات » ص ٤٦ و ص ٤٣.

این عبارت را تکرار نمودند؟

و اما گفتار وی دربارهٔ جفر، جفر پوست گاوی است ذبح شده مانند ظرف پوستی، که در آن کتابهائی است و علم مایحتاج مردم تا روز قیامت از حلال و حرام که به املاء رسول اکرم فی و خط علی الگین میباشد. و در آن مصحف فاطمه الگین است که آیهای از قرآن در آن نمیباشد. و نزد من انگشتری رسول الله و زره و شمشیر و لوای اوست. و در نزد من جفر است علی رغم کسی که می پندارد: ما امام صدق نیستیم.»

سوم از «بصائر الدرجات» از ابن هاشم، از یحیی بن ابی عمران، از یونس، از مردی، از سلیمان بن خالد روایت است که گفت: حضرت صادق النافی گفتند: إن فی الجفر الذی یذکرونه لما یسوؤهم، لأنهم لا یقولون الحق والحق فیه.

فليخرجوا قضايا على الطَّيْلُو فرائضه إن كانوا صادقين. و سلوهم عن الخالات و العمات و ليخرجوا مصحف فاطمة الطَّيْلُ فإن فيه وصية فاطمة الطَّيْلُ أو سلاح رسول الله عَلَى .

إن اللـه يقول: ايتوني بكتاب من قبل هذا أو أثارة من علم إن كنتم صادقين. ا

«حقا در جفری که نامش را می برند مطالبی است که ایشان را ناراحت می کند و آزار می رساند، زیرا که آنان حق را نمی گویند در حالی که حق در آن است.

اگر آنها راست می گویند قضایا و مواریث علی النگین را بیرون آورند. از ایشان را جع به ارث خاله ها و عمه ها سوال نمائید، ایشان مصحف فاطمه النگین را بیرون آورند، چرا که در آن وصیت فاطمه النگین موجود است، یا اسلحهٔ رسول خدا النگین .

خداوند می فرماید: شما برای اثبات مدعای خود یا کتابی قبل از این بیاورید و یا اثری از علم که نشان دهنده و گواه شما باشد، اگر این طور هستید که از راستگویان

۱\_ همين مصدر از طبع كمهاني ص ٢٨٥ و از طبع حيدري ص ٤٣. و «بصائر الدرجات» ص ٤٣. و آيهٔ اخير آيهٔ چهارم از سورهٔ احقاف مي باشد.

مى باشىد!»

چهارم از «بصائر الدرجات» از محمد بن احمد، از ابن معروف، از ابوالقاسم كوفى، از بعض اصحابش روايت است كه گفت: ذكر ولد الحسن الجفر فقالوا: ما هذا بشىء. فذكر ذلك لأبى عبدالله الكي فقال: نعم هما إهابان : إهاب ماعز واهاب ضأن مملوان كتبا، فيهما كل شىء حتى أرش الخدش. أ

«اولاد حسن از جفر سخن به میان آوردند و گفتند: چیزی نیست و اصلی ندارد. چون این خبر را به حضرت صادق الگیالا گزارش دادند، فرمود: دو تا پوست هستند: پوست بز و پوست میش که سرشارند از نوشتجاتی که در آن دو همه چیز موجود است حتی أ رش خدش.»

پنجم: از «بصائر الدرجات» از احمد بن موسی، از علی بن اسمعیل، از صفوان، از ابن مغیرة، از عبدالله بن سنان، از حضرت صادق الگیالی روایت است که راوی گفت: شنیدم که می فرمود:

ويحكم أتدرون ما الجفر؟! إنما هو جلد شاة ليست بالصغيرة و لا بالكبيرة، فيها خط على النفي و إملاء رسول الله على من فلق فيه. ما من شيء يحتاج إليه إلا و هو فيه حتى أ رش الخدش.

«وای بر شما! آیا می دانید: جفر چیست؟! جفر پوست گوسپندی است نه کوچک و نه بزرگ که در آن است خط علی الگی و املاء رسول اکرم کی که از دو لب مبارکش تراوش کرده است. هیچ چیزی نیست که مورد نیاز باشد مگر آنکه در آن موجود است حتی ارش خدش.»

ششم: از «بصائر الدرجات» از محمد بن عيسى، از ابن أبي عمير، از ابن اذيـنــة، از

۱\_ هميـن مصـدر از طبع كمپـانى ص ٢٨٦، و از طبع حيـدرى ص ٤٥ و ص ٤٦. و «بصـائر الدرجات» ص ٤٢.

۲\_ همين مصدر از طبع كمپاني ص ٢٨٦، و از طبع حيدري ص ٤٦ حديث ٨٣. و « بصائر الدرجات» ص ٤٦.

على بن سعيد روايت است كه گفت: شنيدم حضرت صادق التَّلْيِّلاً مي فرمود:

أما قوله في الجفر، إنما هو جلد ثور مدبوغ كالجراب، فيه كتب و علم ما يحتاج إليه الناس إلى يوم القيامة من حلال أ و حرام، إملاء رسول الله على و خط على الناس إلى يوم القيامة من حلال أ و حرام، إملاء رسول الله على العلمية. الناس إلى يوم القيامة من حلال أ و حرام، إملاء رسول الله على العلمية المناسبة المناسب

«اما گفتار او دربارهٔ جفر، جفر پوست گاوی است دباغی شده مانند ظرف پوستی، که در آن کتابهائی نوشته شده است و علم آن چیزهائی است که مردم بدانها تا روز رستاخیز از حلال و حرام نیاز دارند. آن نوشته املاء رسول الله علی الگیالاً می باشد.»

و اما شش حدیث برگزیده که دلالت دارند بر آنکه علم جفر علمی است به حوادث و وقایع و امور مغیبه:

أول از «بصائر الدرجات» از احمد بن محمد، از حسین بن سعید، از احمد بن عمر، از ابو بصیر روایت می کند که گفت: من بر حضرت امام جعفر صادق النای وارد شدم و گفتم: فدایت گردم من از مسألهای سوال می کنم که می خواهم کسی نباشد تا کلام مرا بشنود!

ابوبصیر گفت: حضرت پردهای را که میان من و میان اطاق دیگری حائل بود کنار زدند و نظری بدان اطاق نمودند و پس از آن فرمودند: ای أبا محمد از هر چه میخواهی بپرس!

حضرت فرمود: ای أبا محمد! قسم به خدا که رسول خدا الله هزار باب از علم را به علی تعلیم نموده که از هر باب آن هزار باب گشوده می گردد.

ابوبصير مي گويد: من گفتم: هذا والله العلم . «سو گند به خدا كه فقط علم اين

۱\_ همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸۷، و از طبع حیدری ص ٤٩ حدیث ٩٣. و « بصائر الدرجات» ص ٤٤.

است.» حضرت ساعتی با انگشت خود بر روی زمین خطوطی در حال تأمل و تفکر کشیده و سپس گفتند: إنه لعلم و ما هو بذاك. « آن تحقیقا علم است ولیکن آن علم و اقعی و حقیقی نیست.»

و پس از آن فرمودند: نزد ما جامعه است؛ و ایشان چه میدانند که جامعه چیست؟!

گفتم: فدایت شوم! جامعه کدام است؟! فرمود: صحیفهای که طولش هفتاد ذراع به ذراع رسول خداه الملاء او از لبان مبارکش و خط علی الگی با دست راستش میباشد، و در آن هر حلالی و هر حرامی و تمام چیزهائی که مردم بدان محتاجند حتی أرش خدش وجود دارد.

در این حال با دست خود به من زدند و گفتند: ای أبا محمد آیا به من اجازه میدهی؟!

گفتم: فدایت شوم! وجود من برای شماست، هـر کـار میخواهیـد بکنیـد! حضـرت با دست خود مرا فشار دادند و گفتنـد: حتـی دیـه و غرامـت ایـن فشـارـ گویـی حضـرت به حال خشم درآمده بودند.

گفتم: فدایت گردم! قسم به خدا که علم حقیقی فقط این است!

فرمود: إنه لعلم و ليس بذاك. « اين علم است ولى آن علم حقيقى و اصلى نيست.»

سپس ساعتى ساكت شدند، و پس از آن گفتند: إن عندنا الجفر، و ما يدريهم ما الجفر؟! مسك شاة أ و جلد بعير؟!

«حقا در نزد ما علم جفر است، و آنان چه میدانند که جفر کدام است؟! پوست گوسپندی است یا پوست شتر؟!»

ابو بصير مي گويد: من گفتم: فدايت شوم جفر چيست؟!

فرمود: وعاء أحمر و أديم أحمر فيه علم النبيين والوصيين.

«ظرفی است سرخ رنگ و پوست دباغی شدهای سرخ رنگ که در آن علم

پیغمبران و اوصیای پیغمبران است.»

گفتم: هذا والله هو العلم! «اين است قسم به خدا أن علم حقيقي.»

فرمود: إنه لعلم و ما هو بداك. « أن علم است وليكن أن علم حقيقى و واقعى .....»

و پس از آن حضرت ساعتى سكوت نمود و سپس فرمود: و إن عندنا لمصحف فاطمة، و ما يدريهم ما مصحف فاطمة؟ قال: فيه مثل قرآنكم هذا ثلاث مرات. و الله ما فيه من قرآنكم حرف واحد. إنما هو شيء أملاه الله عليها و أ وحي إليها.

« و حقا در نزد ما مصحف فاطمه می باشد، و چه می دانند: مصحف فاطمه چیست؟! حضرت فرمود: در آن به قدر سه برابر بزرگی و مقدار قرآن شما حجم و مطلب است، و قسم به خدا از این قرآن حرف واحدی هم در آن نیست، بلکه آن چیزی است که خداوند بر فاطمه إملاء نموده و الهام فرستاده است.»

گفتم: هذا والله هو العلم! «قسم به خدا علم این است.»

فرمود: إنه لعلم و ليس بذاك . «أن علم است وليكن أن علم حقيقي نيست.»

ابوبصیر می گوید: پس از این حضرت ساعتی ساکت شد، و پس از آن فرمود: إن عندنا لعلم ما کان و ما هو کائن إلى أن تقوم الساعة.

«حقا در نزد ما علم كائنات گذشته، و علم كاينات حال و آينده تا روز قيام ساعت است.»

گفتم: فدایت گردم قسم به خدا علم این است!

فرمود: إنه لعلم و ما هو بذاك. « اين علم است ولى آن علم اصيل و حقيقى نيست.»

گفتم: فدایت شوم! پس آن علم حقیقی کدام است؟!

قال: ما يحدث بالليل و النهار، الأمر بعد الأمر، و الشيء بعد الشيء إلى يوم

القيامة. ١

«فرمود: علم به آنچه در شب و روز حادث می شود، أمری پـس از امر دیگـری، و چیزی پس از چیز دیگری تا روز قیامت.»

در اینجا مجلسی با بیان خود بدین گونه بعضی از مواضع مبهم در این حدیث را مبین میدارد:

بیان: شاید بر کنار زدن پرده برای مصلحت بوده است، یا برای آنکه آن حالت از احوالی بوده است که در آن برای آنها علم به بعضی از اشیاء حاضر نبوده است. و کنت به معنی به زمین زدن چوبی است که در آن اثر کند. و کنام حضرت در استیذان از او دلالت دارد بر آنکه: إبراء مالم یجب فایده دارد. و کأنه مغضب یعنی حضرت فشار شدیدی به وی دادند گویا فشار کسی که در حال غضب است. و چه میدانند جفر چیست؟! یعنی نمیدانند: جفر کوچک است به قدر پوست گوسپند یا بزرگ است بر خالاف عادت به قدر پوست شتر؟ و گویا اشاره باشد به آنکه بزرگ

۲\_بدون شک برای آن بوده است که به أبوبصير نشان دهند کسی در اين اطاق نيست که کلام تو را بشنود؛ بنابراين با خيال راحت هر چه را خواهی بپرس!

۱- همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸، و از طبع حیدری ص ۳۸ و ص ۳۸ حدیث ۷۰. و «بصائراللارجیات» ص ۶۱ و ص ۲۲. و سید علیخان مدنی شیرازی در «ریاض السالکین» از طبع رحلی سینهٔ ۱۳۱۷ در ص ۱۶ و از طبع جامعیه المدرسین ج ۱، ص ۱۱۰ و ص ۱۱۱ پیس از تحقیق جالبی دربارهٔ کیفیت تعلم علوم ائمه الناسی که عبارت بوده است از متابعت دستوارت رسول خدا الله در مجاهدات و ریاضات با وجود صفای باطن و غریزهٔ طاهرهٔ آنها که در نتیجه مستقیما از جانب خدا بدون مدخلیت رسول الله افاضه می گردد، این روایت مرویهٔ از ابوبصیر را که ما در اینجا مفصلا از «بحارالأنوار» از «بصائر الدرجات» نقل کردیم او أیضا از ثقةالإسلام کلینی (کافی، ج ۱ ص ۲۳۸، حدیث۱) حکایت می کند در ذیل عنوان تنبیه که آن تحقیق ما دربارهٔ علوم و مصحف فاطمه الناسی بوده است و در آنها الناسی المومی منطوی بوده است که غیر از ایشان کسی علومشان الناسی منحصر به آنها نبوده است، بلکه علومشان از لدنیهٔ و کشفیه چیزهائی بوده است که غیر از محتویات علوم وارده در این کتب بوده است.

میباشد. و گفتار أبوبصیر: إن هذا هو العلم یعنی علم کامل و تمام علم. و کلام حضرت که در مصحف فاطمه از قرآن شما حرف واحدی وجود ندارد، یعنی در مصحف فاطمه علم به وقایع گذشته و آینده است. و اگر تو ایراد نمائی که در قرآن نیز بعضی از اخبار موجود است جواب آن است که: شاید در مصحف فاطمه از آنچه در قرآن ذکر شده است موجود نبوده است.

و اگر أیضا ایراد کنی و بگوئی: از برخی از روایات ظاهر است که: مصحف فاطمه النیکی نیز مشتمل بر احکام بوده است! پاسخ آن است که: شاید در آن احکامی غیر از قرآن بوده است.

و اگر همچنین ایراد نمائی و بگوئی: در بسیاری از روایات وارد است که: قرآن مشتمل است بر جمیع احکام و بر جمیع اخبار گذشته و آینده! پاسخ آن است که: شاید مراد حضرت چیزهایی باشد که ما از قرآن می فهمیم نه آنچه ایشان می فهمند. و لذا حضرت فرمود: قرآنکم یعنی قرآن شما! علاوه بر این محتمل است: مراد حضرت لفظ و عبارت قرآن بوده باشد.

از اینها گذشته ظاهر از اکثر روایات آن است که: مصحف فاطمه النظیمی فقط مشتمل بر اخبار بوده است. پس احتمال دارد که مراد حضرت عدم اشتمال آن بر احکام قرآن باشد.

و أيضا كلام حضرت: علم گذشته و آينده؛ يعني غير از آن جهتي كه در مصحف فاطمه التي الله العي الله العلم ال

شاهد ما در ایس روایت آن است که: حضرت جامعه را در مقابل جفر قرار دادهاند؛ و جامعه را مشتمل بر هر حلال و حرامی تا روز بازپسین حتی أرش خدش قرار دادهاند؛ و جفر را در علم وصیین و نبیس مشخص نمودهاند؛ و علم آنها در برابر احکام همان علوم غیبیه و الهامات قلبیه می باشد.

737

۱\_ همین مصدر.

دوم: از «بصائر الدرجات» از ابن یزید، از حسن بن علی، از عبدالله بن سنان، از حضرت امام جعفر صادق الناس و المام جعفر صادق الناس المام جعفر صادق الناس المام جعفر الله وقیعت و الدالحسن و ذکرنا الجفر.

«و چون به آن حضرت مذمت و غیبتی را که پسران حسن از او کرده بودند، تذکر داده شد و ما از جفر یاد کردیم؛ فرمود: در نزد ما دو پوست بـز و میـش اسـت کـه امـلاء رسـول خـدا الله و خـط علی الگی میباشـد. و در نـزد مـا صحیفهای اسـت کـه درازایـش هفتاد ذراع است، آن را رسـول خـدا الله املاء نمـود و علـی الگی آن را بـا دست خود نوشت. و در آن جمیع مایحتاج مردم وجود دارد حتی أ رش خدش.»

سپس مجلسی گفته است: بیان: وقیعه به معنی مذمت و غیبت کردن میباشد. یعنی اولاد حسن، ائمه النای را مذمت می نموده اند در اینکه ایشان مدعی علم جفر هستند، و تکذیبشان می نمودند. و محتمل است مراد از وقیعه، صدمه در جنگ بوده باشد. ۱

سوم: از «بصائر الدرجات» از سندى بن محمد، از أبان بن عثمان، از على بن الحسين، از حضرت امام جعفر صادق العَلَيْ روايت مى كند كه راوى گفت:

إن عبد الله بن الحسن يزعم أنه ليس عنده من العلم إلا ما عند الناس.

فقال: صدق والله عبد الله بن الحسن ما عنده من العلم إلا ما عند الناس؛ و لكن عندنا والله الجامعة فيها الحلال والحرام. و عندنا الجفر؛ أيدرى عبدالله بن الحسن ما الجفر؟ مسك بعير أم مسك شاة؟

747

۱\_ همين مصدر از طبع كمپاني ص ٢٨٦، و از طبع حيدري ص ٤٥، حديث ٨١. و « بصائر الدرجات» ص ٤٢.

و عندنا مصحف فاطمة، أما والله ما فيه حرف من القرآن و لكنه إملاء رسول الله و خط على الطِّكْلاً. كيف يصنع عبدالله إذا جاء الناس من كل افق يسألونه؟ ا

«عبدالله بن حسن چنین می داند که: علمی ندارد مگر همان علمی را که مردم دارند.

پس حضرت فرمود: عبدالله بن حسن سوگند به خدا که راست می گوید، علمی را ندارد مگر علمی را که مردم دارند. ولیکن در نزد ما سوگند به خدا که جامعه می باشد؛ در آن حلال و حرام است. و در نزد ما جفر است. آیا عبدالله بن حسن می داند جفر چیست؟! پوست شتر است یا پوست گوسفند؟!

و در نزد ما مصحف فاطمه می باشد. آگاه باشید! قسم به خدا در آن یک حرف از قرآن نیست، ولیکن آن عبارت است از املاء رسول خدا و خط علی الگیلاً. عبدالله بن حسن پاسخ مردم را چه می گوید وقتی مردم از هر ناحیهای بیایند و از او دربارهٔ مسائل خود سوال کنند؟!»

چهارم: از «بصائر الدرجات» از احمد بن محمد، از حسن بن على، از عبدالله بن سنان، از حضرت صادق الله که: ذکروا ولد الحسن فذکروا الجفر فقال: والله إن عندى لجلدى ماعز و ضأن إملاء رسول الله الله و خط على الله الله بيده.

«عبدالله بن سنان می گوید: چون نامی از پسران حسن بردند و نامی از جفر به میان آوردند، حضرت فرمود: قسم به خدا در نزد من دو پوست بز و میش می باشد که آن را علی الگیلا با دست خود نوشته است.

و حقــا در نــزد مــن پــوستى است كه هفتــاد ذراع طول دارد، املاء رسول خدا ﷺ

۱ و ۲\_ همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸٦، و از طبع حیدری ص ٤٦ و ٤٧، حدیث ۸۵ و ۸۵. و «بصائر الدرجات» ص ٤٣.

امام شناسی(۱٤) روایات دربارهٔ جفر

می باشد که آن را علی النَّایِک با دست خود نوشته است. و در آن جمیع آن چیزهائی است که مردم بدان نیازمندند حتی أرش خدش.»

پنجم: از «بصائر الدرجات» از على بن الحسين، از حسن بن حسين سحالى، از مخول بن ابراهيم، از أبومريم روايت مى كند كه گفت: حضرت أبوجعفر امام باقر السيخ به من گفتند: عندنا الجامعة و هى سبعون ذراعا، فيها كل شىء حتى أرش الخدش، إملاء رسول الله في و خط على السيخ. و عندنا الجفر و هو أديم عكاظى قد كتب فيه حتى ملئت أكارعه، فيه ما كان و ما هو كائن إلى يوم القيامة.

«نزد ما جامعه می باشد که هفتاد ذراع است، در آن همه چیز هست حتی أرش خدش (دیه و غرامت خراش وارد بر پوست بدن)، آن به املاء رسول خدا خد خط علی الگیلا است. و در نزد ما جفر می باشد، و آن عبارت است از پوست عکاظی که در آن به طوری نوشته شده است که حتی بر ساقهای آنهم نوشته شده و پر گردیده است. در آن وقایع ما کان و وقایع ماهو کائن تا روز قیامت ثبت گردیده است.»

در اینجا مجلسی فرموده است: بیان: در قاموس آورده است که: عکاظ بر وزن غراب: سوق و بازاری است در صحرا میان نخله و طائف؛ و أدیم عکاظی بدانجا منسوب است. و نیز آورده است که کراع بر وزن غراب گاوها و گوسپندانی را گویند که ساقهای پایشان باریک می باشد. و جمع آن أکرع و أکارع آید.

ششم: از «بصائر الدرجات» از محمد بن الحسين، از احمد بن محمد، از على بن حكم، از أبان بن عثمان از على بن ابى حمزه، از حضرت امام جعفر صادق الكليلا روايت كرده است كه: چون به آن حضرت گفته شد كه: عبدالله بن حسن چنين مى داند كه: علمى را كه دارد همان علمى است كه مردم دارند، حضرت فرمود:

۱\_ همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸٦، و از طبع حیدری ص ۶۸، حدیث ۹۰. و « بصائر الدرجات» ص ۶۵.

راست می گوید عبدالله بن حسن، سو گند به خدا علمی ندارد مگر علمی را که مردم دارند، ولیکن در نزد ما سو گند به خداوند جامعه می باشد که در آن حلال و حرام است، و در نزد ما جفر می باشد. آیا عبدالله می داند که جفر چیست؟! آیا پوست شتر است یا پوست گوسفند؟!

و نزد ما مصحف فاطمه مى باشد؛ سوگند به خدا آگاه باشيد كه: در آن مصحف يك حرف از قرآن وجود ندارد وليكن آن املاى رسول الله الله على الكن الكن الساد.

كيف يصنع عبداللـه إذا جاءه الناس من كل فن يسألونه؟! أما ترضون أ ن تكونــوا يــوم القيامة آخذين بحجزتنا، و نحن آخذون بحجزة نبينا، و نبينا آخذ بحجزة ربه؟! '

«چگونه عبدالله بن حسن پاسخ مردم را می دهد در وقتی که به سوی او بیایند از هر فنی و پرسشهائی بنمایند؟! آیا راضی نیستید که در روز قیامت به دامان ما چنگ زنید در حالی که ما چنگ زده ایم به دامان پیغمبرمان، و پیغمبر ما چنگ زده است به دامان پروردگارش؟!»

باری در این روایات می بینیم: علم جفر را در مقابل جامعه قرار دادهاند، و از قرینهٔ تقابل میان جامعه و جفر در صورتی که جامعه به طور حتم مشحون از احکام و حلال و حرام حتی أرش خدش می باشد به دست می آید که علم جفر همان بیان حوادث کاینات از ماکان و ماهو کائن الی یوم القیامة، و وقایع و امارت جابران و جائران، و قضایای غصب خلافت به دست خلفای سه گانه و بنی امیه و بنی عباس و هکذا از نظایر این امور بوده است.

و چون این علم را به طور کلی یعنی اصول و اساس آن را بر روی پوستی نوشتهاند، و جفر به معنی پوست گوسفند است، فلهذا علم مکتوب درون آن به نام

240

۱\_ همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸۹، و از طبع حیدری ص ٤٨ و ص ٤٩، حدیث ۹۲. و «بصائر الدرجات» ص ٤٤.

جفر نامگذاری شده است.

اصول و قواعد جفر، اصول و قواعد صحيح و متقنى بوده است كه از آن مي توانستند استكشاف امور غيبيه و حل مسائل مشكله را بنمايند و از اوضاع و حوادث خبر دهند، ولي چون اطلاع بر اسرار و مغيبات نياز به نفوس طاهره دارد لهذا اختصاص به ائمه النَّكِيُّلا داشته است؛ و آنان به بعضي از خواص خود كه داراي مقام طهارت باطنی شده بودند و فقط آن را در اطلاع بر امرور حسنه و خیریه استعمال می کردند تعلیم می نمودند، و از تعلیم به نااهل یعنی آنان که دارای طهارت نفس نشده بودند اجتناب مينمودند، و به شدت از استعمال أن منع و تحذير مى فرمودند. علم جفر واقعى نزد مولانا اميرالمومنين الكيالي بود، و پس از أنحضرت نزد امامان شيعه التَّكِينِ لا . و امروزه نيز علم جفر يافت مي شود، ولي چون ناقص است استكشاف حتمى از آن به دست نمى آيد. و شايد صحيح آن نزد بعضى از نفوس مطهره باشد که از اطلاع عموم دور می باشند. حقیر قبل از تشرف به نجف اشرف نزد یکی از دانشمندان ورزیده و متبحر در علوم غریبه از احضار ارواح و علم رمل و جفر در طهران مدت قریب یک ماه به تعلم علم رمل پرداختم. او به من بسیار علاقمند بود و میخواست پس از پایان رمل علم جفر را نیز بیاموزد و اصراری هم بر این داشت. می گفت: من اولاد ذکور ندارم و می ترسم بمیرم و همهٔ این علوم من ضايع گردد.

حقیر دیدم فرا گرفتن علم رمل به طور کامل دو سال وقت لازم دارد، تا چه برسد به جفر که مهمتر و مشکلتر است. و قصد من این علوم نیست. این علوم مرا از مقصد اصلی که عرفان الهی است باز می دارد. ما اگر صد سال هم عمر کنیم و همه را در راه عرفان و شناخت معبود مصرف کنیم، تازه کم آورده ایم، چگونه که عمر خود را در راه تحصیل به مغیبات به هدر بدهیم. فلهذا آن درس را ترک گفتم، و علت دیگر آنکه

١\_ مرحوم مغفور خلد آشيان آقا ميرزا ابوتراب عرفانرحمهاللـه .

در وقت فرا گرفتن این علم، دیدم در خود احساس تاریکی میکنم و سنگینی قلب آزار میدهد.

این جانب دنبال کیمیا هم نرفتم و یکی از أعاظم روزی خواست به حقیر کیمیا بدهد قبول ننمودم ؛ چرا که دیدم برای حقیر جز اتلاف عمر و سرگرمی به امور مادیه و دنیویه ماحصلی در بر ندارد.

سید ابن طاووس در «کشف الـمحجة» از جمله وصایای او نسبت بـه دو فرزنـدش علی و محمد این است که: «من شما را وصیت مینمایم کـه دنبال تحصیل علم کیمیا نرویـد! دنبال تحصیل علم معرفت و خداشناسی برویـد کـه آن کیمیای حقیقی میباشد. جـد شـما امیرالمومنین الگی دارای علم کیمیا بـود، ولـی ابـدا دیـده نشـد کـه بـدان عمل نماید. او دنبال کیمیای واقعی رفت و بـه عرفان خـدا رسید. شـما هـم فرزندان او هستید، باید از او پیروی نمائید!»

باری در بسیاری از احادیث وارد است که: أئمه الگیلا از جفر استکشاف مغیبات می نموده اند. مثلا حضرت رضا الگیلا در ظهر ورقهٔ عهدنامهٔ مأمون نوشتند: جامعه و جفر دلالت دارند بر ضد این امر.

و حضرت صادق الناس کرارا می فرمودند: قیام بنی الحسن در برابر دولت بنی عباس بجائی نمی رسد. خونهای بیجا ریخته می شود و نتیجهای عائد نمی گردد.

عبدالله محض، فرزند حسن مثنی، فرزند حضرت امام حسن مجتبی الگیالا مدعی بود که: محمد فرزندش مهدی قائم آل محمد است. و او را که صاحب نفس زکیه گویند، با برادرش ابراهیم غمر به مردم معرفی می کرد، و از مردم برای قیام آنها بیعت می گرفت. و حتی حضرت صادق الگیالا را هم دعوت به بیعت با محمد نمودند. جریان مسأله بسیار مفصل و در کتب تواریخ مسطور می باشد.

محمد و ابراهیم دو جوان رشید و با شجاعت و با سخاوت و باتقوی بودند؛ پدرشان عبدالله نیز از أعاظم و رؤسای بنی هاشم و علویین به شمار می رفت. ولی علمشان به قدر علم امام نبود و لیاقت مقام امامت را نداشتند، و زیر بار ولایت و تسلیم در برابر حضرت صادق النظافی نرفتند، و آن حضرت را به علوم غریبه و مغیبات می شناختند؛ ولیی اعتراف بدان چون موجب کساد بازار و ادعای مهدویتشان بود از ابراز آن خودداری می نمودند. چون رسول خدا فرموده بود: نام مهدی آل محمد، محمد است، و در زمان طغیان سلاطین جائر قیام می کند؛ عبدالله می گفت: از این زمان که بنی عباس روی کار آمدهاند و منصور دوانیقی فتاک متهور جائر، حق آل محمد را غصب نموده است، زمانی بدتر نیست و فرزند من هم نامش محمد است و مردی رشید و شجاع و قابلیت قیام و لیاقت امارت و حکومت بر مسلمین را دارد، فلهذا او مهدی است و باید مردم تسلیم امر او بشوند.

آنچه حضرت صادق الگیانی از روی علی وم خود، از جمله علیم جفر خود، بدانها خواستند بفیهمانند که: قائم آل محمد، این مرد نیست؛ قیام او بدون نتیجه است، بلکه چون قیام بدون موقع و سر رسید است، دچار هزاران خطا و اشتباه می شود، قبول نمی کردند. حتی حضرت صادق وقت کشته شدن محمد را به دست پسر عم منصور که با لشکری جرار از شام آمده بود، در کنار مدینه نشان دادند، و کیفیت قتل او را و برادرش ابراهیم را که پس از وی گرفتار آمد نشان دادند، و آنان را از قیام بیجا تحذیر فرمودند، ولیی سودی نداشت؛ تازه از اینکه حضرت هم به جمعیت ایشان نمی پیوندند متأثر بودند و کلمات ناهنجار و ناروا سر می دادند. آنان می گفتند: شرائط امامت در ما هست، و باید قیام نمود و تأخیر جائز نیست.

حضرت می دانستند که: قیام در آن موقع چون چیدن میوهٔ نارس از درخت می باشد. آنها به روی آوردن مردم، و کمک و بیعت ظاهری دلخوش بودند؛ ولی حضرت از باطن امر همچون مرد اندیشمند و عالم به غیب و در مصدر امر و ملکوت واقع، بدین امور می نگریستند؛ و نصیحت حضرت به جائی نرسید و مصائب بنی حسن در زندان منصور و کشته شدن آنان در زندان بغداد، و به قتل رسیدن محمد و ابراهیم صدها برابر بر مصائب حضرت صادق الگیالی بیفرود، و اشکهای پی در پی از روی رحمت بر این قوم بدون امام و بدون ولی و خودسر

مىرىخت، و فايدهاى هم نداشت.

ایشان حضرت را دارای علوم برتری از خود می دیدند؛ ولی زیر بار این علم نمی رفتند، و جاهلانه دست به کار می زدند. در این روایات اخیر دیدیم که سخن از اولاد حسن یعنی عبدالله بن حسن بن حسن بن علی بن ابیطالب الگیالی زیاد به میان آمد و حضرت می فرمودند: ما دارای علم جفر می باشیم و نیز علوم بالاتر از آن که ابدا اولاد حسن مثنی از آن خبر ندارند.

از استشهاد حضرت به داشتن جامعـه کـه علـم احکـام است تـا روز قیـامت، و از داشتن جفر که علم به وقایع و حوادث و مغیبات اسـت خـوب ظـاهر میشـود کـه: جفـر مخصوص علم بـه حـوادث آینـده و استکشـاف امـور غیبیـه میباشـد کـه بنـی حسـن از آن عاری بودنـد. و لـهذا میبینیـم کـه: راویـان بـالأخص در مقـام بیـان جفـر از حضـرت می پرسند: آیا اولاد حسن از این جفر شما مطلعند یا نه؟!

بنابراین از مجموع مطالب وارده به دست آمد که: جفر علمی است جداگانه، مربوط به علوم مسائل حلال و حرام نیست، و در برابر و مقابل جامعه قرار دارد، و نمی توان آن دو را در هم ادغام نمود؛ و به واسطهٔ آنکه امروزه اصول صحیحهٔ آن در دسترس عامه نیست نمی توان اصل صحیح آن را از امیرالمومنین الگیالا هم انکار کرد، و برای او کتابی را که از پوست بوده، و دارای خصوصیت استکشاف مغیبات بوده منکر گردید، و بر این مطلب که شیعه و عامه بدان معترفند که اهل بیت دارای علوم غیبیه بوده اند که از نفوس مطهرهٔ آنها تراوش می نمود، خط بطلان کشید.

عالم جلیل آیةالله سید محسن أمین حسینی عاملی در کتاب « أعیان الشیعة» فصل مشبعی دربارهٔ جفر امیرالمومنین التی التی التی التی ایراد نموده است. او می گوید:

از مولفات اميرالمومنين الكين جفر است. و در «مجمع البحرين» گويد: در حديث آمده است: أملى رسول الله على أميرالمومنين الكين البحفر والجامعة. « رسول خدا الله بر اميرالمومنين الكين جفر و جامعه را املاء نمودند.»

و در حديث، أن دو تفسير شدهاند به إهاب ماعز و إهاب كبش (پوست و يا

امام شناسی(۱٤) گفتار علماء دربارهٔ جفر

پوست دباغی نشدهٔ بز و میش)، در آن دو جمیع علوم موجود بود حتی أرش یک خدشه و یک تازیانه و نصف تازیانه.

و از محقق شریف در «شرح مواقف» نقل شده است که: جفر و جامعه دو کتاب علی الگین هستند که در آنها بر طریقهٔ علم حروف، حوادث تا انقراض عالم ذکر گردیده است. و امامان معروف از اولاد علی آن دو را میدانستند و بدانها حکم می نمودند\_ تا آخر کلام مجمع.

و در «قاموس» گوید: جفر به بچه گوسپندی گویند که بزرگ شود و شروع به علف خوردن کند و چهار ماهه گردد\_ تا آخر کلام قاموس.

و در «صحاح اللغة» گوید: جفر از اولاد بز وقتی است که چهار ماهـه شـود، و دو پهلویش برآید، و از شیر مادرش بـازگرفتـه شـود، و مونـث آن جفـرة میباشـدـتـا آخـر کلام صحاح.

بنابراین جفر در حدیث، بنابر حذف مضاف است یعنی جلد الجفر (پوست جفر). و شاید آن مانند علم برای پوست مخصوصی باشد که از گاو و یا از گوسفند درست کنند بر اثر کثرت استعمال به پوست فقط اطلاق گردد.

و در اخبار وارده در جفر مقداری اختلاف است و ما در اینجا اشاره به آن و جمع میان آنها می نمائیم.

در اینجا مرحوم امین تمام أخبار واردهٔ در باب را از «بصائرالدرجات» نقل می کند و در پایان آن می گوید: مستفاد از مجموع آن است که: بعضی از جفر پوستی بوده است که در آن علم نوشته شده بود، و بعضی ظرف برای سلاح یا برای نوشتن و سلاح بوده است. و سپس می گوید:

در «کشف الظنون» آمده است که: طائفهای مدعی هستند که: امام علی بن أبی طالب حروف تهجی بیست و هشتگانه را بر طریق بسط اعظم بر روی پوست جفری قرار داد تا از آن به طرق مخصوصه و شرائط معینه و الفاظ مخصوصهای، آنچه را که در لوح قیضاء و قدر ثبت است استخراج نماید. و این علمی است که

اهل البیت آن را از همدیگر به ارث برده اند، و کسانی که به اهل بیت انتساب دارند نیز به ارث برده اند ، و نیز از ایشان أخذ کرده اند مشایخ کاملین .

و روش و دأب آنان چنان بوده است که : آن را به تمام معنی الکلمه از غیر کتمان می کردهاند و گفته شده است : بر حقیقت آن کتاب تفهم و تفقه نمی تواند بکند مگر مهدی النایش که خروج او در آخرالزمان مورد انتظار است.

و این معنی در کتب انبیاء سالفه الگین وارد است همچنان که از عیسی بن مریم علیه الصلوة والسلام نقل شده است که فرمود: نحن معاشر الأنبیاء ناتیكم بالتنزیل، و أما التأویل فسیأتیكم به البارقلیط الذی سیأتیكم بعدی!

«ما جماعت پیامبران برای شما تــنزیل را می آوریــم، و امــا تــأویل را بعــدا بــارقلیط (محمد) خواهد آورد که پس از من به سوی شما خواهد آمد!»

و نقل شده است که: خلیفه مأمون چون عهد خلافت را پس از خود به علی بن موسی الرضا النا تفویض کرد و نامهٔ پیمان و عهدنامه را نوشت، امام علی بن موسی الرضا در پایان آن نامه نوشتند: نعم، إلا أن الجفر و الجامعة یدلان علی أن هذا الأمر لا يتم.

« آری ، ولیکن جفر و جامعه دلالت دارند بر آنکه : این امر به آخر نمی رسد.» و همان طور شد که حضرت گفت. برای آنکه مأمون چون فتنه و انقلاب بنی هاشم را دریافت ، او را مسموم کرد. این طور در «مفتاح السعادة» آمده است.

ابن طلحه می گوید: جفر و جامعه دو کتاب جلیل هستند که یکی از آنها را علی بن أبی طالب در حالی که بر فراز منبر در کوفه مشغول خطبه خواندن بود ذکر نمود؛ و دیگری را رسول خدا شخص به طور سری به وی تعلیم نمود و امر کرد او را تا آن را تدوین کند. علی هم آن را به طور حروف متفرقه بر طریق سفر آدم در جفری و پوستی نوشت. یعنی در رقی که از پوست شتر میساختند؛ و روی این زمینه در میان مردم شهرت یافت، چون جریان و حوادث اولین و آخرین در آن یافت شد تا آخر آنچه در «کشف الظنون» ذکر کرده است، و ما به همین مقداری که می خواستیم در

اينجا أورديم.

و سپس در «کشف الظنون» گفته است: و از جمله کتب مصنفهٔ در آن (یعنی در علم جفر) کتاب « الجفر الجامع و النور اللامع» تألیف شیخ کمالالدین أبو سالم محمد بن طلحهٔ نصیبی شافعی متوفی در سنهٔ ۲۵۲ میباشد که مجلد کوچکی است؛ و در آن ذکر نموده است که پیشوایان و امامان از اولاد جعفر جفر را میدانستند، پس من در اینجا از أسرارشان در علم جفر اختیار و انتخاب میکنم تا آخر کلام «کشف الظنون».

و ابن خلدون در مقدمهاش در فصل ابتدای دول و امم گوید: و گاهی در حوادث دول به خصوص به کتاب جفر استناد میدهند و چنین میدانند که: از طریق آثار و نجوم علم تمامی اینها در جفر موجود است. بیش از این تعریفی از جفر ندارند؛ و اصل آن و مستند آن را نیز نمیدانند.

ابن خلدون می گوید: بدان: اصل این علم از آنجاست که: هارون بن سعید عجلی که رئیس و مؤسس زیدیه است دارای کتابی بوده است که آن را از جعفر الصادق روایت می نموده است؛ و در آن علم حوادث و وقایع آتیه بر اهل بیت عموما، و علم بر بعضی اشخاص از ایشان خصوصا، آن حوادثی که برای جعفر و نظائر او از رجالات اهل بیت بر طریق کرامت و کشفی که برای امثال آنان از اولیاء واقع می شود، موجود بوده است.

و آن علم در نزد جعفر در پوست گوسالهای نوشته شده بود که از روی آن هـارون عجلی آن را نوشته و روایت نموده است و نامش را جفر گذارده است به اسب پوستی که از روی آن نوشته است. چون جفر در لغت به معنی صغیر است و لهذا این اسم برای ایشان علم برای آن کتاب شد.

و در این کتاب جفر تفسیر قرآن و معانی باطنیهٔ آن از معانی غریبه بود که از جعفر الصادق روایت شده بود. و این کتاب نه سلسلهٔ سند رواتش متصل است، و نه خودش شناخیته گردیده است؛ بلکه فقط از آن امور نادره و شاذهای به ظهور رسیده

است که دلیل متقنی بر صحتش نیست. و اگر سند آن به جعفر الصادق صحیحا می رسید، بسیار مستند خوبی بود، چه خود او و چه رجال قوم او، چرا که ایشان اهل کرامات می باشند. و به طور قطع و یقین خبر صحیح از وی رسیده است که: او بعضی از أقربای خویشتن را از ورود در وقایع و حوادثی که برای آنان واقع می گشت بر حذر می داشت؛ و عینا آنچه را که تحذیر نموده بود برای آنان واقع شد؛ همچنان که یحیی بن زید: پسر عمویش را از مصرع و مقتلش خبر داد ، و او مخالفت کرد و خروج کرد و در جورجان (گرگان) کشته شد به طوری که این قضیه مشهور و معروف است.

و در زمانی که کرامت برای غیر ایشان واقع شود، در این صورت گمان تو دربارهٔ آنان چه خواهد بود از جهت استواری علم و دین و آثارشان از نبوت، و عنایتی از طرف خداوند به اصل کریم و گرامی آنها که آن عنایت برای فروع طیبه و شاخههای پاک آن بهترین گواه است؟!

و در میان اهل بیت بسیاری از این گونه کلام نقل شده است که به احدی بخصوص نسبت داده نشده است و در اخبار دولت عبیدیین بسیاری از نظایر این شواهد موجود است.

اینک بنگر به آنچه ابن رقیق حکایت میکند از ملاقات عبدالله شیعی با عبیدالله مهدی و دختر محمد حبیب و آنچه آن دو نفر با او گفتگو نمودند، و چگونه او را به سوی ابن حوشب که از ناحیهٔ ایشان در یمن دعوت می نمود فرستادند تا

ا ابن خلدون در مقدمــهٔ تاریخش ص ۲۰۱ گویــد: در سلســلهٔ إســماعیلیه امــامت از إســماعیل بــه پســرش محمــد بــ پســرش محمــد مکتــوم، و پــس از او بــه پســرش محمــد حبیب، و پـس از او بــه پســرش عبداللــه مـهدی انتقال یــافت. و در خــود تــاریخش ج ٤ از طبــع بــولاق ص ٣٤ گویـد: چـون محمـد حبیب بـن جعفـر بـن محمـد بـن اسـماعیل وفـات کـرد امــامت را بــه پســرش عبداللـه سپرد و به او گفت: أنت المهدی!

او را امر کرد تا از یمن خارج گردد و به سوی مغرب رهسپار شود، و در آنجا دعوت را انتشار دهد با علمی که به وی تلقین نمود که دعوت او حتماً در آنجا به نتیجه خواهد رسید، و تمام خواهد شد.

و بنگر به آنکه: عبیدالله چون مهدیه را بعد از قدرت و عظمت دولتشان در آفریقا بنا کرد، گفت: بَنَیْتُهَا لِیَعْتَصِمَ بِهَا الْفَوَاطِمُ سَاعَةً مِنْ نَهَارٍ. « من این شهر مهدیه را بنا نمودم تا فواطم اساعتی از روز را در آنجا پناه برندً.» و محل و موقف صاحب

١ ـ مراد از فواطم سه فاطمه نام مي باشند كه بعد از هجرت رسول اكرم على از مكه به مدینه، یـس از چنـد روز کـه امـیرالمومنین العَلیال در مکـه بـه دسـتور پیـامبر توقـف نمـود و مواعیـد آن حضرت را ادا فرمود آنها را با خود به مدینه هجرت داد و پس از مزاحمت و درگیری که در اوان طریق، قریش فراهم نمودند و نمیخواستند بگذارند فواطم را از مکه بیرون بسبرند و قیام و شدت اميرالمومنين و تنها حضرت أقدسش با جماعت آنها كه چندين نفر مرد مسلح بودند و فراري دادن آنها به واسطهٔ بستن مهار شتران بر روی زمین و آمادهٔ حمله ور شدن، سرانجام با خوف و خشیتی که بر آنان مستولی شده بود و تا مدینه نیز از تعقیب کفار ایمن نبودند ایشان را بیه مدینه رسانید؛ در روزها و شبهای میانهٔ راه که تقریبا نزدیک به نود فرسنگ می باشد پیوسته مشغول ذكر و تسبيح خدا بوده بالأخص در شبهاي تاركه آسمان روشن و يسر ستاره و اختر درخشان آن نواحي مخصوصاً وضعيى جالب و چشمگير دارد، با بيتوته و نماز شب و قيام و سجود و ذكر خدا و خواندن آیات قرآن چنان مست و مدهوش جمال حضرت لایزالی گشتند که در همان زمان قبل از وصول به مدینه، پروردگار متعال توسط جیبرائیل احوالاتشان را به پیغمبر خبر داد و با آيات اواخر سورهٔ آل عمران، ثواب و پاداش بارزی را برای آنان مقدر كرد: إن في خلق السماوات و الأرض و اختـلاف الليـل و النـهار لايـات لاؤلى الألبـاب. الذيـن يذكـرون اللـه قيامـا و قعـودا و علـي جنومهم و يتفكرون في خلق السماوات و الأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار. ربنا إنك من تدخل النار فقد أخزيته وما للظالمين من أنصار. ربنا إننا سمعنا مناديا ينادى للإيان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا فاغفرلنا ذنوبنا وكفر عنا سيئاتنا وتوفنا مع الأبرار. ربنا و آتنا ما وعدتنا علي رسلك و لاتخزنا يوم القيامة انك لاتخلف الميعاد. فاستجاب لهم ربهم أنبي لا اضيع عمل عامل منكم من ذكر أو انشى بعضكم من بعض فالذين هاجروا و اخرجوا من ديارهم و اوذوا في سبيلي و قاتلوا و قتلوا لاكفرن عنهم سيئاتهم و لادخلنهم جنات تجرى من تحتها الأنهار ثوابا من عندالله و الله عنده حسن الثواب. (آیه ۱۹۰ تا ۱۹۵، از سورهٔ ۳: آل عمران).

 الحمار أبويزيد (مخلد بن كيراد) را كه به مهديه مي آيد، به آنان نشان داد؛ و پيوسته از روى آوردن صاحب الحمار بدانجا و از موقفش در راهها سؤال مي كرد تا اينكه براى وى خبر آمد كه: به مكانى كه جدش عبيدالله خبر داده است رسيده است. در اين حال يقين به ظفر و پيروزى پيدا كرد و از شهر خارج شد و صاحب الحمار را هزيمت داد و او را دنبال كرد تا در ناحيه زاب به او دست يافت و پيروزمندانه او را كشت.

و امثال این اخبار در میان ایشان بسیار است\_ تا آخر آنچه ابن خلدون ذکر

 $\leftarrow$ 

گردیده است که: آیسهٔ فالذین هاجروا و اخرجوا تا آخر آیسه «آن کسانی که هجرت کردند و از خانههایشان اخراج گردیدند، و در راه و سبیل من مورد آزار و اذیت قرار گرفتند و مقاتله کردند و کشته شدند من هر آینه تحقیقا از زشتیها و بدیهای ایشان درمیگذرم و هر آینه داخل میکنم آنان را در بهشتهائی که در زیر درختان انبوه و سر بهم کشیدهٔ آن نهرهائی روان میباشد. پاداش است از نزد خداوند و خداوند است که فقط پاداش نیکو نزد اوست.» این آیات نازل شده است دربارهٔ علی النیکی چون هجرت کرد به سوی مدینه و با او فواطم بودند: فاطمه بنت اسد و فاطمه بنت محمد فقط از آن در ضجنان ملحق شد بدیشان ام أیمن با چند نفر از ضعفاءالمؤمنین. ایشان در راه سیر میکردند و ذکر خدا را در جمیع احوالشان بجای میآوردند تا اینکه به پیغمبر ملحق گشتند و این آیات نازل شده بود.

باید دانست که: چون عبیدالله مهدیه را بنا کرد گفت: برای آن بنا کردم تا فواطم بتوانند در آن یک ساعت از روز پناه آورند و ایسن ملجأ و پناه و آرامشگاهی بسرای آنان باشد در مقابل آن شبهای هجرت و خوف و دهشت که با عبادت به سسرآوردند. و در ایسن عبارت او نکات بدیع فسراوان است. و فواطم جمع مونث است و مفردش فاطمه میباشد مشل طوالب و طالبة؛ و اطلاق فواطم در تواریخ و سیر بر این سه نفر فاطمه نام مهاجر از مکه به مدینه به طوری است که میتوان گفت: علم بالغلبه برای ایشان گردیده است لهذا عبیدالله که مهدیه را از بنیان و أساس بر پا نموده و بنا کرد با این عبارت میخواهد برساند که قیام ما در برابر دشمنانمان نتیجه هجرت نموده و بنا کرد با این عبارت میخواهد برساند که قیام ما در برابر دشمنانمان نتیجه هجرت رسول الله و فواطم وی در بدو زمان هجرت با آن مشکلات و مصائب، الآن است که صورت تحقق بخود بگیرد. و با إسکان دادن ذراری رسول الله در این مدینهٔ نوبنیاد در حقیقت فواطم رنج دیده هجرت کرده به مدینهٔ طیبه که پایهایشان آبله زده و ورم کرده بود سکنی میگیرند و روح و دیده هجرت کرده به مدینهٔ طیبه که پایهایشان آبله زده و ورم کرده بود سکنی میگیرند و روح و فاطمی میباند. و این تعبیر به فاطمیون می نمود که جمع فاطمی میباند.

نموده است.

ابن خلدون کمی قبل از این بحث در اوائل این فصل بعد از آنچه از امر حوادث آتیه ذکر کرده است، چنین گفته است و عین عبارت او این است:

و وقع لجعفر و أمثاله من أهل البيت كثير من ذلك، مستندهم فيه \_ و الله أعلم \_ الكشف بما كانوا عليه من الولاية. و إذا كان مثله لا ينكر من غيرهم من الأولياء فى ذويهم و أعقابهم \_ و قد قال الناس بهذه الرتب الشريفة و الكرامات الموهوبة.

«و از برای جعفر صادق و امثال او از اهـل بیت بسیاری از ایـن إخبـارات اتفـاق افتاده است؛ و مستندشان و اللـه أعلـم فقط مكاشفهای است که بـر اسـاس ولایتی که بر آن استوار میباشند بـوده است. و در هنگامی که امثـال ایـن مکاشفات صحیحه از غیر ایشـان از اولیـاء خـدا، چـه از أرحـام و أقربـای آنـان، و چـه از اولاد و ذراری و أعقابشان به وقوع پیونـدد ـ و در حـالی کـه تحقیقـا رسـول خـدا شی فرمـوده اسـت: در میـان شـما کسـانی میباشند کـه سخن فرشـتگان را میشنوند ـ بنـابراین ایشـان (کـه جعفر و امامان باشند) سزاوارترند به این رتبههای شـریفه و کرامـات موهوبـه» ـ تـا آخـر کلام ابن خلدون.

مصطفی صادق رافعی مصری در کتاب خود به نام «بلاغة القرآن» می گوید: تاریخ جهان به یاد ندارد کتابی را مانند قرآن کریم که بر آن شروح و تفاسیری نوشته شده باشد به اندازه و مقداری که برای قرآن نوشته شده است تا به جائی که روافض قرآن را طبق فساد پندارشان و سخافت گفتارشان و بر زشتی دعوایشان در آنچه مدعی می باشند که: به علم باطن قرآن از راه علم جفر رسیدهاند، تفسیر نمودهاند.

و غیر ایشان، از جفر اشاراتی را از غیب به إعمال راههائی از حساب استنباط نمودهاند؛ مثل این چیزی که به حسن بن علی نسبت میدهند که رسول خدا در رؤیائی ملوک بنی امیه را دیده بودند، و این موجب رنجش و آزار خاطر پیامبر شد. پس خداوند فرو فرستاد آیهای را که غصه و هم و غمش را زدود؛ و آن این آیه

بود:

ليلة القدر خير من ألف شهر. «شب قدر بهتر از هزار ماه است.»

و مراد از هزار ماه مدت دولت بنی امیه میباشد؛ به علت آنکه روزهای خالص حکومتشان هشتاد و سه سال و چهار ماه شد که تحقیقا مساوی با هزار ماه میباشد.'

و رافعی در حاشیهٔ کتاب بر لفظ جفر گوید: ابن قتیبه گوید: جفر عبارت است از پوست جفری (بزی یا میشی یا گوسالهای) که ادعا نمودهاند که: امام در آن هر چه را که نیازمند به علم آن بودهاند و وقایع و حوادث آینده را تا روز قیامت در آن نوشته است.

پس از آن از ابن قتیبه نقل کرده است از تفسیر ایشان مشالهائی را که فقط عبارت

۱ـ در «ریاض السالکین» از طبع سینهٔ ۱۳۱۷ ص ۲۶ و ص ۲۰ و از طبع جامعةالمدرسین ج ا، ص ۱۷۱ و ص ۱۷۲ آورده است که: و مضمون ایس روایت از طریق عامه أیضا وارد است: فخر رازی در «تفسیر کبیر» خود گوید: روایت کرده است قاسم بن فضل از عیسی بین ماذرة که گفت: من به حسن گفت: من به حسن گفتم: یا مسود وجوه المومنین عمدت الی هذا الرجل فبایعته! «ای سیاه کنندهٔ صورتهای مؤمنین، توجه کردی به ایس مرد و با او بیعت نمودی» یعنی: معاویه. حسن گفت: رسول خدا شد در رؤیا دید که بنی امیه یکی پس از دیگری بر منبر وی گام مینهند (و در روایتی است که: بر منبر او مانند بوزینگان میجهند) ایس مشاهده برای وی گران آمد و خداوند این آیه فرستاد: إنا أنزلناه فی لیلة القدر تا قوله: خیر من ألف شهر، یعنی پادشاهی بنی امیه. قاسم راوی روایت گوید: ما چون سلطنت بنی امیه را حساب کردیم هزار ماه بود، نه کم و نه زیاد

فخررازی گوید: قاضی در ایس وجه، طعن زده و می گوید: آنچه از هزار ماه ذکر شده است مراد ایام بنی امیه نمی تواند بوده باشد چون خداوند ذکر نمی کند فضیلت شب قدر را بر هزار ماه مذمت شده؛ و ایام بنی امیه مذموم بوده است. فخر گوید: ایس طعن و اشکال، غیر وارد است چون ایام بنی امیه ایام بر حسب سعادتهای دنیویه، ایام عظیمی بوده است. بنابراین اشکالی ندارد که خدای تعالی بگوید: ما به تو شبی را عطا کردیم که آن از جهت سعادتهای دینیه افضل از آن ایام مشحون از سعادات دنیویه می باشد. (تفسیر کبیر فخر رازی، ج ۳۲، ص ۳۱ با اختلاف کمی در عبارت.)

است از دروغهای ساخته و پرداخته و اکاذیب مختلفه که ما به ذکر آنها در اینجا تطویل سخن نمی دهیم.

سپس اشاره نموده است به آنچه در «کشف الظنون» و «مقدمهٔ» ابن خلدون آمده است، و به دنبال آن گفته است: تمام این مطالب نزد ما ساختگی و باطل و موضوع میباشد. و گفتار دربارهٔ جفر اسلوبی است از أسالیب قصص و مبالغه و داستانسرائیها، و من گمان ندارم که: علم ماکان و ما یکون چیزی باشد که گنجایش آن را یا گنجایش رمز آن را در پوست گاوی بتوان جا داد\_تا آخر کلامش.

مرحوم امین فرموده است: أقول: ظاهر أخبار آن است که: جفر کتابی است که در آن علوم نبویه از حلال و حرام و احکام و اصول احتیاجات مردم در احکام دینشان و آنچه ایشان را به صلاح در آورد در امر دنیایشان، و إخبار از بعضی حوادث، موجود است و ممکن است در آن تفسیر بعضی از متشابهات قرآن مجید آورده شده باشد.

و اما به شمار آوردن جفر را به عنوان علمی از علوم که استنباط بشود از آن حوادث غیبیه همان طور که از «کشف الظنون» و غیر از آنچه گذشت به دست آمد؛ و همان طور که در اذهان بعضی از مردم ارتکاز دارد پس ما بر چیزی که آن را تأیید کند دست نیافتیم.

و علی أی تقدیر وجود کتابی مسمی به جفر منسوب به امیرالمومنین علی النگیالی در میان شیعه و سنی جای گفتار نمی باشد و طرفین در برابر آن سر تسلیم فرود آورده اند همچنانکه از آنچه ذکر کردیم معلوم شد .

بنابراین ، گفتار رافعی که می گوید: حتی قرآن را بعضی از روافض به جفر تفسیر نمودهاند ، تا آخر آنچه را که از کوزهاش تراوش کرده است ـ آن کوزهای که ممکن نیست از آن بتراود مگر چیزی که در خود آن است ـ ، این نسبت رافعی به شیعه از سخافت رأی و زشتی ادعائی است که در مدعای خود نموده است . زیرا :

اولا شیعه قرآن را با جفر تفسیر ننموده است بلکه همان طور که علماء مسلمین

تفسیر کردهاند به همان گونه تفسیر کرده است. و ادعای علم باطن قرآن را به آنچه به ایشان از علم جفر رسیده است ننمودهاند بلکه أحدی از آنان ادعا نکرده است که: آن جفر به وی رسیده است و یا آنکه کتاب جفر را دیده است.

آري ايشان روايت كردهاند كه : جفر نزد ائمهٔ اهل بيت الطِّيِّكُمِّ وجود داشته است.

رافعی یک نفر شیعه را بیاورد و معرفی نماید که او میگوید: جفر نزد اوست، و یا یک نفر از آنان را بیاورد که قرآن را با جفر تفسیر کرده باشد، اگر از راستگویان است ؟!

و این تفاسیر شیعه است که بر قرآن کریم نوشتهاند معروف و مشهور و اکثر آنها مطبوع میباشد مانند «تفسیر قمی» و « مجمع البیان» و « جوامع الجامع» و « تفسیر ابوالفتوح رازی» و «برهان» سید هاشم بحرانی و « تبیان» شیخ طوسی، و « تفسیر عیاشی» و غیرها.

آیا در قدرت و توان رافعی هست که در یکی از آنها بیابد که: شیعه قرآن را بـا جفـر تفسیر نموده است؟!

و اما گفتارش که: غیر ایشان از جفر استنباط اشاراتی از نهانیه نمودهاند تا آخر کلامش، این هم مانند گفتار پیشینش حقیقت ندارد.

و حدیثی که با عبارت توهین آمیزش اشاره بدان نموده است که «این چیزی را که به حسن بن علی نسبت می دهند » حدیثی است که موثقین از پیامبر وایت می کنند که آیهٔ شریفه نازل شده است دربارهٔ مدت ملک بنی امیه، و استنباط از جفر نمی باشد و اصلا راه و طریق محاسبهٔ جفری در آن به عمل نیامده است. ا

۱ سید علیخان کبیر در شرح صحیفهٔ خود ص ۲۵ طبع رحلی سنگی از ابن أثیر در «جامع الاصول » نقل کرده است که: مدت سلطنت بنی امیه هزار ماه می باشد. و مراد خداوند که شب قدر بهتر از هزار ماه است همان است. و هزار ماه عبارت می شود از هشتاد و سه سال و چهار ماه. ابتدای حکومت بنی امیه و استقلال به پادشاهی از زمان صلح حضرت امام حسن بن علی الکیان است با معاویة بن أبی سفیان در انتهای سال چهلم از هجرت، و انقراض سلطنتشان به دست

آری این است که رافعی را آزار داده است و بر او گران آمده است که: آیه در ملک و سلطنت رؤسا و پیشوایان بنی امیه أبرار و أتقیای وی که اهل اعمال مشهوره در اسلام هستند، نازل شده باشد؛ فلهذا شروع کرده است با تعبیر به عبارات استخفاف آمیز و توهین انگیز به این کلامش که: هذا الذی ینسبونه ... ۱

**←** 

ابو مسلم خراسانی در سال یک صد و سی و دو می شود که نود و دو سال می گردد، و چون خلافت عبدالله زبیر را که هشت سال و هشت ماه می باشد از آن کسر کنیم، الباقی هشتاد و سه سال و چهار ماه می باشد و آن عبارت است از هزار ماه.

۱ـ محمد بن يعقوب كلينى (ره) در «روضهٔ كافى » ص ٣٤٥ با سند خود از جميل بن دراج از زراره از يكى از صادقين السيخ روايت كرده است كه: قال: أصبح رسول الله على يوما كئيبا حزينا فقال له على السيخ : ما لى أراك يا رسول الله كثيبا حزينا؟! فقال: و كيف لا أكون كذلك و قد رأيت في ليلتى هذه أن بنى تيم و بنى عدى و بنى امية يصعدون منبى هذا، يردون الناس عن الإسلام القهقرى؟! فقلت: يا رب في حياتى أو بعد موتى؟! فقال: بعد موتك! «گفت: روزى رسول اكرم شيخ صبحگاهان محزون و غصه دار بود. على السيخ عرض كرد: اى رسول خدا! علت اندوه و غمى كه در شما مشاهده مى شود چيست؟! فرمود: چگونه اين طور نباشم با وجود آنكه ديشب در رؤيا ديده ام كه پسران تيم و پسران عدى و پسران اميه بر اين منبر من بالا مى روند و مردم را از اسلام به عقب برمى گردانند. در آن حال من گفتم: اى پروردگار من آيا در زمان حيات من است يا پس از مرگ من؟! خداوند فرمود: بعد از مرگ تو »

حکیم محقق سید محمد باقر معروف به میرداماد در شرح «صحیفه سیجادیه» خود، از طبع نشر مهدیهٔ میرداماد اصفهان ص ٦٦ پس از نقل ایس روایست می گوید: روایست به اندازهٔ تواتسر از طرق عامه و خاصه تظافر دارد در اینکه پیغمبر این به طور سر و راز گوئی امر بنیامیه را به ابوبکر و عمر بیان نمود و فرمود: واجب است آن را کتمان دارید عمر سر رسول خدا را فیاش کرد و آن را برای حکم بن ابی العاص حکایت کرد. و امر ابوبکر و عمر را رسول خدا بسرای حفصه به طور سر و راز گوئی بیان کرد و فرمود: پدرت با ابوبکر امر ولایت امت مرا تملک می کنند، و تسو از من نشنیده بگیر و کتمان کن حفصه آن را فیاش کرد و به عایشه خبر داد. در ایس حال وحی من نشنیده بگیر و بر رسول خدا سورهٔ تحریم نازل شد. و این مطلب نیاز به شرح مبسوطی دارد که لباس مقام و موقعیت فعلی شرح صحیفه از بیان آن ضیق می باشد. هر کس بخواهد آنچه را که میا در اینجا تخریج نمودیم از مظان و مصادرش طلب نماید ـ انتهی کلام میرداماد.

در «رياض السالكين» از طبع سنهٔ ١٣١٧، ص ٢٣ و ص ٢٤ و از طبع جامعةالمدرسين ج ١، ص ١٦٣ تا ص ١٦٦ آورده است. و عليه ذا ص ١٦٣ تا ص ١٦٦ آورده است. و عليه ذا ٢٠٠٠ عندي بني اميه الله عندي ا

.....

 $\leftarrow$ 

مخفى نمى باشد كه: در قول خداى تعالى: فما يزيدهم إلا طغيانا كبيرا (أية ٦٠، از سورة إسراء) چه لطف مخصوصي إعمال گرديده است. و بدان كه اين حديث، صحتش ثابت و نقلش متواتر مي باشــد در ميـان دو گــروه شـيعه و عامــه. أمــا از طريـــق شــيعه بــه طــرق كثــيري از اهـــل بيـــــــالطّيكاللّ وارد است. («كافي» ج ٤ ص ١٥٩ حديث ١٠) و أما از طريق عامه، فخر رازي در « تفسير كبير» خود آورده است که: سعید بن مسیب گوید: رسول اکرم عُقَلًا دیدند که بنی امیه بر منبر او مانند بوزینگان می جهند. و این موجب آزار رسول خدا شد. (« تفسیرکبیر » فخر رازی، ج ۲۰ ص ۲۳۶) و بیضاوی در تفسیر رؤیا گوید: گفته شده است که: رسول خدا دید قومی از بنی امیه بر منبر او بالا مىرونىد و مانند بوزينگان مىجهند. فرمود: ايـن اسـت حـظ آنــان از دنيــا كــه از اســــــلام بدانــها داده مى شود. و عليهذا مراد از قول عصالي: إلا فتنة للناس حوادثي مي باشد كه در دوران ايشان رخ داده است.(«أنـوار التـنزيل» ، بيضـاوي ج ١ ص ٥٩٠) و حـاكم در « مسـتدرك » از مسـلم بـــن ربعــي از عــلاء از پدرش از ابوهريره روايت كرده است كه گفت: رسول خدا الله في فرمود: أريت في منامي كان بني الحكم بن ابي العماص يمنزون علمي منبري كما يمنزو القردة فما رؤى النسي على الله مستجمعا ضاحكا حتى مات. («مستدرك» حاكم نيشابورى ج ٤ ص ٤٨٠ با اختالاف كمى در بعضى الفاظ) « در عالم خواب به من نشان داده شد كه: گويا پسران حكم بن أبي العاص مانند بوزينگان بر منبر من می جهند. از آن به بعد هیچگاه آن حضرت را سر حال و خندان نیافتند تا از دنیا رحلت نمود.» سپس گفته است: این خبر إسنادش صحیح است بر شرط مسلم. این را دمیری در «حیاة الحیوان» ذكر نموده است. ( «حياة الحيوان» دميري ج ٢ ص ٢٤٥) و رازي در تفسير شجرهٔ ملعونه گويد: ابن عباس گفته است: مراد از شجرهٔ ملعونه در قرآن بنی امیه می باشند: حکم بن ابی العاص و فرزندانش. و وی گوید: رسول خدا رویا دید کیه فرزندان مروان یکی پس از دیگری از منبر او بالا میروند. این رؤیای خود را برای ابوبکر و عمر حکایت نمود در هنگامی که آن دو تن فقط با او در بيت او خلوت كرده بودند. چون آن دو نفر از نزد رسول الله متفرق شدند رسول خدا شنید که: حکم از رؤیای رسول الله خبر میدهد. این امر بر رسول خدا گران آمد؛ و عمر در افشای این سر متهم گشت و سپس ظاهر شد که: حکم برای شنیدن سخنان آنان به گوش نشسته و استراق سمع نموده است و بنابراین رسول خدا، حکم را از مدینه تبعید نمود. و از چیزهایی که اين تأويل را تأكيد مينمايد گفتار عايشه ميباشد به مروان: لعن الله أباك و أنت في صلبه؛ فأنت بعض من لعن الله. («تفسير كبير» فخر رازي ج ٢٠ ص ٢٣٧) «خداوند پدرت را در حالي كه تو نطفه در صلب او بودی لعنت کرده است. بنابراین تو بعضی از آنان میباشی که خدا آنان را لعنت کرده است» و نیشابوری از ابن عباس در تفسیر خود آورده است که: شجرهٔ ملعونه بنی امیه هستند. («غرائـب القـرآن» نيـشـابـوري ج ۲ ص ٤٥٩) و در نامــهاي كه معتضد باللـه عبـاسي هنــگــام

و اما آنچه را که از ابن قتیبه نقل نموده است و از او در آن تقلید کرده است مهمچنان که دأب و رویه و شأن ایشان در أکثر دروغ بافی ها و پرداختگیهای پنداری است که از جانب خود اختلاق میکنند، و در کتبشان به امانت می نهند، و لاحقین آنان از سابقینشان تقلید کرده، بدون تحقیق و تمحیص از یکدیگر أخذ میکنند منادرست است. او می گوید: شیعیان ادعا میکنند که: امام برای آنها کتابی نوشته است که تمام نیازمندیهای ایشان در آن موجود است ـ تا آخر کلامش . این کلام ، ورایاتی را مستند از امامانشان روایت میکنند و گذشت که در بعضی از آنها وجود جنان کتاب نزد امیرالمؤمنین و ائمهٔ طاهرین از اولادشان ـ علیمه و علیهمالسلام بوده است که متضمن چنین مطالبی است . بنابراین آنها را روایت می نمایند و نقل می کنند همان طور که برای آنها روایت شده است . و آن روایات را علمای اهل سنت می کنند همان و تأیید نمودهاند همچنان که از «کشف الظنون» و ابن خلدون شنیدی !

اما شنشنهٔ أخزمیه در هر جاکه چیزی از کرامت اهل بیت الگیگ وارد شود إبا میکند که آن را بپذیرد، یا در برابر آن سکوت اختیار نماید، یا بدون تکذیب و استبعاد و قدح آن را بگیرد. فلهذا این دغدغه ، رافعی را وادار نموده است که بگوید: در نزد ما تمام این مطالب ساختگی و باطل و موضوع میباشد؛ و آنچه علماء نقل کردهاند و ابن خلدون آن را تأیید کرده است همانطور که دانستی ـ قابل دفع و اشکال نیست.

آری رافعی گمان نمی کند که: علم ماکان و مایکون بتواند خودش یا رمزش در

 $<sup>\</sup>leftarrow$ 

اراده بر فرمان لعن معاویة بن أبی سفیان بر فراز منابر در سنهٔ ۲۸۶ نوشت و در آن بنی امیسه را ذکر کرده است کرده است سپس گفته است: و خداوند آیهای را در کتاب خود در آنچه بر پیامبرش نازل کرده است فرو فرستاده است که در آن شأن و موقعیت ایشان را مکشوف داشته است، و آن آیه ایس است: و الشجرة الملعونة فی القرآن. و ابدا خلافی نیست در میان أحدی که خداوند تبارک و تعالی از ایس آیه بنی امیه را اراده کرده است. (« تاریخ طبری » ج ۸ ص ۱۸۵) انتهی.

پوست گاوی جا بگیرد. گویا وی جمیع حوادث را در عالم کون و جهان ایجاد حتی مثل دمیدن در خاکستر را خواسته است از آن اراده نماید، و به مهمات امور اکتفا نورزد. رافعی چنین گمانی ندارد به علت آنکه از اهل بیت که مفاتیح باب مدینهٔ علم هستند نقل شده است.

( اما بنگرید :) بدون فاصله پس از این کلامی که از وی نقل شد ، در حاشیهٔ همان کتاب مذکور مطلبی را دارد که محصلش این است :

ملک نورالدین محمود بن زنگی قبل از فتح بیتالمقدس به فاصلهٔ بیست و چند سال منبری ساخت و صاحب «روضتین» ذکر کرده است که : این کرامت می باشد.

و او بنابر آنچه أبوالحكم بن برجان أندلسى در تفسيرش ذكر نموده است مطلع شده است كه : او از فتح أندلس در سنهٔ فلان خبر داده است و عمر نورالدين در آن هنگام يازده سال بوده است و مطلب همين طور واقع گشت كه او خبر داده بود؛ و اين از عجائبى است كه براى اين امت مرحومه اتفاق افتاده است.

تمام این قضایا و حوادث را رافعی معتقد است و بدان جزم و یقین دارد اما گمان ندارد که: پیغمبر شخص ممکن است بر پسر عمش و باب مدینهٔ علمش علم ماکان و مایکون را در جلد ثوری املاء نموده باشد. وه چه نیکو أبوالعلاء معری سروده است:

لقد عجبوا لأهل البيت لما أروهم علمهم في مسك جفر و مرآة المنجم و هي صغرى أرته كل عامرة و قفر

۱\_ «تحقیقا هر آینه به شگفت آمدهاند دربارهٔ اهل بیت در وقتی که اهل بیت به ایشان علمشان را در یوست جفری نشان دادند.

۲\_در حالی که آئینهٔ منجم (اصطرلاب او) گرچه کـوچکتـر است ولیکـن بـه وی نشان میدهد هر ناحیه از جهان را که معمور و آباد است، و یـا قفـر و خشـک و بـیآب و علف است.»

تمام مطالبی را که ما از اول صفحهٔ ۲۳۹ تا اینجا ذکر کردیم، مطالب مرحوم

آیة الله سید محسن أمین عاملی بود که در « أعیان الشیعة» ج اول از ص ۳۳۸ تا ص ۳۵۰ از طبع دوم سنهٔ ۱۳۹۳ هجری قمری مطبعهٔ دمشق ابن زیدون، ذکر فرموده است. و این طبع در زمان حیات ایشان و اشراف و مباشرت خود آن عالم جلیل بوده است.

ولی در طبع چهارم که در سنهٔ ۱۳۸۰ و مطبعهٔ انصاف بیروت و به تصدی فرزند ایشان: سید حسن امین پسس از رحلت ایشان صورت گرفت، فقط در یک صفحه و اندی یعنی از آخر ص ۲٤۶ تا اوائل ص ۲٤٦ را از جلد اول ذکر کرده است؛ و به قدری دست تحریف در آن قوی بوده است که در بدو امر تصور نمی شود آن مطلب باشد.

اولا آقای سید حسن در بدو مطلب در ص ۳۳۸ عبارت محقق شریف را در «شرح مواقف» که می گوید: «إن الجفر والجامعة کتابان لعلی النای قد ذکر فیهما علی طریقة علم الحروف الحوادث إلی انقضاء العالم و کان الأئمة المعروفون من أ ولاده یعرفونهما و یحکمون بهما اه» که ما ترجمهاش را در ص ۲٤۰ ذکر کردیم به کلی ساقط کرده است ؛ با آنکه کلام محقق شریف در اینجا بسیار مهم و از جهت استناد دارای ارزشی کامل است.

ثانیا تمام روایات وارده را که از «بصائر الدرجات» استشهاد بـر مطلب نمودهانـد و از ابتدای ص ۳۲۹ را کـه میفرمـاید: « و منها مایدل علی انه جلد ثور ـ تا آخر» اسقاط و حذف نموده است.

ثالثا عبارت او را در أواخر ص ٣٤٣ كه «بعضها على أنه جلد شاة أوجلد بعير» را تا قريب نيم صفحه حذف نموده است.

رابعا عبارت «کشف الظنون» و عبارت «مقدمهٔ» ابن خلدون را که سه صفحهٔ تمام از کتاب را استیعاب کرده است و همهاش تصدیق به علوم غیبیه و مکاشفات الهیه برای أئمهٔ طاهرین سلام الله علیهم اجمعین است و برای استناد شیعه و رد کلام عامه و اهل سنت، دلیل قوی و استوار بشمار می رود، همه را به طور کلی اسقاط

کرده است.

خامسا عبارت مصطفی صادق رافعی مصری را که در کتاب « بلاغةالقرآن» به شیعه جسارتها نموده و تفاسیر آنان را از روی جفر قلمداد، و از حضرت سبط نبی اکرم امام حسن مجتبی الگیلاً با عبارت استخفاف و توهین انگیز یاد نموده است، و مرحوم پدر آیةالله سید محسن امین پس از ذکر آن به دفع پرداخته اند و در سه صفحهٔ کامل و تمام، وی را مفتضح و رسوا کرده اند و مختلقات و بافندگیها و ساختگیهای او را همان طور که اخیرا دیدیم، بر ملا ساخته اند و حقا دفاع از ساحت ولایت و حریم تشیع نموده اند، همگی را حذف کرده است.

و به طور خلاصه مطالب مرحوم پدر را که دوازده صفحهٔ تمام را شامل شده است، فقط در یک صفحه و چند سطر مثله نموده است.

و برای این عمل جز خیانت به حق و حقیقت، و دستبرد و تحریف در عبارت پدر، و تنقیص تشیع و جانبداری از فرقهٔ مخالف، چه محملی می توان تصور نمود؟!

ایشان نه تنها در این مورد، بلکه در تمام مباحث مرحوم سید محسن در تمام مجلدات «اعیان الشیعة» این تزویر را به کار بردهاند، و مطالب نفیس را که سنگر تشیع را حفظ میکند، و دفاع از حملات مخالفین است حذف نمودهاند؛ و حتی در بعضی از عبارات تبدیل و تغییر به عمل آوردهاند که جز تحریف و تصحیف صریح محملی ندارد.

از همهٔ اینها عجیب تر، و فجیع تر، و فظیع تر، تجری بر اسقاط امام زمان الگیگان است، که به طور صریح و واضح بحث امام زمان را از «اعیان الشیعة» مرحوم سید محسن به کلی حذف کرده اند و امامان شیعه را یازده تن شمرده اند و باب امامت را در کلام پدر، به حضرت امام حسن عسکری الگیگان ختم کرده اند.

مرحوم مولف «اعيان الشيمعة»: سيد محسن امين جلد چهارم از آن را به دو قسمت نمودهاند:

قسمت اول در سيرهٔ حضرت امام حسن، و امام حسين، و حضرت امام زين

العابدين و حضرت باقر العلوم و حضرت صادق الطيلاً. قسمت دوم در سيرة حضرت امام موسى كاظم و باقى أئمة طاهرين سلام الله عليهم أجمعين تا حضرت صاحب الزمان الطيلاً مى باشد.

قسمت دوم از صفحهٔ اول تا صفحهٔ ۳۲۵ در سیرهٔ حضرت موسی بن جعفر تا حضرت عسکری السین می باشد و از صفحهٔ ۳۲۵ را تا آخر کتاب که صفحهٔ ۵٤۰ از طبع اول سنهٔ ۱۳۵۱ مطبعهٔ ابن زیدون دمشق می باشد استیعاب نموده است. و این کتاب با این خصوصیات در زمان حیات مرحوم مولف امین طبع و منتشر گردیده است.

اما پس از فوت ایشان پسر ایشان: سید حسن امین که به طبع مجدد کتب پرداخته است، بحث از امام زمان را به کلی اسقاط نموده و به سیرهٔ امام حسن عسکری الگیا کتاب را خاتمه داده است.

و چون در قسمت دوم از جلد چهارم می باید دویست و پانزده (۲۱۵) صفحه ساقط شود، و کتاب کم حجم و نازک به نظر می رسید، ایشان مقداری از قسمت اول جلد چهارم را در قسمت دوم آورده اند تا مقدار اسقاط شده چشمگیر نباشد.

و بنابراین در طبع سوم که بعد از رحلت مصنف کتاب انجام دادهاند، قسمت اول از جلد چهارم را اختصاص به سیرهٔ امام حسن و امام حسن و امام زین العابدین دادهاند و قسمت دوم را از حضرت باقر تا حضرت امام حسن عسکری الگیالاً ذکر کردهاند.

و لهذا می بینیم: در طبع سوم که در سنهٔ ۱۳۸۰ در مطبعهٔ انصاف بیروت صورت گرفته است در الجزء الرابع القسم الثانی در ص ۱۹۶ کتاب در احوالات حضرت عسکری خاتمه یافته است و در ص ۱۹۶ داستان سرقت مشهد عسکریین الکیالا که پایان کتاب است آورده شده است.

این خیانتی بررگ و گناهی نابخشودنی است که کسی دست در کتاب عالم جلیلی ببرد، و به نام او و به املاء او کتاب او را طبع کند، آنگاه چون خودش امام زمان را قبول ندارد آن را نسبت به پدر عالم شیعهٔ زحمت کشیدهٔ رنج بردهٔ از دنیا رفتهٔ غیر قادر بر تکلم بدهد، و از لسان او و قلم او امامت را به حضرت عسکری ختم کند و آن عالم را در دنیا به یازده امامی معرفی کند.

مى دانيد: مسأله چقدر ذى اهميت است؟! به عقيدهٔ حقير جرم و جنايتى از آن بالاتر نيست.

آخر ای عزیز من! تو امام زمان را قبول نداری، نداشته باش! مبارکت باشد! چشمت کور است، کور باشد. کسی به تو و امثال تو از فرنگی مآبها اصرار ندارد که بفهمند و بدانند؛ ولیکن چرا این را به عالمی جلیل و مرجعی بزرگوار، و مولفی به نام مولف شیعه، و رنجدیدهای در عمر متجاوز از هشتاد سال در کتابخانهها و با تألیفات و عبادتها و زیارتها و ... نسبت می دهی ؟!

چرا از لسان وی و قلم وی امام زمان را حذف میکنی؟! و خط بطلان بر آن میکشی؟! شما خودت در کنفرانسها و برخوردهای با فکلی مآبان همقطار بیروتی و دانشگاهی خود هر چه میخواهی انکار کن! و به نام خودت کتاب و دائرةالمعارف بنویس و در آنجا نامی از آن حضرت نیاور! کسی به تو کار ندارد، ایراد نمیگیرد؛ چرا که آنقدر نظایر این بی حرمتیها دیده شده است که از جواب و پاسخ و محاجه، انسان به واسطهٔ عزت وجود، و شرافت عمر و وقت خود شرم میکند آن را دنبال نماند.

اما به سید محسن امین صاحب «أعیان الشیعی» آن مجتهد بیدار و والا، انسان چنین نسبتی بدهد و دست تحریف و سرقت در کلام او ببرد و یک قسمت ۲۲۵ صفحه ای از کتاب را که راجع به آن قائم آل محمد است حذف کند و این دائرة المعارف اصیل را از زبان چنین عالمی از اعتبار بیندازد و او را یازده امامی به دنیا و جهان معرفی کند، گناهی است نابخشودنی. والله خیانتی است عظیم.

طبعا اطلاع بر این امور منحصر به حقیر و آنهم پس از سالیان دراز و فحص و تتبع و مقابله میان طبعهای خود صاحب «أعیان» و طبعهای فرزندشان نبوده است. کتاب

«أعيان الشيعة» كتابى است جهانى و جزو اصول مدارك شيعه به شمار مى آيد، لابد افراد بسيارى از اين جرم و جنايت مطلع شدهاند و به مجدد طبع كتاب فشارهائى آوردهاند، تا او خود را مجبور مى بيند تا به طبع بحث و سيرهٔ امام زمان الكيلي مجددا اقدام كند؛ اما اولا چون جزء دوم از جلد چهارم را به حضرت امام حسن عسكرى الكيلي ختم نموده بود اينجا اضطرارا و اجبارا اين بحث را جزء سوم از جلد چهارم قرار مى دهد و به نام القسم الثالث من الجزء الرابع بدون تاريخ در مطبعهٔ دارالتعارف للمطبوعات بيروت به طبع مى رساند؛ و معذلك باز در اين كتاب نيز در مطالب، حذف و تغيير و تبديلى به عمل آمده است و با تطبيق با كتاب اصل اين حقيقت مشهود مى گردد. اين كتاب در ١٥٥ صفحه طبع شده و به امضاى المؤلف در تعليقهٔ آخر خاتمه مى يابد.

## جنایت بدیع و نوین

گویا سید حسن امین عقدهٔ دلش از انکار امام زمان با طبع اضطراری سیرهٔ آن حضرت خالی نمی شود؛ لهذا دست به تدوین دائرة المعارفی مستقل به نام خود دنه به نام پدر می زند. طبع اول این دائرة المعارف که هشت مجلد آن نزد حقیر موجود است به نام « دائرة المعارف الإسلامیة الشیعیة» می باشد. طبع دوم مجلد اول آن در بیروت سنهٔ ۱۳۹۶ و مجلد هشتم آن أیضا در بیروت در سنهٔ ۱۳۹۶ به طبع رسیده و انتشار یافته است.

ايشان تمام جلد دوم أرا اختصاص به سيرة أئمه الطّيِّكِيّ داده و در بدو آن چنين مى نويسند: هذا هو السجزء الثانسي من دائرة السمعارف الإسلامية الشيعية يتضمن بقية سير الأئمة ثم تبتدى البحوث مرتبة على حروف المعجم.

۱ طبع این مجلد نیز در بیروت و در سنهٔ ۱۳۹۳ میباشد، و در هیچ یک از مجلدات اسم مطبعه برده نشده است.

آنگاه شروع می کنند به سیرهٔ حضرت فاطمهٔ زهراء الگینی ، و سپس حضرت امام حسن مجتبی و همچنین یکایک از امامان تا حضرت امام حسن عسکری الگینی ، و در صفحات آن که هر یک دارای سه ستون می باشد در صفحهٔ ۹۶ أئمه الگینی را به حضرت عسکری ختم می کنند و یک کلمه نامی از امام زمان نمی آورند. و پس از بحثی از سید محمد باقر صدر در تحت عنوان دور الأئمة فی الحیاة الإسلامیة که به صفحهٔ ۹۷ خاتمه پیدا می کند، از صفحهٔ ۹۸ شروع به بحث مطالب طبق حروف معجم کرده و اولین حرف معجم می پردازند.

باری ایشان در اینجا که به نام دائرةالمعارف شیعه میباشد، و این کتاب معرفی مذهب شیعه است و منظور از شیعه شیعهٔ اثناعشری است نه احد عشری، نامی از حضرت بقیةالله نمی برند، و کتاب را دربارهٔ بحث و معرفی امامان تشیع به حضرت عسکری ختم می نمایند.

آیا این صحیح است که: انسان دائرةالمعارفی به نام عقیدهٔ طائفهای بنویسد، و در معتقدات آنها از نزد خود تصرفی کند؛ آنگاه آن را به آن طائفه نسبت دهد؟!

روی سخن ما بلکه سخن هر مرد عادی و عامی با ایشان بر این است که: عقیدهٔ شما امام زمان نیست نباشد؛ چررا آن را به شیعه نسبت می دهی؟! و به عنوان معرفی أئمهٔ شیعه به حضرت امام حسن عسکری النای الله پایان می دهی؟!

ما نمی گوئیم: شما شیعهٔ دوازده امامی باش! ما نمی گوئیم شما حتی مسلمان باش! فرض می کنیم: شما یک نفر مرد یهودی یا نصرانی که ابدا عقیده به رسالت ندارند، تا چه رسد به ولایت و خاتمیت حضرت بقید الله عجل الله تعالی فرجه المبارک وقتی یک نفر یهودی و یا نصرانی از عقیده آن گروه را بارهٔ قومی می نویسد، نمی تواند عقائد خود را در آن داخل کند و عقیدهٔ آن گروه را ممزوجی از عقیدهٔ خود و عقیدهٔ آنان به شمار آرد و تحویل دهد. ملل مختلفهٔ جهان در آداب تفتیش عقائد و رسوم هر قوم، این قاعدهٔ صحیح را باید مراعات کنند.

مستشرقین و خاورشناسانی که در بحث و تحریر و تقریر و تدوین عقائد شرقیها از نزد خود چیزی اضافه و یا کم نمودهانید و یا تغییری در بیان آن دادهانید، از درجـهٔ اعتبـار سـاقط و مــردم أنــان را بــدون هويــت و شـخصيت در جــهان علــم می شناسند. و تازه مستشرق دیگر بعدا می آید و گفتار او را ابطال می کند و مواضع تحریف را نشان می دهد. اما افراد خاورشناس اصیل که بسیار کماند هیچگاه از تفحص خود دست برنمی دارند و تا در استقراء و فحص خود به یقین نرسند چیزی را به قومی نسبت نمی دهند، و خود را کاملا بی طرف نموده، از آراء و افکار و أهواء خود در آن نمی افزایند، و معتقدات خویشتن را با آن نمی آمیزند؛ تا چه رسد به شخصی که اگر شخصیت و آبروئی پیدا کرده باشد، در اثر شخصیت و آبروی پدر بزرگوار اوست که اگر بندبندش را جـدا کننـد نمی توانـد منکـر حضـرت صاحب الزمان بشود. آنگاه این فرزند در این دائرةالمعارف شیعه، اصل و عمده و ستون آن را بشكند، و آنان را أبتر و دم بريده و بدون وليي و سريرست و صاحب اختيار برخلاف نصوص صریحهٔ رسول خدا و امامان یکی پس از دیگری، و مشاهده و دیدار ارباب صاحب یقین، بداند و این عقیده را بدین گروه منتسب سازد. این منطق در منطق صاحب بصیرتان، منطق متعفن و گندیده به بوی تجدد و غربزدگی و فراموش کردن اصالت خانوادگی و دستخوش آراء فرومایه و پست کوتهنظران گردیدن است.

سید حسن امین همچنین گویا دربارهٔ حذف بقیةالله الاعظم از دائرة المعارف خود نیز خود را مواجه حملاتی دیده است که در طبع مجدد آن که در سه جلد قطور است که مجموعا دوازده جلد است و جلد اول آن شامل بر چهار مجلد از طبع نخستین می گردد، در طبع سوم سنهٔ ۱٤۰۱ هجری قمری دارالتعارف بیروت، در مجلد اول در جزء دوم که عین آن مطالب طبع پیشین را تا حضرت امام حسسن عسکری الگیالی ذکر کرده است و در ص ۲۲ خاتمه داده است؛ به دنبال آن در صفحهٔ بعد فقط ۷ سطر کوتاه بدین الفاظ امام زمان را معرفی کرده و می خواهد خود را از تهاجم افکار برهاند.

عین عبارت وی در صفحهٔ ۲۳ این است:

## محمد بن الحسن المهدى العَلَيْ الْمُ

«ولد سنة ٢٥٥ بسامراء في ايام المعتمد، ولم يخلف أبوه ولـدا غيره و كانت سنه عند وفاة أبيه خمس سنين، و كان سفراؤه في الغيبة الصغرى عثمان بن سعيد، ثم ابنه محمد بن عثمان، ثم الحسين بن روح، ثم على بن محمد السمرى، و كان مولده و انقطاع السفارة أربع و سبعون سنة.»

ملاحظه می شود که: در این عبارت هم لقب صاحب الأمریا صاحب الزمان یا بقیة الله و امثالها را ذکر نکرده است، و اشارهای به حیات و طول عمر و قضایای واقعه و غیرها ننموده است؛ با آنکه در سه مجلد ضخیم و قطور این دائرة المعارف که دوازده جلد از طبع پیشین را شامل است هزاران مطلب گوناگون صفحات را پر کرده است.

باری مقصود ما در اینجا از ذکر این مطلب آن بود که: دوستان و أحبه و أعزهٔ از طلاب بدانند که: طبعهای «اعیان الشیعة» که به دست ایشان صورت گرفته است، همگی محرف و از درجهٔ اعتبار ساقط است. و در مطالعات و مراجعات به طبعهای نخستین آن که در زمان حیات خود مرحوم آیةالله بوده، مراجعه نمایند و آن را مصدر برای أبحاث علمیهٔ خود قرار دهند.

از سید حسن امین که تصویر خود را در صدر کتاب با زلف فرنگی و ریش تراشیده، و زنار و کراوات نصاری زینت بخش کتاب نموده است، بیش از این نباید توقع داشت، و در مطالب منقولهٔ ایشان باید فحص و جستجو کرد و با مطالب صاحب أعیان تطبیق کرد، وگرنه همگی از درجهٔ اعتبار ساقط میباشد.

يا أيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوما بجهالة فتصبحوا

امام شناسی(۱٤) گفتار مغنیه دربارهٔ جفر

## على ما فعلتم نادمين. ا

شيخ محمد جواد مغنيه در كتاب «الشيعة و التشيع» آورده است: الجفر:

در بعضی از مؤلفات سنت و شیعه وارد است: که علم جفر در نزد اهل بیت بوده است، و امامان ایشان آن را از هم، یکی پسس از دیگری به ارث میبردند، تا برسد به جدشان رسول اعظم شد. و از کتب أهل سنت که در آن علم جفر ذکر گردیده است « مواقف» إیجی است که جرجانی حنفی آن را شرح نموده است، و دیگر « فصول المهمهٔ » ابن صباغ مالکی است و أبوالعلاء معری در اینجا گوید...

(در اینجا مرحوم مغنیه دو بیت او را که ما از «اعیان الشیعة» در صفحهٔ ۱۹۵ نقل کردیم آورده است و پس از آن گوید:) و افرادی از أهل سنت و شیعه این را نفی نمودهاند و معتقد نشدهاند که: چیزی به اسم جفر در نزد اهل بیت و در نزد غیر ایشان وجود داشته است.

علم جفر كدام است؟

كساني كه قائل به وجود جفر شدهاند در تفسير معنى آن با هم اختلاف كردهاند:

بعضی گفتهاند: جفر عبارت است از: نوعی علم حروف که از آن شناسائی و علم وقایع و حوادث در زمان مستقبل را استخراج میکنند.

و بعضی گفته اند: جفر کتابی است از پوست که در آن بیان حالال و حرام و اصول احتیاجات مردم از احکامی که در آن صلاح دینشان و دنیایشان می باشد "

۱ آیـهٔ ۲، از سورهٔ ٤٩: حجرات: « ای کسانی که ایمان آوردهاید، اگر فاسقی برای شما خبری را بیاورد، دربارهٔ آن تحقیق به عمل آورید مبادا آنکه از روی کلام وی به گروهی گزندی رسانید آنگاه در برابر کار واقع شدهٔ خود دچار ندامت گردید »

۲\_در تعلیقه آورده است: جفر در لغت بچه گوسفند است چون بزرگ گردد و علفخوار شود.
 سپس آن را برای پوست گوسفند استعمال کردهاند.

٣٤ مرحوم سيد محسن امين در «أعيان الشيعة» طبع دوم سنة ١٣٦٣ در جلد اول ص ٣٤٧ « و خبر دادن بعضى از حوادث را » بر آن افزوده است. عبارت وى اين است: أقول: الظاهر من الأخبار أن الجفر كتاب فيه العلوم النبوية من حلال و حرام و أحكام و اصول ما يحتاج الناس إليه في

و جو د دار د.

و بنابراین اصولا جفر ربطی و اتصالی با علم به غیب ندارد.

و طرفه أن است كه: عالم كبيري از علماء حنفي كه شريف جرجاني باشد قائل به اول است ؛ و مي گويد : جفري كه نزد أهل البيت مي باشد علمي است كه از آن استخراج حوادث غيبيه مي گردد.

و عالمي كبير از علماء إماميه كه سيد محسن أمين باشـد قـائل بـه دوم اسـت و او مى گويد: جفر علم حلال و حرام است فقط.

جرجانی در کتاب «مواقف » و شرح آن ج ٦، ص ٢٢ عين اين عبارت را ذكر كرده

«جفر و جامعـه دو کتاب می باشند برای علی رفیه ؛ و در آنها بر طریقهٔ علم حروف، حوادث تا انقراض عالم ذكر گرديده است، و أئمة معروف و مشهور از اولاد وی آنها را می دانستند و بدانها حکم می کردند.»

و سيد محسن امين در كتاب «نقض الوشيعة» ص ٢٩٥ گويد: جفر علمي از علوم نیست اگر چه بسیاری توهم نمودهاند، و مبنی بر جداول حروف نمی باشد. در این مورد نه خبری وارد گردیده است و نه روایتی (تا آنکه می گوید) ولیکن مردم در تفسیر آن گشادبازی نمودهاند و راجع به آن مطالبی را گفتهاند که به مستندی استناد ندارد، همانطور که شأن و حال مردم در این گونه امور این گونه میباشد.

و در «أعيان الشيعة» قسم أول از ج١، ص ٢٤٩ طبع ١٩٦٠ گويــد : ظــاهر از أخبــار آن است که: جفر کتابی است که در آن علوم نبویه از حالال و حرام و آنچه مردم در أحكام دينشان و صلاح دنياشان بدان نيازمند مي باشند. '

أحكام دينهم و ما يصلحهم في دنياهم و الإخبار عن بعض الــحوادث: بنــابراين، نقــل مغنيــه از ايشــان در «أعيان الشيعة » تمام نيست.

١- در تعليقة اخير دانستيم كه: در «أعيان الشيعة» جملة: و الإخبار عسن بعسض الحسوادث را اضافه دارد و مغنیه ساقط کرده است.

سید امین که امامیه جمعا به علمش و دینش وثوق دارند جفر را به معنی علم غیب از اهل بیت نفی میکند، و عالمی عظیم از حنفیها اثبات مینماید و میگوید: «عندهم علم ما یحدث إلی انقراض العالم.»

و از اینجا روشن شد که: گفتار شیخ ابوزهره و غیر او از کسانی که قول به جفر را از اختصاصات امامیه دانستهاند و بدانها نسبت دادهاند که: ایشان چنین میدانند که: اهل بیت از علم جفر استخراج علم غیب میکنند، و امثال این مطالب را که غیر امامیه از فرق اسلامیه إدعا میکنند و به امامیه نسبت میدهند، منظوری ندارند مگر آنکه تشنیع و تعییب کنند و باد فتنه و فساد برانگیخته هوا را غبار آلود، و آب را گلآلود نمایند. همین طور است گفتارشان در دعوی تحریف قرآن، و نقص از آن، و دعوای وحی و إلهام به امامان.

و به همهٔ این سخنان اضافه کن که مسألهٔ جفر از اصول دین و از اصول مذهب نزد امامیه نیست، بلکه تنها یک امر نقلی میباشد به تمام معنی الکلمه مانند مسألهٔ رجعت ، هر کس برایش ثابت شود ایمان میآورد و هر کس برایش ثابت نشود آن را رد مینماید. و وی در هر دو حال مسلمان سنی است اگر سنی باشد و مسلمان شیعی است اگر شیعه باشد.

در آنچه آیةالله سید محسن امین و شیخ محمد جواد مغنیه، علم جفر را به معنی خصوص علم غیب به طریق استکشاف نسبت به مواقع و وقایع آتیه نفی نمودهاند البته دانستیم که: در «اعیان الشیعة» علم به اخبار از بعض حوادث آینده را ضمیمه می کند، ولی در « نقض الوشیعة» بنابر نقل مغنیه آن را یکسره انکار می نماید \_ مواضعی از محل تأمل و اشکال وجود دارد، و ما قبل از آنکه آن مواضع را مشخص سازیم لازم است به کلام مغنیه دربارهٔ علوم امام گوش فرا دهیم، و سپس

۱ - كتاب « الشيعة في الميزان» قسمت الشيعة و التشيع، ص ٥٦ و ص ٥٧ طبع دارالتعارف بيروت. و در طبع جداگانــهٔ « الشيعة و التشيع » مكتبــة المدرســة و دارالكتــاب اللبنــاني بــيروت ص ٥٨.

اشکالات آن را بیان کنیم و پس از آن به اشکال در مورد بحث که مسألهٔ جفر است بپردازیم:

مغنیه در کتاب «الشیعـة و التشیع» در بحث از علوم امام پــس از مختصـری گفتـار می فرماید:

شریف مرتضی در «شافی» ص ۱۸۸ با عبارتی بدین نص میگوید: «معاذاللـه کـه ما برای امـام علمـی را از علـوم ایجـاب کنیـم مگـر آنچـه را کـه ولایتـش اقتضـا کنـد و احکام شرعیه بدان مستند گردد. و علم غیب از این امور خارج میباشد.»

و در ص ۱۸۹ می گوید: «بر امام واجب نیست که علم صنایع و حرفه ها و فنون را بداند و آنچه را که نظیر این امور می باشد از آنچه تعلقی به شریعت ندارد. این اموری است که است که مربوط به صاحبانش می باشد. آنچه بر امام واجب است آن است که: احکام را بداند و در دانستن آن مستقل باشد و در معرفت آنها نیازی به غیر نداشته باشد؛ به علت آنکه وی پاسدار و برپادارنده و صاحباختیار اقامهٔ احکام و تنفید احکام است.»

و طوسى در «تلخيص الشافى» مطبوع با أصل «شافى» در ص ٢٢١ گويد:

«واجب است امام عالم باشد به آنچه که حکم در آن لازم است، و واجب نیست که عالم باشد به آنچه که نظر وی بدان تعلق نمی گیرد.» مثل شئونی که اختصاص به او ندارد و در آن شئون به او مراجعه نمی شود.

و اینها تماما با گفتار شیعهٔ امامیه تطبیق دارد که: امام بندهای از بندگان خداست و بشری است در طبیعت خود و صفات خود ، و فرشته نیست و پیامبر نیست . و اما ریاست عامهٔ دینی و دنیایی او بیشتر از علم به أحکام شریعت را نمی خواهد، و سیاست شئون عامه بیش از آن را اقتضا ندارد.

و چگونه به شیعهٔ امامیه گفتار به آنکه أئمهٔ ایشان علم غیب می دانند را می توان نسبت داد در حالی که ایشان به کتاب الله ایمان دارند و قول خدا را که از پیامبرش

حكايت مى كند تلاوت مى نمايند كه: «و لو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير». الاگر من چنين بودم كه غيب مى دانستم البته در فراگيرى و جمع آورى خير، زياد مى كوشيدم.»

و قول خدا: إنما الغيب لله. Y«غيب فقط مختص خداست.»

و قول خدا: قل لا يعلم من في السماوات و الأرض الغيب إلا الله. \* « بكو: در آسمانها و زمين كسى كه غيب را بداند جز خدا كسى نيست.»

و شیخ طبرسی در «مجمع البیان» در تفسیر آیهٔ ۱۲۳ از سورهٔ هود: و لله غیب السماوات و الأرض «و از برای خداست فقط غیب آسمانها و زمین.» می فرماید: «به شیعه امامیه ستم روا داشته است کسی که بدیشان نسبت دهد که: امامان علم غیب می دانند. و ما سراغ نداریم احدی از آنان را که برای احدی از خلایق جایز بداند که: او را به علم غیب توصیف نمایند.

و اما آنچه از امیرالمومنین الناس نقل شده و خاصه و عامه آن را روایت نمودهاند از إخبار به امور غیبیه در خطبههای ملاحم و غیرها مثل اشاره به صاحب الزنج و به آنچه به امت بودی در آتیه از بنی مروان می رسد، و نظیر این گونه اموری که او و أثمه هدی از اولاد او خبر داده اند، اینها اخباری است که از پیغمبر شده است از آن خبرهائی که خداوند او را بدانها مطلع نموده است. بنابراین معنی ندارد به کسانی که آنها را از امامان روایت نموده اند نسبت داده شود که: آنها معتقد باشند که أئمه عالم به غیب هستند. و هل هذا إلا سب قبیح و تضلیل لهم، بل تکفیر، باشند که أئمه من هو بالمذاهب خبیر، و الله هو الحاکم و إلیه المصیر.»

و اگر فرض شود که: خبری یا گفتاری نسبت علم غیب را به أئمه میدهد باید آن را طرح و رد نمود به اتفاق مسلمین.

١\_ آية ١٨٨، از سورة ٧: اعراف.

٢\_ آية ٢٠، از سورة ١٠ يونس: فقل إنما الغيبالله فانتظروا إنى معكم من المنتظرين.

٣\_ آيهٔ ٦٥، از سورهٔ ٢٧: نمل.

امام رضالطَيِّكُم مى فرمايد: « لا تقبلوا علينا خلاف القرآن؛ فإنا إن تحدثنا حدثنا بموافقة القرآن و موافقة السنة. إنا عن الله و عن رسوله نحدث، و لا نقول: قال فلان و فلان.

فإذا أتاكم من يحدثكم بخلاف ذلك فردوه! إن لكلامنا حقيقة، و إن عليه لنورا؛ فما لا حقيقة له و لا نور عليه فذاك قول الشيطان.»

«نپذیرید مطلبی را که بر عهدهٔ ما باشد خلاف قرآن! به سبب آنکه ما اگر حدیثی بیان نمائیم آن حدیث را موافق قرآن و موافق سنت بیان مینمائیم. ما از خدا و از رسول او حدیث می کنیم و نمی گوئیم: فلان و فلان گفت.

بنابراین زمانی که کسی به حضور شما بیاید و به خلاف این منهاج، حدیثی بیان کند آن را رد کنید! البته برای کلام ما حقیقتی است، و بر کلام ما نوری احاطه دارد، پس اگر چیزی دارای حقیقت نبود و بر آن نوری گسترده نبود آن کلام، گفتار شیطان است.»

و با کلامی که بدان سخن تمام گردد، در عقیدهٔ شیعه، علوم أئمه و تعالیمشان هر محدود است به کتاب الله و سنت پیمبرشان، و از امام اول تا امام دوازدهمینشان هر یک احاطهٔ شاملهٔ کامله به یکایک از آنچه در این دو اصل وارد شده است دارند از ألف تا یاء به طوری که از علم ایشان معنی آیهای از آیات قرآن حکیم تنزیلا و تأویلا کم نمی باشد، و چیزی از سنت رسول الله قولا و فعلا و تقریرا فروگذار نمی باشد. و چقدر از جهت فضل و علم کفایت می کند کسی که إحاطه به علوم کتاب و سنت داشته باشد!

این منزله و مرتبهای است که بدان بالا نمیرود و بالا نخواهد رفت و در آن مقام و منزلت متمکن نمی گردد أحدی غیر از ایشان و از این جهت است که آنها همگی پیشوای مردماند پس از جدشان حضرت رسول اکرم.

البته اهل البیت علوم کتاب و سنت را فهمیدهاند و حفظ نمودهاند تماما از رسول خدا همچنان که رسول خدا گرفت و حفظ کرد از جبرائیل، و همچنان که حفظ کرد

جبرائيل از خدا، و فرقى أبدا در ميان نيست مگر به واسطه فقط لاغير. و شاعر امامي مذهب اين را به نظم آورده و گفته است:

إذا شئت أن تبغى لنفسك مذهبا فدع عنك قول الشافعى و مالك و وال اناسا علمهم و حديثهم

ينجيك يوم البعث من لهب النار و أحمد والمروى عن كعب أحبار روى جدنا عن جبرئيل عن البارى

۱\_« اگر میخواهی که برای خودت مذهبی را بجوئی که تــو را در روز رسـتاخیز از فوران آتش دوزخ نجات بخشد.

۲\_از خودت گفتار شافعی و مالک و احمد و آنچه را کـه از کعب الأحبـار روایـت شده است دور کن.

۳\_و ولایت مردمی را بگزین که علمشان و حدیثشان روایت جد ما از جبرائیل از حضرت باری است.»

علی علمش را از پیغمبر گرفت و حسنین از پدرشان گرفتند، و علی بن الحسین از پدرش گرفت و هکذا هر امامی علم خود را از امامی گرفت. و اصحاب سیره و تاریخ نویسان روایتی ننمودهاند که احدی از أئمهٔ دوازده گانه علمشان را از یکی از اصحاب و یا از یکی از تابعین و یا غیر او أخذ کرده باشند. بنابراین تحقیقا مردم علمشان را از أئمه گرفتهاند و أئمه از احدی نگرفتهاند.

حضرت امام صادق الناس مع كويد: عجبا للناس يقولون: أخذوا علمهم كله عن رسول الله، فعملوا به واهتدوا، و يرون أنا أهل بيت لم نأخذ علمه و لم نهتد به، و نحن أهله و ذريته؛ في منازلنا انزل الوحى، و من عندنا خرج العلم إلى الناس. أفتراهم علموا و اهتدوا، و جهلنا و ضللنا؟!

«ای شگفتا از مردم! می گویند: ایشان تمامی علمشان را از رسول الله أخذ نمودهاند! پس بدان عمل کردند و راه یافتند؛ و چنین بینند که: ما اهل بیتی هستیم که علم او را اخذ ننمودهایم و به واسطهٔ او راه نیافتهایم، با وجود آنکه ما اهل او و ذریهٔ او هستیم، و وحی در منزلهای ما نازل شده است، و از نزد ما علم به سوی مردم

روان گردیده است. آیا تو چنین میبینی که: ایشان دانستند و هدایت شدند، اما ما جاهل ماندیم و گمراه شدیم؟!»

و حضرت امام باقر الطَّيْلاً مى گويد: لو كنا نحدث الناس برأيـنا و هوانـا لـهلكنا؛ و لكنـا نحدثهم بأحاديث نكنزها عن رسول اللـه، كما يكنز هؤلاّء ذهبهم وفضتهم.

«اگر ما به رأی خود و هـوای خـود بـرای مـردم سـخن مـیگفتیـم تحقیقـا هـلاک گردیده بودیم؛ ولیکن ما با آنـها گفتگـو مینمائیم بـا احـادیثی کـه از رسـول خـدا جمـع کرده و نگهداری نمودهایم همان طـوری کـه ایـن مـردم طلایشـان را و نقرهشـان را حفـظ نموده و اندوخته میکنند.»

و از اینجا روشن می شود که: جهل یا دس وجود دارد در کلام آن که می گوید: شیعه چنان می دانند که: علم أئمه الهامی است و کسبی نیست؛ و برخی پا را از این فراتر نهاده و به شیعه نسبت داده اند گفتار به این را که بر امامان وحی نازل می شود؛ و این گفتار را علاوه بر آنچه از احادیث بیان نمودیم، باطل می کند آنچه شیخ مفید در کتاب «أوائل المقالات» فرموده است:

قام الاتفاق على أن من يزعم أن أحدا بعد نبينا يوحى إليه فقد أخطأ و كفر.» «اجماع و اتفاق بر آن استوار است كه: هر كس گمان كند كه بـر احـدى پـس از پيمبر ما وحى نازل مىشود، تحقيقا خطا كرده و كافر شده است.»

این بود کلام مغنیه که از روی محبت و دفاع از حریم تشیع دربارهٔ علم امام نگاشته است. ولیکن نباید این محبت و دلسوزی بجائی بکشد که بعضی از سرمایههای اصیل امامان را به خاطر دفع کلام سنیان و إخماد نائرهٔ غوغا و صحنهسازی و آشوبگری آنان به خاک نسیان سپرد.

کلامی را که مغنیه از أعلام نقـل کـرده است و خـودش نیـز بیـانی در پیـرامـون آن

779

۱\_ كتـاب « الشيعة فـى الميزان» قسـمت الشــيعة و التشــيع ص ٤٦ تــا ص ٤٥ طبــع دارالتعــارف بيروت؛ و در طبع جداگانه ص ٤٦ تا ص ٤٥.

دارد بعضی از آنها صحیح و بعضی نادرست است.

زیرا اولا گرچه علم امامان از پدرانشان اخذ شده است تا برسد به رسول اکرم وجدانی و ایشان دارای علم اکتسابی بودهاند، ولی بدون شک این علم با علم وجدانی و درونی و لدنی و ذاتی ایشان توأم بوده است، و تا آن علم نوری باطنی در دل ندرخشد علم کسبی تنها به جائی نمیرساند.

آنان بشرند، و در غرائز و طبایع بشرند، ولی بشریت جلوگیر نمی شود از بروز استعدادهای ذاتی و علم واقعی که از درون بجوشد؛ و ایشان را از روی اختیار نه اضطرار و اجبار دارای ملکاتی و علومی بنماید که از دسترس عامهٔ بشر خارج است و آن عبارت است از اطلاع بر مغیبات و کشف اسرار و علم بر ضمایر و نیات و وقوع حوادث و امثال ذلک.

وقتی ما بالوجدان این گونه علوم را در میان علمای بالله و بأمرالله که در میان ما هستند، مشاهده کردهایم و میکنیم، آیا سزاوار است که دربارهٔ ایشان انکار کنیم، فقط به جرم آنکه از اهل بیت می باشند و علوم خود را از یکدیگر اخذ نمودهاند؟!

اخذ هر امامی علوم خود را از امام پیشین امری است مسلم؛ ولی معنایش آن نیست که: یکایک از فروع جزئیه را از اول کتاب طهارت تا آخر کتاب دیات، امام قبل برای بعدی بیان نماید، و جزئیات علوم عقلیه و معارف الهیه را به شمار آورد.

معنی آن این است که: امام پیشین به امام بعد از خود کلیات و اصول را می دهد. تفرع فروع، و شرح و بسط و گسترش آن طبق حالات مختلفهٔ خودشان و طبق استعداد و لیاقت محیط و امتشان و طبق مقتضیات زمان و مکان راجع به انشاء خود آنهاست.

بنابراین وصول به جزئیات از کلیات کتاب و سنت برای آنان مستلزم اعمال قوهٔ عقالیه و ادراک قلبیه است که از آن تعبیر به مشاهدات غیبیه می گردد، و اختصاص به

آنان دارد. ا

۱ ـ چقدر خوب سید علیخان مدنی شیرازی رفی در شرح صحیفهٔ خود از طبع رحلی ص ١٤ و از طبع جامعــة المدرســين ج ١، ص ١٠٨ تــا ص ١١٠ ايــن حقيقـــت را روشـــن ســـاخته اســـت. وى گويد: بعضى از محققين گويند: مراد از قول يحيى بن زيد به متوكل بن هارون كه: ولكنى أعلم أن قوله حق، أخذه عن آبائه و إنه سيصح! كه حضرت صادق الطِّيِّل علمش را از پدرانش يكي پس از دیگری اخذ کرده باشد تا منتهی گردد به رسول خدا الله آن نیست که اهر ظاهر از مردم مى فهمند كه شأن آنان حفظ اقوال مى باشد خلفا عن سلف تا آنكه افضليت ايشان بر ساير مردم بــه قـوت حفظ از مسموعات و يـا بـه كـثرت محفوظات بـوده باشـد. بلكـه مـراد أن اسـت كـه نفــوس قدسـيهٔ أنها بـا نـور علـم و قـوت عرفـان بـه سـبب متـابعت از رسولاللــه عِلَيْكُ بـا مجـاهده و ريـاضت بــا وجــود زيادي استعداد اصلي و صفاء و طهارت غريزي استكمال حاصل نموده است. و بناء عليهذا مانند آئینهای گردیده است که در برابر حق به واسطهٔ آئینهٔ دگری و یا بدون واسطهٔ آن متجلی شده است. آیا نمی بینی آئینه های متحاذیه یا محاذیهٔ آئینهٔ دگری که آن در محاذات نور خورشید قرار گرفته است در جمیع آنها تابش شمس منعکس می گردد. بنابراین حال کسی که از رسول خدا آن طور که باید و شاید متابعت کند این طور خواهد بود که وی محبوب حق می گردد همچنان که خداوند فرموده است: «قل إن كنتم تحبون فاتبعوني يحببكم الله» (أية ٣١ از سورة ٣٠: آل عمران) «بگو: اگر شما خدا را دوست می دارید از من پیروی نمائید تا خدا هم شما را دوست بدارد» و کسی را که خداوند دوست بدارد بر وی افاضه میکند همان طور که بر حبیبش صلوات الله عليه افاضه فرمود. وليكن البته ميان تابع و متبوع فرقى در ميان ثابت است.

و بالجمله واجب است دانسته شود: علوم ائمه النام است، بر دلهایشان انوار علم و عرفان از طریق حواس نمی باشد بلکه علومشان کشفی و لدنی است، بر دلهایشان انوار علم و عرفان از جانب خدای سبحان افاضه می گردد نه به واسطهٔ امر مباین از قبیل سماع، یا کتابت محسوس و یا روایت و یا چیز دگری از این قبیل و از آنچه که بر قول و بیان و توضیح ما دلالت دارد گفتار امیرالمؤمنین النام می میاشد که فرمود: علمنی رسول الله الله الله باب من العلم فانفتح لی من کل باب ألف باب. («تاریخ دمشق» ابن عساکر تصحیح محمد باقر محمودی ج ۲ ص ۴۸۳ و منتخب «کنزالعمال» در حاشیه «مسند» احمد حنبل ج ۵ ص ۳۳) رسول خدا النام «اعطیت جوامع الکلم» را گشود که از هر دری هزار در گشوده گشت.» و کلام رسول خدا شد «اعطیت جوامع الکلم» («مسند» احمد حنبل ج ۲ ص ۴۱۲ و «سنن» ترمیذی ج ۶ ص ۱۲۳ حدیث شمارهٔ ۱۵۰۵) «و «جوامع کلمات به من داده شده است.» و اعطی علی جوامع العلم («انوار نعمانیه» ج ۱ ص ۳۳) « و به علی جوامع علوم داده شده است.» و معنی تعلیم رسول به علی النام آن است که: رسول خدا نفس شریف علی را که قابل أنوار هدایت بود در دراز مدت همنشینی و مصاحبت و دوام خدا

ما نمی گوئیم: این برای سایر افراد بشر محال است، ولیکن می گوئیم: غالب بلکه اکثریت افراد این راه را نمی پیمایند و استعدادات قلبیهٔ ایشان برای کشف غیب مختفی می ماند، ولیکن ایشان این راه را پیمودهاند و در رأس قرار گرفتهاند و دارای مقام صدارت و پیشوائی و امامت گشتهاند. افراد دیگر هم اگر بخواهند راه را طی کنند راه خدا بسته نیست، و به همان محل و منزلی می رسند که آنان رسیدهاند، گرچه مقام امامت و جلوداری مختص به ایشان است و قابل زوال نیست و قابل تغییر و تبدیل نمی باشد.

ثانیا شما دربارهٔ امامانی که در سن کودکی به امامت رسیدهاند و روزها و شبهای درازی را در طول عمر خود با پدر أمجدشان صرف ننمودهاند چه میگوئید؟! دربارهٔ امام زمان طفل چهار ساله که پدر خود را از دست داد چه میگوئید؟! آیا می گوئید: در هر لحظه از بدو تولد او تا زمان رحلت خویشتن دائما در گوش او می گفت: قال أبی عن جدی ... عن رسول الله کذا؟! اگر امام دویست سال هم عمر کند و فرزندش حیات داشته باشد این مسائل جزئیه که پایان ندارد و خاتمه پیدا نمی کند.

شما دربارهٔ حضرت امام محمد تقى الكيال چه مى گوئيد؟! أن امام در وقت

+

ملازمت إعداد فرموده و مهيا ساخت تا با تعليم و ارشاد وى به ساوى الى الله تعالى، نفس حيوانى و قواى آن را در طوع و فرمان آنچه خداوند آنها را بدان امر نموده است درآورد، و آنها را در استخدام و بيروى روح عقلى الهي بكشد؛ و عبارت است از آنكه رسول خدا شا اشاره فرمايد به اسباب اطاعت و فرمانبرى و رياضت تا اينكه نفس على المي استعداد انتقالش امور غيبيه و إخبار از مغيبات را پيدا نمايد و تعليم اين علم، تعليم بشرى نيست چه اينكه معلم، رسول خدا باشد و يا غير رسول. و ايجاد علم نمىباشد و اگرچه علم امرى است ملازم با ايجاد و افاضه از خداى تعالى. و در اينكه رسول خدا شي فرمود: اعطى على جوامع العلم به صيغه مبنى براى مفعول، دليلى است ظاهر بر اينكه دهنده جوامع علم به على المي خود رسول خدا نيست، بلكه آن كس كه به على جوامع علم را عنايت كرده است همان كس است كه به پيغمبر جوامع كلم را داده است و اوست حق سبحانه و تعالى. اين را خوب بفهم چون اين مرحله از جاهائى است كه قدمها مىلرزد انتهى كلام بعض المحققين.

ارتحال پدر أمجدش هفت ساله یا نه ساله بود، و اضافه کنید که: حدود دو سال هم که حضرت امام رضالگی در سفر بودند و رابطهٔ ظاهری در میان نبود؛ بنابراین حضرت جواد الأثمه الگی فقط پنج سال یا هفت سال پدر را ادراک کرده است.

شما در جواب این مهم می گوئید: علوم آنان علوم لدنیه می باشد. امام حضور و غیبت ندارد، همان کودک چهار ساله و یا کودک پنج یا هفت ساله به واسطهٔ انکشاف حقایق توحید و معرفت در دل او می تواند امام امت گردد، و پیشوا و مقتدای پیرمردان هشتاد و نود سالهای شود که مسلما فاقد این درجهٔ از توحید و معرفت و سعه و إحاطهٔ کلیه می باشند، و إلا تقدم مفضول بر أفضل صورت می گیرد و اشکال شما به ابن أبی الحدید که: الحمد لله الذی قدم المفضول علی الأفضل بی رنگ خواهد شد.

این جواب اختصاص به امامزمان و حضرت جواد علیهما افضل الصلوة والسلام ـ ندارد، دربارهٔ جمیع امامان از این قرار است. پس امامان دارای علم کسبی و دارای علم لدنی و غیر اکتسابی میباشند.

ثالثا آیات قرآن که علم غیب را منحصر در خدا می داند بجای خود محفوظ است، ولیکن مقصود استقلال است، ولی اگر خدا به غیر خود از جهت ظهور و مظهریت عطا کند و استقلالی در میان نباشد چه اشکالی را در برخواهد داشت؟! رابعا دأب شیعه و امامان شیعه این بوده است که: آیات قرآن همه را با هم می نگریستند و عام و خاص آنها را ملاحظه می نمودند. آیات حصر علم غیب در خدا عمومیت دارد، ولی آیه:

عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا إلا من ا رتضى من رسول فإنه يسلك من بين يديه و من خلفه رصدا. ليعلم أ ن قد أبلغوا رسالات ربهم و أحاط بما لديهم و أحصى كل شيء عددا ' خاص است و عموم آنها را تخصيص ميزند، و مفاد و نتيجهاشاين

ا\_ آيـهٔ ٢٦ تـا آيـهٔ ٢٨ از سـورهٔ ٧٢ : جـن «خـداونـد عـالـم بـه تـمـام غـيـب اسـت و بـس. پـس بـر →

می شود که: خداوند عالم غیب است و بر غیب خود کسی را مطلع نمی گرداند مگر آن رسول مورد پسند خود را که از غیب خود به وی خبر می دهد.

و چون این آید در مورد هر رسولی و هر نبیی تخصیص خورد و شما هم می گویید: تمام صفات انبیاء و علوم مرسلین برای أئمهٔ دوازده گانهٔ شیعه ثابت است و فقط عنوان نبوت در میان نیست، در حدیث مجمع علیه بین فریقین: أنت منی بمنزلة هرون من موسی إلا أنه لا نبی بعدی « ای علی نسبت تو با من مانند منزلهٔ هارون است با موسی مگر درجهٔ نبوت که پس از من پیغمبری نمی باشد » در این صورت تمام مقامات و درجات پیامبران بجز خصوص عنوان منصب نبوت برای امیرالمؤمنین النا ثابت است، و به اتفاق و اجماع علمای شیعه جمیع مزایا و علوم و درجات و منزلههای امیرالمؤمنین النا بسرای جمیع ائمهٔ طاهرین النا ثیابت است، و از مهمترین منازل و درجات، علم به غیب و کشف اسرار الهیه و اطلاع بر مخفیات و علوم ربوبی توحیدی است که سایر مکاشفات مثالیه را زیر نگین دارد. ما در جلد یازدهم و دوازدهم «امام شناسی» از دورهٔ علوم و معارف اسلام، فقط در علم امیرالمؤمنین النا بحث نموده ایم و علوم غیبیهٔ آن حضرت تمام مجلد دوازدهم را استیعاب کرده است؛ و از اول کتاب تا صفحهٔ ۱۶۷ که درس ۱۹۳ تا دوازدهم را استیعاب کرده است؛ و از اول کتاب تا صفحهٔ ۱۶۷ که درس ۱۹۳ تا دوازدهم را استیعاب کرده است؛ و از اول کتاب تا صفحهٔ ۱۶۷ که درس ۱۹۳ تا

عالم الغیب فلایظهر علی غیبه أحدا إلا من ارتضی من رسول مطالب غیر قابل انکاری را دربارهٔ علوم غیبیهٔ مولانا امیرالمؤمنین علیه أفضل صلوات المصلین۔

<sup>+</sup> 

غیب خود هیچکس را واقف نمی گرداند مگر آن کسی را که به پیامبری بپسندد و انتخاب و اختیار نماید که در این صورت در پیش رو و در پشت سر آن رسول (از فرشتگان خود) محافظ و پاسدار می گمارد تا بداند که: آن رسولان پیغامها و مأموریتهای پروردگار خود را به طور تحقیق و کامل ابلاغ کردهاند و خداوند به آنچه در نزد رسولان است احاطه و هیمنه دارد و تعداد و شمارش هر چیز را می داند».

ذكر نمودهايم.

این راجع به علوم امام و علم امیرالمؤمنین الناسی به طور کلی. و اما راجع به خصوص علم جفر که ایشان به پیروی صاحب « اعیان الشیعة» آن را در علم حلال و حرام و مصالح دنیوی و امور اخروی منحصر کردهاند، و اکتشافات غیبیه را از آن زدودهاند، این هم بدون وجه است. و در پاسخ از مطالب صاحب « اعیان الشیعة» و ایشان که عباراتشان مفصلا ذکر شد باید گفت:

چرا ما علم جفر را به معنی اکتشاف از حوادث و وقایع آینده و اطلاع از مغیبات از راه بسط حروف به طریقی که رسول خدا شک به حضرت امیرالمؤمنین الکی آموخته باشند انکار کنیم؟! و آن را علمی مستقل و کامل نه مانند جفری که امروزه مشهور است \_ ندانیم؟! اما در مقام ثبوت، قاعدهٔ امکان عقلی آن، به قانون کلما قرع سمعك من الغرائب فذره فی بقعة الإمكان ما لم یذدك عنه قائم البرهان.'

«هر چه به گوش تو بخورد، آن را در بوتهٔ امتناع قــرار مـده بلکـه در محـل امکـان بگذار، تا وقتی که برهان قاطع، تو را از امکان آن منع ننماید.»

و اما در مقام اثبات، آیا این همه دلیل نقلی کافی نیست؟!

كلام إيجى كه از محققين متكلمين عامه است در كتاب «مواقف» و كلام محقق

۱ـ دربارهٔ این قانون در جلد اول از «معادشناسی» از دورهٔ علوم و معارف اسلام که بخش سوم آن را تشکیل می دهد، از مطبوع آن در ص ۱۳۶ و ص ۱۳۵ در مجلس ٤ بحث شده است و در تعلیقه آمده است که: این عبارت معروف شیخ الرئیس ابوعلی ابن سینا است که در بسیاری از کتب از وی نقل شده است و مراد از امکان در اینجا احتمال عقلی است نه امکان ذاتی. شیخ الرئیس در صفحهٔ آخر کتاب « اشارات» طبع سنگی و در ص ۱۵۹ و ص ۱۲۰ از جلد چهارم طبع جدید حروفی عبارتی را بدین لفظ در تحت عنوان نصیحت آورده است و آن این است: إیاك أن یکون تکیسك و تبرؤك عن العامة هو أن تنبری منکرا لکل شیء. فذلك طیش و عجز. و لیس الخرق فی تکذیبك مالم یستبن لك بعد جلیته دون الخرق فی تصدیقك مالم یقم بین یدیك بینة. بل علیك أن تسرح أمثال ذلك الی بقعة الإمکان مالم یذدك عنه قائم البرهان.

عالیقدر میرسید شریف جرجانی در « شرح مواقف » که صریحا اذعان می دارد که: جفر و جامعه دو کتاب علی النقلی بوده اند و در آنها بر طریقهٔ علم حروف، حوادث جهان تا انقراض عالم ذکر شده بود، و امامان معروف و مشهور از اولاد علی آن دو را می شناخته اند و بدان حکم می نمودند و این مرد بزرگ از متکلمین عامه بوده و در تتبع و اطلاعات و ادبیات عرب دارای بهترین حاشیه بر کتاب « مطول» تفتازانی است و اطلاعات و ادبیات عرب دارای بهترین حاشیه بر کتاب « مطول» تفتازانی است - آیا شهادت کسی که خواجه حافظ شیرازی شیعهٔ ما که افتخار جهان اسلام و تشیع است شاگرد او بوده، و مرتبا به درس وی حضور می یافته است.

۱ محقق جرجانی مذکور که در بسیاری از کتب از او یاد می شود همان عالم بلند پایه: میر سید علی بن محمد بن علی حسینی استرابادی می باشد. وی متکلمی برود چیره دست، و حکیمی ماهر و در عربیت سرآمد دوران، صاحب مصنفات و حواشی معروفه مانند شرح وی بر «کشاف» و «کافیه» و «شمسیه» و «شرح مطالع» و «شرح مواقف » قاضی عضد ایجی در علم اصول کلام، و شرح «مطول تفتازانی» بر « مفتاح العلوم » سکاکی. تولید او در شیراز سنهٔ ۸۱۸ هجریه بوده است.

عالم ارجمند و گرامی ما میر سید علیخان مدنی شیرازی در « ریاض السالکین » از طبع رحلی سیهٔ ۱۳۱۷، ص ۱۶ و ص ۱۰ و از طبیع جامعیة المدرسین ج ۱، ص ۱۱۲ و ص ۱۱۳ دربارهٔ علیم جفر و جامعهٔ امیرالمؤمنین علیه افضل صلوات المصلین مطلبی را نقل می کنید که ما با وجود آنکه ترجمهٔ برخی از فقرات آن را در ایسن کتاب آورده ایم اینک مناسب است تمام فقرات آن را بدون ترجمه برای ارشاد اهل نظر و فکر در اینجا ذکر نمائیم: وی می گوید:

تتمة: قال المحقق الشريف في « شرح المواقف » في مبحث تعلق العلم الواحد بمعلومين: ان المجفر و المجامعة كتابان لعلى كرم الله وجهه قد ذكر فيهما على طريقة علم المحروف المحوادث التي تحدث إلى انقراض العالم، وكان الأئمة المعروفون من أولاده يعرفونهما و يمحكمون بهما. و في كتاب قبول العهد المذى كتبه على بن موسى الرضا (رضى الله عنهما) إلى المأمون: إنك قد عرفت من حقوقنا مالم يعرفه آباؤك فقبلت منك عهدك إلا أن المجفر و المجامعة يمدلان على أنه لايتم. و لمشايخ المعاربة نصيب من علم المحروف ينتسبون فيه إلى أهل البيت. و رأيت بالشام نظما اشيمر فيه بالرموز إلى أحوال ملوك مصر. و سمعت أنه مستخرج من ذينك الكتابين (إلى هنا كلام الشريف) و بعض العاممة ينسب المجفر إلى الصادق ( المنتقلة المنتفلة المنتفلة المنتفلة المنتفلة علمه و كل الإمام جعفر بن محمد الصادق ( رضى الله عنهما ) لأهل البيت كل ما يحتاجون إلى علمه و كل

آیا شهادت ابن صباغ مالکی در کتاب نفیس و ارزشمند «الفصول المهمة» که تا به حال یکی از مصادر مهمهٔ منقولات علمای بزرگ شیعه می باشد کافی نیست؟!

آیا دلالت نیمی از اخبار کثیره که در این باره وارد شده است، و ما از « بصائر الدرجات» صفار به نقل مجلسی ذکر نمودیم، و در آنجا حضرت امام رضاالگیگای صریحا می نویسند که: «جفر و جامعه دلالت دارند بر عدم تمامیت و به سر نگرفتن ولایت عهد» کافی نیست؟!

آیا کلام مفصل «کشف الظنون» از یک مرد سنی مذهب که آن را بتمامه نقل نمودیم کافی نیست؟!

آیا کلام محمدبن طلحهٔ شافعی در کتاب «مطالب السؤول» که از اعاظم علمای اهل سنت است و کلام وی را حتی علمای شیعه مورد استدلال و شاهد قرار می دهند؛ و از این کتاب ارزشمند در مصنفات شیعه مطالبی عالی و گرانقدر به چشم می خورد، کافی نیست؟!

آیا کلام ابن خلدون در مقدمهٔ خود که آن را به طور تفصیل بیان کردیم و در آن می گوید: حضرت صادق الکی بعضی از أقربای خود را مانند یحییبن زید از خروج منع نمودند و مصرع و مقتلش را به وی معرفی کردند و او نشنید و عصیان نمود و خروج کرد و در جورجان به قتل رسید؛ و گفتار مفصلی که در شرح وقایع نظیر این ذکر می کند و می گوید: این مطالب از اهل بیت جای شک و تردید نیست، کافی نیست؟!

اینها همه از مصادر مهم و متقن و معروف و مشهور اهل سنت است که کلامشان برای مورخین و اهل سیر و متکلمین حجت است، تا چه رسد به صدها کتابی که از شیعیان به دست علمای ایشان تصنیف شده و در آن نام جفر را برده و در انتسابش به امیرالمومنین الگیالاً تردید نکردهاند.

**<sup>←</sup>** 

مايكون إلى يوم القيامة. (انتهى)

کلام أبوالعلای معری را ضمن دوبیتی اش دیدیم که: به عنوان دفاع از اهل بیت و رفع تعجب مشککین چگونه مطلب را مبین و مدلل میسازد؛ با آنکه همه می دانیم: أبوالعلا مردی است در بحث سرسخت، و به زودی زیر بار گفتار بدون برهان و دلیل نمی رود.

و چقدر ابن خلدون خوب مسأله را بدین چند کلمه مدلل ساخته بود که: وقتی ما میبینیم نظیر این اخبار از اقارب و ذراری و منتسبین به امامان شیعه و حضرت صادق واقع شده و تحقق آن مشهود گردیده است؛ چرا دربارهٔ خود آنها که عین خاندان رسالت و حقیقت اهل بیت میباشند تردید نمائیم؟!

در این صورت به صاحب «اعیان الشیعة» و من یحذو حذوه باید گفت: استبعاد شما بی مورد است و اگر شما هم مانند بعضی از تلامذهٔ مرحوم آخوند ملا حسینقلی همدانی آن عارف بزرگ در نجف به درس او می رفتید، باور کردن این امور و نظیر آن برای شما سهل می گشت. اما نه تنها شما بلکه هر یک از علمائی که از آن مشرب إشراب نشدهاند، و به فقه و اصول و حدیث و تفسیر تنها قناعت ورزیدهاند، و دلشان از انوار ملکوتی إشراب نگردیده، و عوالم غیب را خود شهودا لمس و مس نکردهاند بدین درد مبتلا می باشند.

مگر آنکه گرفتار بحث و نوشتار بعضی از علمای سنی مذهب بشوید، و آنها طبق این گفتارتان از باب جدل بگویند: دلیل بر حقانیت ما این است که: در میان ما عرفای بزرگ که دارای شهود وجدانی و علوم غیبیه بودهاند بسیار دیده شده و نامشان و سیرشان و منهاجشان در کتب مسطور، و مکتبشان نیز امروز موجود است. و اما شما دربارهٔ امامان معصوم و پیشوایانی که آنها را خلیفهٔ إلهیهٔ رسول اکرم میدانید، قائل به انکشافات باطنی و علوم شهودی نمی باشید، بنابراین علمای ما که راه عرفان را سیر نمودهاند از امامان شما برتر و راقی تر می باشند. در اینجاست که دست پاچه شده و با هزار و یک دلیل اثبات علوم غیبیه حتی علم جفر را برای آنان مینمائید تا از قافله عقب نمانید! باری این گونه استدلالها مشام جان را معطر

نمی سازد و تا برای شناخت امام الگین خود مؤمن شیعه دست به سلوک عملی نزند و در راه سیر ایشان وارد نگردد مطلب برای او مبهم می ماند.

مرحوم سید محسن امین به درس آخوند حاضر نشده است، و خود از این محرومیت اظهار تأسف می کند. او در کتاب « معادن الجواهر» جلد چهارم ص ۷۷ می گوید: «سپس خانهای در محلهٔ حویش نجف اجاره کردیم و بدان انتقال یافتیم و شروع به درس و تدریس نمودیم، و همسایهٔ ما شیخ ملا حسینقلی همدانی فقیه و عارف و اخلاقی مشهور بود.

من دو روز به درس او رفتم، و پـس از آن تـرک گفتـم و بـر دروس فقـه و اصـول يكسـره روى آوردم و سـپس پشـيمان شـدم از آنكـه تـا آخـر زمـان حيـات وى در درس اخلاقى او حاضر نگشتم.

او رحلت کرد و ما در نجف اشرف بودیم، و جل تلامیـذ او عرفاء صالحین بودنـد و در میانشان به عکـس آنان در اخـلاق نـیز یـافت میشـدند؛ چـون حکمـت مـانند آب باران است چون ببارد بر درختی که میوهاش تلـخ اسـت میـوه تلخـتر مـیگـردد؛ و چـون ببارد بر درختی که میوهاش شیرین است شیرین تر میشود.»

منظور آن نیست که شاگردان آخوند، دارای جفر بودهاند و مغیبات را با آن کشف می نمودند؛ نه! بلکه شاگردان ممتاز او که بر عالم مثال و عقل احاطه پیدا کرده بودند همهٔ امور در هر لحظه در دلشان حاضر بود و در برابر دیدگان بصیرتشان مشهود. این مقامی است که جفر و رمل به گرد آن نمی رسد.

منظور آن است که: با وجود إحاطهٔ مثالیه و إحاطهٔ عقلیه برای سالک راه خدا، دیگر برای او باور کردن أمثال جفر کاری است آسان و او أبدا دنبال دلیل متقن و دندان شکن نمی رود. در مراحل اولیه ثبوتش برای وی حل گردیده است و برای اثباتش همین قدر دلائل نقلی کافی است.

طرفه آنکه در همین ایام یکی از اعاظم علماء به دیدن حقیر در شهر مقدس مشهد آمدند، و در ضمن سخن مطلبی ابراز نمودند که جز اطلاع بر سرائر و امور غیبیهٔ مثالیه برای آن محملی وجود نداشت.

توضیح آنکه: حقیر در شهر شوال ۱٤۱۳ هجریه قمریه مبتلا به سکتهٔ قلبی شدم و چهار شب در بخش سی سی یو و نه شبب در بخش عمومی بیمارستان قائم مشهد بستری بودم تا بحمدالله مرخص کردند و به منزل آمدم و فعلا کم و بیش به کارهای علمی دست به کار گردیدهام.

روزی یکی از علماء بزرگ به دیدن حقیر آمدند فقط با یک نفر از طلاب که همراهشان بود، و در بنده منزل هم غیر از خود حقیر و بنده زادهٔ بزرگ: حاج سید محمد صادق کسی نبود.

قبل از ابتلای به بیماری خداوند توفیق داده بود که: شبها به تهجد و قیام لیل اشتغال داشتم؛ در بیماری این توفیق نبود؛ و پس از رجعت به منزل، با وجود بیداری قهری ساعات متوالی در شبها، گویا به واسطهٔ عدم همت و نقصان اهتمام، این امر مهم مدتی طبعا ترک شده بود.

جناب معظمله که به دیدن حقیر آمدند پس از مدتی احوال پرسی و تعارفات معموله بدون مقدمه فرمودند:

ا ایشان حضرت آیة الله حاج شیخ محمدتقی بهجت فومنی رشتی دام ظله العالی میباشند که از شاگردان عرفانی و اخلاقی حضرت آیةالحق و سند التحقیق و عماد العرفان در عصر اخیر در نجف اشرف مرحوم آیة الله حاج میرزا سیدعلی آقا قاضی طباطبائی قدس الله تربته الزکیة بودهاند. و از شاگردان آن فقید فعلا غیر از ایشان و جناب آیة الله حاج شیخ علی اکبر مرندی در مرند، و جناب حجةالاسلام حاج شیخ علامهٔ انصاری لاهیجی مقیم فعلی مشهد کسی دیگر باقی نمانده است. أبقاهم الله ذخرا للإسلام و سندا للمسلمین و متعنا و جدمیع المؤمنین بدوام ظلهم السمدود إلی یوم الورود. حقیر در کتاب « نور ملکوت قرآن » مطبوع جلد اول از ص بدوام ظلهم الدورة أنوار الملکوت قسمت ششم از دورة علوم و معارف اسلام شرح مختصری از حضرت آیة الله بهجت فومنی آوردهام.

در «بحارالأنوار» دیدهام که: از امام روایت است که: قیام اللیل یا صلوة اللیل (فرمودند : من تردید دارم و اینک درست به خاطر ندارم) مطیقة اللیل. « قیام در شبها \_ یا نماز در شبها مرکب راهوار شب برای حرکت و وصول به مقصود است . '»

بنده سکوت کردم و فقط گوش می دادم، و گویا این را ارشاد برای خود نگرفتم و تصمیمی برای ادامهٔ نماز شب برای من پیدا نشد.

و چون باز از این طرف و آن طرف سخن به میان آمد فرمودند: در « بحارالأنوار» دیده ام که: قیام اللیل یا صلوة اللیل مطیة اللیل.

و خداوند هم در قرآن می فرماید: إن ناشئة اللیل هی أشد وطأ و أقوم قیلا. ا « تحقیقا شب زنده داری، گامی استوارتر و گفتاری محکمتر را برای تو ای پیغمبر به وجود می آورد!»

و چون حقیر میدانستم که: بنده زاده اهل تهجد است، این مطالب ایشان بدون مقدمه و سخن قبلی که ابتداء انشاء کردند برای تنبه و بیداری حقیر است که حتی در حال مرض و کسالت هم نباید از این امر مهم دست برداشت و آن را با دیده سست و کم أهمیتی نظر نمود.

آیا در صورتی که ما بالوجدان با چشم خود این امر و نظیر این امور را مینگریم، از غیب و اطلاع بر سرائر و مخفیات نسبت به پیشوایان دین و أئمهٔ طاهرین آنهم مانند جفر که امری است معلوم، دچار شک می گردیم؟!

باری در اینجا که میخواهیم بحث خود را پیرامون کتاب جفر امیرالمؤمنین \_\_ علیه أفضل صلوات المصلین\_خاتمه دهیم سزاوار است گفتار مستشار

۱- اصل حدیث چنین است: إن الوصول إلى الله عزوجل سفر لا یدرك إلا بامتطاء اللیل، مین لیم یسحسن أن یعطیی. « وصول به خداوند عزوجل مسافرتی است که به دست نمی آید مگر آنکه انسان شب را همچون مرکب راهواری اتخاذ نماید. کسی که نمی تواند از خود برون بدهد (شمرات شب زندهداری را)» بزداید (خورد و خوراک و خواب را) نمی تواند از خود برون بدهد (شمرات شب زندهداری را)» ۲- آیه ۲، از سورهٔ ۷۳: المزمل.

عبدالحلیم جندی را در این باره ذکر نمائیم:

وی می گوید: «اما کتاب جفر منسوب به امام صادق \_ دربارهٔ آن ابن خلدون (متولد در سنهٔ ۷۳۲ هجری و ۱۲۰۲ میلادی) می گوید:

و بدانکه: کتاب جفر، اصل آن بدین طریق بوده است که پیشوای زیدیه: هارون بن سعید بجلی، دارای کتابی بوده است که آن را از جعفر الصادق روایت می کرده است، و در آن علم وقایع مستقبل برای اهل البیت به طور عموم، و برای بعضی از ایشان به طور خصوص ذکر شده است.

آن إخبارها برای جعفر و نظایر وی از رجالات ایشان بر نهج کرامت و کشفی بوده است که برای امثال آنان واقع می گردیده است.

آن کتاب به صورت مکتوبی نزد جعفر در پوست گوسالهای بوده است که هارون بجلی آنرا از او روایت کرده و نوشته، و نام آن را جفر گذارده است به اسم پوستی که بر آن نوشته شده بوده است. زیرا که جفر در لغت به معنی صغیر است (و چون روی پوست گاو کوچک نوشته شده بود به آن جفر گفتند). و این نام نزد ایشان علم برای آن کتاب شد.

و در آن کتاب تفسیر قرآن است، و معانی باطن قرآن از غرائب معانی که مروی از جعفر صادق می باشد. و این کتاب فعلا روایتش متصل نیست، و خودش مشاهده نشده است. فقط بعضی از مطالب نادره و شاذهای از آن به ظهور رسیده است که دلیل آن را تأیید نمی کند.

و اگر هر آینه سندش به جعفر الصادق منتهی می شد و به صحت می پیوست، مستند خوبی بود. چه خود جعفر، و چه رجال از قوم جعفر، چرا که ایشان اهل کرامات می باشند.

و به روایت صحیحه به ما رسیده است که: وی بعضی از أقرباء خود را از ورود در وقایعی برحذر می داشت که در آنها اقدام ننمایند. و امر چنان شد که گفته بود. و

روایات بسیار است که جفر غیر از جامعه میباشد؛ و بعضی گفتهاند: جفر از مؤلفات علی است که نبی بر او إملاء نموده است.

و جفر بر دو نوع بوده است: جفر أبيض و آن عبارت بوده است از ظرفى از پوست كه در آن علم انبياء و وصيين بوده است؛ و نيز كسانى از علماء بنى اسرائيل كه گذشته اند . و جفر أحمر و آن عبارت بوده است از علم حوادث و جنگها.

البته این مؤلف محترم ، کتاب جفر را از حضرت امام جعفر صادق النی می داند و نسبت آن را به امیرالمؤمنین النی به قول خاصی داده است. ولی همان طور که دیدیم: از امیرالمؤمنین به آن حضرت به ارث رسیده است مانند بقیهٔ مواریث.

باید دانست که: صحیفهٔ جفر غیر از صحیفهای است که نزد حضرت امام صادق الکیلی بوده و در آن اسامی شیعیان همگی موجود بوده است همان طور که در «سفینة البحار» به آن اشاره نموده. و در «بحارالأنوار» از کتاب « اختصاص» مفید از محمد بن علی، از ابن متوکل، از علی بن ابراهیم، از یقطینی، از ابواحمد أزدی، از عبدالله بن فضل هاشمی روایت کرده است که گفت: من حضور امام صادق جعفر بن محمد الکیلی بودم که مفضل بن عمر داخل شد. چون چشم حضرت بدو افتاد خند ید و گفت: بیا به نزد من ای مفضل! فور بی انی لاحب و احب من یحب ایا مفضل، لو عرف جمیع أصحابی ما تعرف ما اختلف اثنان!

«سوگند به پروردگارم که تحقیقا من تو را دوست دارم، و دوست دارم کسی را که تو را دوست دارد! ای مفضل! اگر تمامی اصحاب من می دانستند آنچه را که تو می دانی، دو نفر با یکدیگر اختلاف نمی کردند. »

مفضل به آنحضرت گفت: یا بن رسول الله! لقد حسبت أن أكون قد أنزلت فوق منزلتى. «هـر آینه واقعـا مـن پنداشتم كه: مـن در درجـهاى برتـر از درجـهٔ خـودم قـرار

۱ کتاب « الإمام جعف ر الصادق » طبع جمهوریت مصرالعربیت، المجلس الأعلى للشئون الاسلامیة، قاهره ۱۳۹۷ هجری قمری ص ۲۰۲ و ص ۲۰۷.

لـ «سفينة البحار » ج ٢، ص ١٥، مادة ص ح ف.

گرفتهام!»

حضرت فرمود: بل أنزلت المنزلة التى أنزلك الله بها. «بلكه تـو در منزلـهاى قـرار دارى كه خداوند تو را در آن منزله قرار داده است!»

مفضل گفت: يا بن رسول الله! فما منزلة جابربن يزيد منكم؟!

«ای پسر رسول خدا! منزلهٔ جابربن یزید نسبت به شما کدام منزله می باشد؟!» حضرت فرمود: منزلهٔ سلمان من رسول الله «منزلهٔ سلمان نسبت به حضرت رسول الله.»

مفضل گفت: فما منزلة داود بن كثير الرقى منكم؟! « منزلة داود بن كثير رقى نسبت به شما چيست؟!»

حضرت فرمود: منزلة المقداد من رسول الله على . « منزلة مقداد به رسول خدا! »

قال: ثم أقبل على ! فقال: يا عبد اللـه بن الفضل! إن اللـه تبارك و تعالى خلقنا مـن نـور عظمته، و صنعنـا برحمتـه، و خلـق أ رواحكـم منـا. فنحن نحـن إليكـم و أنتـم تحنـون إلينـا!

«مفضل گفت: سپس حضرت رو به من کرد و فرمود: ای عبداللهبن فضل! حقا خداوند تبارک و تعالی ما را از نور عظمت خود خلق کرده، و به رحمت خود ما را ساخته است، و أرواح شما را از ما خلق نموده است. پس ما با لطف و رحمت به سوی شما می گرائیم، و شما با لطف و رحمت به سوی ما گرایش دارید! »

والله لو جهد أهل المشرق و المغرب أن يزيدوا في شيعتنا رجلا و ينقصوا منهم رجلا ما قدروا على ذلك، و إنهم لمكتوبون عندنا بأسمائهم و أسماء آبائهم و عشائرهم و أنسابهم. يا عبدالله بن الفضل! لو شئت لأريتك اسمك في صحيفتنا؟!

«قسم به خدا اگر اهل شرق و غرب عالم کوشش و جهد نمایند تا در میان شیعیان ما یک مرد را بیفزایند، و از ایشان یک مرد را کم کنند، قدرت بر چنان عملی ندارند. شیعیان ما با خصوصیت أسمائشان، و أسماء پدرانشان، و عشایرشان، و نسبهایشان حقا در نزد ما نوشته شده و مضبوط هستند. ای عبداللهبن فضل! اگر میل داری من نام تو را در صحیفهٔ خودمان به تو نشان بدهم؟! »

قال: ثم دعا بصحيفة فنشرها فوجدتها بيضاء ليس فيها أثر الكتابة! فقلت: يا بن رسول الله! ما أرى فيها أثر الكتابة!

«گفت: سپس حضرت صحیفهای را طلبیدند و آن را گستردند، و من چون بدان نگریستم آن را سفید یافتم و اثری از نوشته در آن نبود. در این حال گفتم: ای پسر رسول خدا! من در آن اثری از کتابت نمی بینم! »

قال: فمسح يده عليها فوجدتها مكتوبة و وجدت في أسفلها اسمى؛ فسجدت لله شكرا. '

«گفت: حضرت در این حال دست خود را بر آن مالید، و من آن را نوشته یافتم، و نام خودم را در ذیل آن یافتم. پس سجدهٔ شکر خدا بجای آوردم. »

## ٣- كتاب ديات يا صحيفة ديات

یکی از کتب مؤلفهٔ حضرت امیرالمؤمنین الگیگ کتابی بوده است که پیوسته به شمشیر آن حضرت آویزان بوده است و در آن راجع به مقدار دیههای مختلف برای جرائم متفاوت تذکر داده شده بوده است.

این کتاب طبق گفتار آنحضرت در موارد عدیده، به املاء رسول الله و خط وی علیهما الصلوة و السلام ـ تهیه گردیده بوده است؛ و از حضرت در موارد گوناگون که می پرسند: بر شما آیا وحی نازل شده است؟! در پاسخ می فرماید: نه! ما غیر از مصحف الهی و این صحیفهای که به ذؤابهٔ سیف (تعلیقه بر دستهٔ شمشیر) آویزان است چیزی نداریم، مگر اینکه خداوند به بندهاش فهم کتابش را عنایت بفرماید.

سيد حسن صدر در كتاب «تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام » مى گويد: و براى آن حضرت كتابى بوده است كه خودش آن را «صحيفه» ناميد، و در باب ديات بود، و

۱\_ « بحـار الأنـوار» طبـع كمپـانى ج ۱۱، احـوالات حضـرت امـــام صــادق الطَّيْلِيَّ، ص ۲۲٤، و نـــيز در ج ۷، احوالات أئمه الطِّيِّلِّ، ص ۳۰۷ از كتاب «اختصاص» شيخ مفيد.

پیوسته عادتش این بود که: آن را به شمشیرش آویزان مینمود. و نزد من نسخهای از آن وجود دارد. و بخاری در صحیحش در باب «کتابت علم» و در باب « إثم من تبرأ من موالیه» (گناه کسی که از موالی خود تبری جوید) از آن روایت کرده است. ا

خطيب بغدادى گويد: ذكر الرواية عن أميرالمؤمنين على بن أبى طالب فى ذلك (يعنى در لزوم كتابت و تقييد علم). آنگاه با سند خود روايت مى كند از ابراهيم از پدرش كه گفت: خطبنا على فقال: من زعم أن عندنا شيئا نقرأه ليس فى كتاب الله تعالى و هذه الصحيفة ـ قال: صحيفة معلقة فى سيفه فيها أسنان الإبل وشىء من الجراحات ـ أفقد كذب.

و فيها: قال رسول الله على: المدينة حرم ما بين عير إلى ثور، فمن أحدث فيها حدثا، أو آوى محدثا " فعليه لعنة الله و الملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه صرفا ولا عدلا.

و من ادعى إلى غير أبيه، أوانتمى إلى غير مواليه ° فعليه لعنة الله و الملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه صرفا و لا عدلا.

و ذمة المسلمين واحدة، يسعى بها أدناهم. فمن أخفر مسلما فعليه لعنة الله و الملائكة والناس أجمعين، لا يقبل الله منه صرفا و لا عدلا. <sup>7</sup>

۱\_ پایان ص ۲۷۹.

 $Y_{-}$ و به موافق این حدیث به بخاری ج ۱، ص  $Y_{-}$ و « جامع بیان العلم » ج ۱، ص  $Y_{-}$ 0 شرح حدیث در « ارشاد الساری » ج ۱، ص  $Y_{-}$ 1 و ص  $Y_{-}$ 1 و « عمدة القاری » ج ۱، ص  $Y_{-}$ 1 و ص  $Y_{-}$ 2 و « فتح الباری » ج ۱، ص  $Y_{-}$ 4 و شرح کرمانی للبخاری مکتبهٔ ظاهریه حدیث  $Y_{-}$ 4 آخر نصف أول مراجعه کن.

۳ در «طبقات کبیر» ج ٦، ص ۷۷ مشابه بعضی از فقرات و مخالف بعضی از فقرات دیگرش وارد است.

٤\_ مثل اين روايت با لفظي قريب به آن از اعمش در ذم كلام وارد است. (هروي ص ١٦٣)

٥ در « تذكرة الحفاظ » ج ٤، ص ٦٣ روايتي مشابه بعضي و مخالف بعضي از فقرات اين حديث وارد است.

٦\_ مثل اایاخبر با اختصار از اعمش در «تذکرة الحفاظ» ج ۱، ص ۳ آمده و در«جامع ←

«علیبن ابیطالب امیرالمؤمنین الگینی برای ما خطبه خواند و در آن گفت: کسی که گمان کند در نزد ما چیزی است که آن را میخوانیم غیر از کتاب الله تعالی و این صحیفه ـ راوی گفت: صحیفهای بود که به شمشیرش آویزان بود، و در آن سنهای مختلف شتر برای مقدار دیههای مختلف و کفارات معین شده بود، و دیگر مقداری از دیهٔ جراحات و زخمها ـ پس چنین گمان برندهای حقا دروغ گفته است.

و در این خطبه نیز فرمود: رسول خدا شی فرمود: شهر مدینه از دو جانب آن که مابین عیر (زمین مسطح و برآمده) تا شور (زمین سنگلاخ) باشد حرم است. هر کس در این زمین حدثی و بدعتی ایجاد نماید، و یا بر پادارندهٔ حدثی و بدعتی را مأوی دهد، بر او باد لعنت خدا و فرشتگان و مردمان همگی! خداوند از وی قبول نکند انفاق مالی را، و نه فدیه و بازخریدی را!

و کسی که در نسب، خود را به غیر پدرش منتسب سازد، یا به غیر موالیانش ببندد، بر او باد لعنت خداوند و فرشتگان و مردمان همگی! خداوند از وی قبول نکند انفاق مالی را، و نه فدیه و بازخریدی را!

ذمه و عهدهداری جمیع مسلمانان، حائز درجهٔ واحدی از اهمیت است؛ برای برآوردن آن پستترین آنان سعی و دنبال میکند. پس کسی که نقض عیه با مسلمانی کند و به وی غدر ورزد، بر او باد لعنت خداوند و فرشتگان و مردمان همگی! خداوند از وی قبول نکند انفاق مالی را، و نه فدیه و بازخریدی را!»

۱ البیان» ج ۱، ص ۷۱ بدان تصریح دارد.

۱\_ مثل این خبر با لفظی متقارب از شریک در ذم کام هروی، ص ۲۹۳ وارد است و در آن است: «و علیه سیف حلیته من حدید» و در آنجا خبر صحیفهٔ دیگری که نزد علی الناسی بوده

برای شما بخوانیم مگر کتاب الله عزوجل و این صحیفه. و صحیفهای معلق بر شمشیری بود که بر آن حلقهای بود از آهن، و قرقرههایش از آهن بود. در آن واجبات مقدار پرداخت صدقات بود، که آن را حضرت از رسول خدا ﷺ اخذ نموده بود.»

شيخ محمود أبوريه از اين كتاب بحث مفصلي تحت عنوان: « حديث صحيفة على را جماعت: احمد و شيخين و شيخين و شيخين و شيخين و اصحاب سنن به الفاظ مختلفه نقل نمو دهاند.

اما بخاری آن را از أبوجحیفه در كتاب علم بدین لفظ روایت نموده است كه: قلت لعلى: هل عندكم كتاب؟! قال: لا إلا كتاب الله، أو فهما أعطاه رجلا مسلما، أ وما في هذه الصحيفة!

قلت: و ما في هذه الصحيفة؟! قال: العقل، و فكاك الأسيــر، و لا يقتل مسلم بكافــر! "

« من به على الطَّلِيلٌ گفتم: آيا نزد شما كتابي وجود دارد؟! گفت: نه! مگر كتاب خدا يا فهمي كه خداوند بر مرد مسلماني عطا فرمايد، يا أنچه در اين صحيفه مي باشد! گفتم: در این صحیف چیست؟! گفت: عقل (شتری که صاحبان خون در کنار خانه می بندند به عنوان دیـه تا آن را از اقـوام پـدری قاتـل به عنـوان دیـهٔ خـون خطائی از

است. ( رد دارمی بر بشر مریسی ص ۱۳۰ ) و « توجیله النظر» ص ۱۲ و ص ۱۷ و خبر کتاب قضاء على در «توجيه النظر» ص ٨. (تقييد العلم طبع ثاني، نشر دارإحياء السنة النبوية، ص ٨٨ و ص ٨٩). ٢\_ «تقييد العلم» ص ٨٩.

٣ـ مع العجب محمد عجاج خطيب در كتاب « السنة قبل التدوين » ص ٣٤٥ به اين حقيقت اعتراف نموده و گفته است: و قد اشتهرت صحيفة اميرالمؤمنين: على بن أبيطالب التسي كان يعلقها في سيفه، فيها أسنان الإبل، و أشياء من البراحات، و حرم السمدينة، و لايقتل مسلم بكافر. و در تعليقـهٔ أن گويـد: انظر « مسـند» الإمـام احمـد ص ٤٤ و ٣٥ و ١٢١ و ١٣١ ج ٢، و « فتـح البـاري » ص ۸۳ ، ج ۷، و « رد الدارمي على بشر» ص ۱۳۰. و در تفسير « المنار» ج ٦، ص ٤٧٠ در ضمن تفسير آيـهُ: يـا أيـها الرسـول بلـغ مـا انـزل اليـك مــن ربـك آورده اســت كــه: و از ايــن بــاب ميباشــد آنچــه در صحيحين وارد است از سؤال بعضى از مردم از على مرتضى: هل خصهم الرسول بشيء من الوحي أوعلم الدين؟! يعنى اهل البيت. در اينجا سؤال أبوجحيف را از حضرت و پاسخ وي را به همين منوال بيان مي نمايد.

ایشان أخذ نمایند) و آزاد ساختن اسیر، و اینکه مسلمان را در برابر کافر نمی توان کشت (خون مسلمان هم ارزش با خون کافر نیست)».

و در روایت کشمیهنی «و أن لا یقتل » آمده است تا آخر روایت. و در کتاب جهاد بدین لفظ آمده است که:

قلت لعلى: هل عندكم شيء من الوحى؟ إلا ما في كتاب الله؟!

قال: لا والذى فلق الحبة، و برأ النسمة، ما أعلمه إلا فهما يعطيه الله رجلا فى القرآن و ما فى هذه الصحيفة؟!

قلت: و ما في هذه الصحيفة؟!

قال: العقل، و فكاك الأسير، و أن لايقتل مسلم بكافر.!

«به علی الگیلاً گفتم: غیر از آنچه در کتاب الله میباشد، آیا در نرد شما از وحی آسمانی چیزی هست؟! فرمود: نه! قسم به آن که دانه را شکافت، و روح را دمید، من چیزی از وحی را به یاد ندارم که بر من نازل شده باشد، مگر آن فهم و درایتی که خداوند به مردی عطا کند دربارهٔ قرآن نازل شده، و آنچه در این صحیفه موجود است!

گفتم: در این صحیفه چه میباشد؟!

فرمود: عقل، و آزاد شدن اسیر، و اینکه مسلمی نباید در مقابل کافری به قتل برسد!»

و در باب دیات بدین عبارت است: سألت علیا ﷺ: هل عندكم شيء مما لیس في القرآن؟!

فقال: و الذى فلق الحبة و برأ النسمة، ما عندنا إلا ما فى القرآن، إلا فهما يعطى رجل فى كتابه، و ما فى هذه الصحيفة!

قلت: و ما في هذه الصحيفة؟! قال: العقل، و فكاك الأسيـر. الخ.

و در باب حرم مدینه از کتاب حج از ابراهیم تیمی از پدرش بدین عبارت است: ما عندنا شیء إلا كتاب الله و هذه الصحیفة عن النبی شد:

«المدينة حرم ما بين عائر إلى كذا. من أحدث فيها حدثا، أو آوى محدثا، فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين؛ لا يقبل منه صرف و لا عدل. »

و قال: «ذمة المسلمين واحدة؛ فمن أخفر مسلما فعليه لعنـــة اللـــه والملائكــة والنــاس أجمعيــن، لا يقبل منه صرف و لا عدل.»

و در باب ذمة المسلمين از كتاب جزيه بدين عبارت است:

خطبنا على فقال: ما عندنا كتاب نقرأه إلا كتاب الله و ما فى هذه الصحيفة. قالوا: و ما فى هذه الصحيفة؟

فقال: فيها الجراحات، و أسنان الإبـل، و المدينة حرام ما بيـن عـير إلـى كـذا. فمـن أحدث فيها حدثا أ و آوى فيها محدثا فعليه لعنة اللـه والملائكـة و النـاس أجمعيـن، لا يقبـل منه صرف و لا عدل.

و من تولى غير مواليه فعليه مثل ذلك. و ذمة المسلمين واحدة؛ فمن أخفر مسلما فعليه مثل ذلك.

و در باب «إثم من عاهد ثم غدر» (گناه كسى كه معاهده ببندد و پس از آن غدر كند) بدين عبارت است : عن على قال: ما كتبنا عن النبى الله إلا القرآن و ما في هذه الصحيفة: قال النبى النبى المدينة حرام ما بين عائر إلى كذا، فمن أحدث حدثا أ و آوى محدثا فعليه لعنة الله و الملائكة والناس أجمعين، لايقبل منه صرف و لا عدل.

و ذمة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم. فمن أخفر مسلما فعليه لعنة الله والملائكة والناس أجمعين، لايقبل منه صرف و لاعدل. و من والى قوما بغير إ ذن مواليه، فعليه لعنة الله و الملائكة والناس أجمعين، لا يقبل منه صرف و لا عدل.

و در باب «إثم من تبرأ من مواليه» (گناه كسى كه از مواليان خود تبرى جويد) بدين عبارت است: ما عندنا كتاب نقرأه إلا كتاب الله و غير هذه الصحيفة؛ و أخرجها فإذا فيها أشياء من الجراحات و أسنان الإبل و فيها: المدينة حرام ـ الخ و مسألة ولاء، و به دنبالش مسألة ذمه را مانند آنچه گذشت ذكر كرده است.

و در باب کراهت تعمق و تنازع و غلو در دین از کتاب اعتصام بدین عبارت

است:

خطبنا على على منبر من آجر فقال: والله ما عندنا من كتاب يقرأ إلا كتاب الله و ما في هذه الصحيفة، فنشرها فإذا فيها: أسنان الإبل؛ و إذا فيها المدينة حرم من عير إلى كذا، فمن أحدث فيها حدثا فعليه لعنة الله .... و ذمة المسلمين واحدة يسعى بها أدناهم فمن أخفر فعليه ...

و إذا فيها: من والى قوما بغير إ ذن مواليه فعليه ...

( إلا أنه قال ): لا يقبل الله منه صرفا و لا عدلا.

اینها مجموعهٔ احادیثی بود که بخاری صاحب « صحیح » در این مورد روایت نموده است؛ و چون مضامین آنها با همدیگر متشابه و مفادشان قریب است لهذا ما از ذکر ترجمهٔ بسیاری از آنها خودداری نمودیم؛ زیرا معانی آنها از همان روایات اولین که نظایر و أشباه اینها بودند معلوم می گردد.

سپس شیخ محمود أبوریه می گوید: و روایات مسلم و صاحبان سنن به معنی روایات بخاری است. و مسلم تصریح کرده است به آنکه: دو حد مدینه عیر و ثور (نام دو کوه) می باشند.

برایشان قرائت نموده است، آنان را ننوشتهاند؛ بلکه از حفظ آن را روایت نمودهاند.

و بعضی از آن عبارت پیغمبر است، و بعضی اجمال معنی است مثل قوله: « العقل، و فکاك الأسیر» زیرا که مراد از عقل، دیهٔ قتل است و آن را به عقل اسم گذاری کردهاند به جهت آنکه اصل در آن شتری بوده است که آن را تعقیل می نمودهاند یعنی با عقل و دهنه آن را در فضای سرباز خانهٔ مقتول یا عصبهٔ او که مستحق دیه بودهاند می بسته اند.

و أسنان الإبل كه در بعضى از روايات وارد شده است، معنيش آن چيزى است كه براى سنهاى مختلف شتر ديه يا صدقه شرط مى گردد ـ الخ.

و محصل کلام آن است که: ما احدی را سراغ نداریم که آنچه را در نص آن صحیفه آمده است بتمامه نوشته باشد و آن را از امیرالمؤمنین أخذ نموده باشد؛ و نه آنکه حضرت آن را به امر پیغمبر نوشته باشد؛ به علت آنکه در روایت قتاده از أبی حسان وارد است که: حضرت چیزی شنیدند و نوشتند.

و إذا كان لنا من كلمة نعلق بها على أمر هذه الصحيفة السمنسوبة إلى على السب كه ملاحظة آنچه پيرامون آن روايات مختلفى كه در كتب حديث وارد است آن است كه بگوئيم: ما اطمينان به رواياتى كه در اين باره وارد است نداريم گرچه رواتشان صحيح باشند. و براى تو همين بس آنچه را كه يافتى ابن حجر دربارهٔ اين روايات گفت.

و بازگشت شک و تردید ما به آن است که: اگر علی شاه اراده می فرمود تا از رسول خدا چیزی را که برای دین و مسلمین نافع بود بنویسد، برای وی این کافی نبود که مثل این صحیفه را که بنابر گفتارشان در غلاف شمشیرش جای می داد بنویسد؛ بلکه او هزاران حدیث را که برای امور مهمهٔ مسلمین به کار می آمد می نوشت و او صادق بود در تمام چیزهائی که می نوشت اگر ارادهٔ نوشت می نمود. علاوه بر اینها، ما از روایات وارده در پیرامون این صحیفه فائدهٔ بزرگی بردیم؛

چرا که برای ما به ثبوت رسانید که: چگونه جواز نقل به معنی در روایت کار خود را کرد، و آن تحقیقا ضرری عظیم بر دین و بر لغت و أدب بود همان طور که إنشاء الله قریبا این مطلب را روشن خواهیم نمود. ا

منظور ما از آوردن این روایات کثیره از «صحیح» بخاری به نقل این مرد بیدار سنی مذهب آن بود که: اصل تحقیق این صحیفه بنابر روایت کثیرهٔ مخالفین، سندی است برای شیعه در کتابت و تدوین امیرالمؤمنین الگیلاً. و اما اشکال او به این نحو که ملاحظه شد وارد نیست؛ به علت آنکه هر راوی گوشهای از آن را روایت و ذکر نموده است و این فقط دربارهٔ مسائل حدود دیات و جراحات و نظائرها بوده است؛ و اما جمیع مسائل در امور مهمه و مختلفه در کتاب « جامعه» بوده است که شرح و تفصیل آن گذشت همان طور که أبوریه خود بدان تصریح دارد، در آنجا که می گوید: شیعه می گوید: اولین کسی که حدیث را گردآوری کرد و در أبواب مختلف مرتب ساخت أبورافع مولای رسول الله بود ۲؛ و وی دارای کتابی است در سنن و احکام و قضایا. شیعه می گوید: از أبو رافع مقدم تر در ترتیب أبواب الحدیث و جمع آن در آبواب کسی نیست."

و عالم كبير محمد حسين أل كاشف الغطاء نجفي در كتاب خود به نام

۱\_ « أضواء على السنة المحمدية، أو دفاع عن المحديث» طبع سوم دارالمعارف مصر، ص ٩٤ تا ص ٩٦.

۲- یعنی أبورافع غلام رسول خدا بود، و اسم او أسلم بود در ابتدا بندهٔ عباس بن عبدالمطلب بود و او را به رسول اکرم بخشید و او برای رسول الله منبری ساخت از أثال الغابة. و کنیز رسول خدا: سلمی در نکاح أبورافع بود و برای وی عبیدا لله بن أبی رافع را زائید که او کاتب امیرالمؤمنین الکی شد. (أثال درختی است شبیه طرفاء که دارای چوبی محکم است و از آن کاسه و بشقاب میسازند. و غابه به معنی نیزار است یعنی از نوع درختی که نامش أثال بود و در نیزار روئیده بود.)

٣ ص ٢٧ و ص ٢٨ از كتاب « الشيعة و فنون الإسلام » لمؤلف سيد حسن صدر از علماى عراق، مطبعه عرفان، صيدا سنه ١٣٣١.

« المطالعات و المراجعات و الردود» ' می گوید: اول کسی که حدیث را در اسلام تدوین کرد پسر أبورافع کاتب امیرالمؤمنین الکی و خازن او بر بیت المال بوده است. ولیکن حق آن است که: اول کسی که تدوین حدیث نمود، خود امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب الکی بود همچنانکه خبر صحیفه در صحیحین (صحیح بخاری و مسلم) بر آن دلالت دارد. ۲

از جمله كلام أبوريه بر صحيفة اميرالمؤمنين مطلبى است كه آن را از سيد رشيد رضا نقل مى كند. او مى گويد: نختم هذا الموضوع بكلمة قيمة للعلامة السيد رشيد رضا رحمه الله:

بعضی از خبرهای واحد حجت میباشند بر کسی که ثابت شود نزد او و دلش بدان مطمئن گردد؛ اما بر غیر او حجت نیست به طوری که برای وی واجب العمل باشد. و به همین علت صحابه جمیع احادیثی را که میشنیدند و بدان دعوت میشدند نمی نوشتند؛ با آنکه ایشان دعوت میکردند به متابعت قرآن و عمل به آن وبه سنت عملیهٔ متبعهٔ مبینه که قرآن را تفسیر مینمود؛ مگر مقدار قلیلی از بیان سنت مانند صحیفهٔ علی که مشتمل بود بر بعضی احکام مانند دید، و آزاد کردن اسیر، و حرم قرار دادن برای مدینه مثل مکه \_ تا آخر."

آری أبوریه حق دارد، چرا که این روایات را از مصادر عامه همچون بخاری و مسلم تخریج کرده است؛ و عناد ایشان در حذف، و تقطیع، و تحریف، و إسقاط حدیث امیرالمؤمنین الگیلابه پایهای است که امروزه بر احدی حتی بر بسیاری از علماء با انصاف اهل سنت پوشیده نیست.

اگر أبوریه در این مطالب به کتب شیعه مراجعه می کرد، به قدری برای وی روشن بود که کالشمس فی السماء الضاحیة خودش بدین حقیقت اعتراف می نمود.

۱\_ ص ٥٦.

٢ و ٣- «أضواء على السنة المحمدية» ص ٢٧٢ و ص ٣٧٩.

همچنانکه رئیس المحدثین صاحب دائرةالـمعارف کبیر شیعه جدنا الأعلی من جانب ام الوالد: محمد باقر مجلسی قدس سره در کتاب «بحارالأنوار» از کتاب «بصائر الدرجات» روایت کرده است از محمدبن الحسین، از جعفربن بشیر، از محمدبن الفضیل، از بکربن کرب صیرفی که گفت: شنیدم حضرت امام صادق السین می فرمود:

ما لهم ولكم؟ وما يريدون منكم و ما يعيبونكم؟! يقولون: الرافضة! نعم والله رفضتم الكذب و اتبعتم الحق. أما والله إن عندنا ما لا نحتاج إلى أحد، والناس يحتاجون إلينا.

إن عندنا الكتاب بإملاء رسول الله الله و خط على الناسخ بيده، صحيفة طولها سبعون ذراعا، فيها كل حلال و حرام. الم

«درگیری شما و آنان در چیست؟! و چه از شما میخواهند؟ و چه عیبی از شما میگیرند؟! میگویند: شما رافضی هستید! آری سوگند بخدا شما دروغ را رفض کردید! و از حق متابعت نمودید! سوگند بخدا تحقیقا نزد ما چیزی است که با آن نیازی به أحدی نداریم و مردم به ما نیاز دارند!

تحقیقا نزد ما کتابی است به املاء رسول الله فی و خط علی الگی با دست خودش. صحیفهای است که طولش هفتاد ذراع است، و در آن هر حلالی و هر حرامی موجود میباشد.»

و أيضا در «بصائر الدرجات» با سند متصل خود از أبو أراكه روايت مى كند كه گفت: ما با على الطّيّل در مسكن بوديم و با رفقاى خود گفتگو داشتيم كه: على الطّيّل از رسول خدا شخص شمشير را به ارث برده است؛ و بعضى گفتند: بغلة رسول الله را (استر او را) و بعضى گفتند: صحيفهاى را كه در حمايل شمشير اوست؛ كه ناگهان در

790

۱ - «بحارالأنوار» از طبع كمياني ج ۷، ص ۲۸۳، و از طبع حيدري ج ۲۱، ص ۳۹، حديث ٦٦. و «بصائر الدرجات » ص ٤١.

این حال که ما گرم سخن در او بودیم، او وارد شد و گفت:

و أيم اللـه لو انشط و يؤذن لحدثتكم حتى يحول الحول لا اعيد حرفا.

و أيم الله إن عندى لصحفا كثيرة قطايع 'رسول الله في و أهل بيته، و إن فيها لصحيفة يقال لها: العيطة؛ و ما ورد على العرب أشد عليهم منها، و إن فيها لستين قبيلة من العرب بهرجة ما لها في دين الله من نصيب.

« و قسم به خدا اگر با نشاط گردم و به من اجازه داده شود، برای شما در مدت سال به قدری حدیث بیان کنم تا سال سپری شود و سال دیگر درآید و من در این احادیث یک حرف را تکرار ننموده باشم!

و قسم به خدا نزد من صحیفههای بسیاری است که آنها قطایع رسول اکرم الله و اهل بیت او میباشد، و در میان آن صحائف، صحیفهای است که آن را عیطة (عبیطة) نامند؛ و بر عرب وارد نشده است حادثهای شدیدتر از آن صحیفه! در آن صحیفه وارد است که: شصت قبیله از عرب، مردم بدون ارزش و فرومایه هستند، که آنان بهره و نصیبی از دین خدا ندارند.»

مجلسی در بیان خود از «قاموس» نقل نموده است که: بهرج به معنی باطل و پست و بدون مقدار است. و بهرجة عبارت است از عدول به واسطهٔ چیزی از جادهٔ معتدل به غیر آن. و مبهرج از آبها به آبی گویند که: هرز آب است و کسی جلوی آن را نمی گیرد. و مبهرج از خونها به خون هدر گویند."

## ٤- صحيفة الفرائض يا صحيفة كتاب الفرائض يا فرائض على التَلْكِئانُ

مجلسي الله عليه در «بحار الأنوار» از «بصائر الدرجات» از محمدبن الحسين، از

١\_ قطيعه به معنى زمين خراج است و جمع آن قطايع.

۲\_ در نسخهٔ «بحار» کمپانی عیطه، و در طبع حیدری عبیطه مضبوط است.

۳\_ همین مصدر، از طبع کمپانی ص ۲۸۳، و از طبع حیدری ص ۳۷، حدیث ۱۳. و از «بصائر الدرجات» ص ٤١.

جعفربن بشیر، از حسین، از ابو مخلد، از عبدالملک روایت کرده است که او گفت:

دعا أبوجعفر التَّكِينُ بكتاب على فجاء به جعفر مثل فخذ الرجل مطوى، فإذا فيه: إن النساء ليس لهن من عقار الرجل إذا هو توفى عنها شيء. فقال أبوجعفر التَّكِينُ: هذا والله خط على بيده و إملاء رسول الله!

«حضرت امام محمد باقر العَلَيْنُ كتاب على را طلبیدند، پس جعفر آن را که مانند ران مرد بود آورد، و در آن بود: زنهائی که شوهرانشان بمیرند از اراضی آنان ارث نمی برند. حضرت باقر العَلَیْنُ فرمودند: قسم به خدا این خط علی با دست خود و املاء رسول الله می باشد!»

آیة الله سید محسن امین عاملی گوید: این کتاب به همین عناوینی که آوردیم وارد شده است؛ همان طور که در روایات با همین تعابیر آمده است؛ و محتمل است آنکه مراد از کتاب علی که در برخی اخبار وارد شده است همان باشد؛ و محتمل است که غیر آن باشد.

این کتاب أیضا نزد أئمه النا بوده، و ثقات از اصحاب آن را مشاهده نمودهاند و بسیاری از روایات و محتویات آن در کتب شیعه به روایت ثقات از ثقات تا امروز نقل گردیده است.

این کتاب نزد حضرت باقر الناسی بوده است. شیخ ابوجعفر محمدبن یعقوب کلینی در «کافی» از محمدبن یحیی، از احمدبن محمد، از علیبن حدید، از جمیل بن دراج، از زراره روایت می کند که گفت: حضرت ابوجعفر امر کردند تا حضرت ابوعبدالله صحیفهٔ فرائض را قرائت کردند. من دیدم: جل آنچه در آن بود بر چهار سهم بوده است.

و كليني أيضا روايت مينمايد از أبوعلي اشعري از عمربن اذينه از محمدبن

797

\_

۱\_همیـــن مصـــدر، از طبــع کمپــانی ص ۲۸۷، و از طبــع حیـــدری ص ۵۱، حدیـــث ۱۰۱. و «بصائر الدرجات » ص ۵۵.

مسلم كه گفت: أقرأنى أبوجعفر صحيفة كتاب الفرائض التى هى إملاء رسول الله مسلم كه گفت: أقرأنى أبوجعفر صحيفة كتاب الفرائض التى هى إملاء رسول الله و خط على النافي بيده و فإذا فيها: إن السهام لا تعول.

«حضرت ابوجعفر مرا به قرائت صحیفهٔ کتاب فرائض که املاء رسول اکرم الله و خط علی الله الله با دستش بود، واداشت؛ پس در آن بود که: در سهام میراث عول پیدا نمی شود.»

و این روایت را محمدبن علیبن بابویه با اسناد خود روایت کرده است. و کلینی با دو سند دیگر، و شیخ طوسی ابوجعفر با سند دیگر همین مضمون را روایت نمودهاند.

يس از حضرت باقر اين كتاب نزد حضرت صادق التَكِيُّ بوده است.

شیخ ابوجعفر طوسی با إسناد خود از علیبن حسنبن فضال، از علیبن استخ ابوجعفر طوسی با إسناد خود از علیبن استخابی استخابی استخابی استخابی الله التحکیم الله التحکیم الله التحکیم الفرائض فإذا فیها \_ (الحدیث)

«حضرت صادق النَّكِيُّ صحيفهٔ فرائض را به من نشان دادنــد، و در آن همــان مطلـب بود.»

و ظاهرا این صحیفه همان صحیفهای است که نزد حضرت باقر الطّی بوده است.

كلينى روايت مىنمايد از على بن ابراهيم، از پدرش، از ابن أبى عمير از أبو أبو على بن أبو أبو بعفر الكل صحيفة فأول ما تلقانى فيها: ابن أخ و جد المال بينهما نصفان (إلى أن قال) فقال: إن هذا بخط على الكل و إملاء رسول الله

«حضرت امام محمد باقر الگیگا برای من صحیفهای را گستردند، و اولین چیزی که در آن به چشم من خورد این بود که: پسر برادر و جد چنانچه وارث باشند، مال متوفی میان آن دو به طور نصف قسمت می شود.»

و كليني با سند ديگر اين روايت را آورده است، و در پايان گفته است: فقال أبوجعفر: أما إنه إملاء رسول الله على من فيه و خط على النَّكُم بيده!

و صفار در «بصائر الدرجات» با سند خود، از سليمان بن خالد، از حضرت صادق التَّكِيُّ و فرائضه صادق التَّكِيُّ و فرائضه إن كانوا صادقين \_ (الحديث).

«بنابراین اگر آنان راست می گویند: باید قضایا و فرائض علی النظیمان را بیاورند و ارائه بدهند» ـ (تا آخر حدیث).

و ظاهرا مراد حضرت، بنی الحسن میباشند؛ و مراد به قضایا، یا قضایای او در فرائض و مواریث است، یا مطلق قضایای وی که در آن زمان تدوین شده بوده و نزد آل علی الگیا بوده است. ا

## ٥- كتاب الستين

آیةالله سید محسن امین عاملی شده کتابی را برای امیرالمؤمنین النا شمرده است که در آن شصت نوع از انواع علوم قرآن را آنحضرت املاء فرموده است؛ و از برای هر یک از آنها مثالی به خصوص ذکر نموده است. و این کتاب حکم اصل را دارد برای هر کس که در انواع علوم قرآن چیزی نوشته است.

مجلسی در «بحارالأنوار» این کتاب را از ابوعبدالله محمدبن ابراهیمبن جعفر نعمانی در تفسیری که بر قرآن نقل نموده است، و نعمانی آن را از ابن عقده با سند متصل خود از حضرت صادق جعفربن محمدالگی روایت کرده است که آن را به حضرت امیرالمؤمنین الگی نسبت دادهاند، روایت می کند. این کتاب به قطع کامل بالغ بر سیزده ورقه مگر ربع ورقه می باشد، و هر صفحهٔ از آن ۲۷ سطر است که هر سطر ۱۳ کلمه دارد.

رافعی در کتاب خود: «إعجاز القرآن» اشاره بدین کتاب می کند و می گوید: شیعه

۱ «أعيان الشيعة » جلد اول، قسمت اول، ص ٣٥٠ تا ص ٣٥٢ از طبع ثاني سنة ١٣٦٣ قمري، مطبعة ابن زيدون دمشق.

گمان دارد که: علی شصت نوع از انواع علوم قرآن را املاء کرده است، و برای هر یک از آنها مثالی بخصوصه ذکر نموده است. و این در کتابی است که از امیرالمؤمنین با طرق عدیدهای روایت میکنند و تا امروز در دست شیعه میباشد.

آنگاه می گوید: و این گفتار گرچه بر حسب ظاهر، قریب به نظر میرسد غیر أنه بالحیلة علی تقریبه صار أبعد منها و أمحض فی الزعم ـ اه .

«مگر آنکه این کلام به واسطهٔ حیلهای که در قریب نشان دادن آن به بکار رفته است، از حقیقت دورتر گشته و در پندار و خیال بهتر جا گرفته است.»

و ما گمان می کنیم با این عبارتش اشاره به کتاب «الشیعة و فنون الإسلام » کرده است که در دو جای آن، این عبارت ذکر گردیده است، ولیکن نفس رافعی به او اجازه نمی دهد که بدین کتاب اعتراف نماید و اذعان نماید که: علی الگیلا که باب مدینهٔ علم مصطفی است شصت نوع از انواع علوم قرآن را در کتابی که شیعه آن را با اسانید خود روایت می نماید و در دستشان تا امروز می باشد، املاء کرده باشد، و این گفتار را حیلهای برای نزدیک ساختن آن به حقیقت قرار داده است.

يا سبحان الله! چگونه ممكن نيست مثل اين كتاب از اميرالمؤمنين و سيد العلماء و الموحدين و وارث علوم خير النبيين في و كسى كه رسول خدا در حق او فرمود: أنا مدينة العلم و على بابها، صادر گردد؟!

و چگونه امکان دارد رافعی آن را تصدیق کند در جائی که راویان آن شیعه هستند و آن کتاب تا امروز در دستشان موجود باشد؟! بلکه خود رافعی به واسطهٔ حیله کردن برای قریب ساختن کلام خود به حقیقت، از حقیقت دورتر شده است. آیا رافعی این را تصدیق نمی کند در حالی که در حاشیهٔ همین کتاب « اعجاز القرآن» می گوید: بعضی از محققین مشایخ صوفیه دقایقی در تفسیر دارند به جهت روح بلندشان و نور باطنشان که برای غیرشان اتفاق نمی افتد. از ایشان است امام سلطان حنفی صاحب مقام مشهور در قاهره .

روزی شیخ الإسلام بلقینی شنید که: وی تفسیر آیهای را مینماید، و سپس

گفت: من چهل تفسير را مطالعه كردهام و هيچ يک از اين دقائق را در آن نديدهام\_اه.

رافعی در حاشیهٔ همین کتابش از بعضی از علماء نقل کرده است که: کلام خداوند تعالی:

ألم تر إلى ربك كيف مد الظل و لو شاء لجعله ساكنا ثم جعلنا الشمس عليه دليـلاً اشاره است به تصوير شمسي.

و كلام خداوند تعالى: ثم استوى إلى السماء و همى دخان أ اشاره است بـ آنكـه: مادهٔ اين عالم كون، أثير مى باشد.

و کلام خداوند تعالی دربارهٔ آسمانها و زمین: کانتا رتقا ففتقناهما اساره است به آنکه: زمین از منظومهٔ شمسی جدا گردیده است.

و كلام خداوند تعالى: و جعلنا من الماء كل شيء حي أشاره است به آنكه: حيات جمادات به آب متبلور است.

و كلام خداوند تعالى: فأخرجنا به أزواجا من نبات شتى دليل است: بر تلقيح در ميان نباتات ـ الى غير ذلك.

آری این مطالب از علومی که قرآن محتوی آن است بعید نمی باشد، در صورتی که می دانیم: إن فیه تبیان کل شیء؛ ۷ ولیکن سخن ما در این است که کسی که این مطالب را تصدیق می کند چگونه برای وی گران است که تصدیق نماید که علی امیرالمؤمنین الگیالی شصت نوع از علوم قرآن را املاء نموده است؟

در اینجا آیةالله امین عاملی می فرماید: ما مناسب دیدیم که سند خود را به این

١\_ آيه ٤٥، از سورهٔ ٢٥: فرقان.

۲\_ آیهٔ ۱۱، از سورهٔ ٤١: فصلت.

٣ و ٤ ـ آيه ٣٠، از سورهٔ ٢١: انبياء.

۵ این بنابر آن است که کل شیء حیا خوانده شود ولی آیه کل شیء حی است، یعنی هر چیز زندهای را از آب قرار دادیم (آفریدیم)، نه آنکه هر چیز را از آب زنده کردیم.

٦\_ آيهٔ ٥٣، از سورهٔ ٢٠: طه.

٧\_ اقتباس از آيهٔ ٨٩، از سورهٔ ١٦: نحل.

کتابی که آن را به طور اجازه از مشایخ خودمان تا متصل گردد به اهل بیت نبوت الگیا روایت می کنیم، ذکر کنیم و مقداری از آن را بیاوریم.

سپس می گوید: ما تا ابن عقده که راوی این کتاب با سند خود از حضرت امام جعفر صادق النافی است، چند طریق داریم و چون حضرت إسناد به امیرالمؤمنین النافی می دهند، تا آنحضرت چند طریق داریم که از همهٔ آنها در اینجا فقط یک طریق متصل السند را ذکر می نمائیم.

در اینجا مرحوم امین با سلسلهٔ سند متصل خود تا ابن عقده، و از وی تا اسمعیل ابن جابر که از حضرت صادق النا روایت می نماید، مفصلا و مشروحا اسامی علماء واقع در سلسلهٔ روایت را یکایک معنعنا ذکر می کنند، تا آنکه حضرت صادق أبوعبدا لله جعفربن محمد النا می می فرماید: إن الله تبارك و تعالی بعث محمدا فختم به الأنبیاء فلا نبی بعده، و أنزل علیه کتابا فختم به الکتب فیلا کتاب بعده. أحل فیه حیلا و حرم حراما. فحیلاله حیلال إلی یوم القیامة، و حرامه حرام إلی یوم القیامة.

در اینجا مرحوم امین تمام ستین مورد یعنی شصت مورد را با اختصار بعضی از آنها طبق الفاظ روایت ذکر میکند؛ پس از آن آیاتی را راجع به ناسخ و منسوخ که در این روایت از حضرت امیرالمؤمنین الگیالا بیان شده است ذکر میکند، مانند حکم زنای زن در جاهلیت که در خانه حبس می شد تا بمیرد، و زنای مرد که مورد شتم و آزار و نفی از مجالس بود؛ و نسخ آن به آیه: اجراء حد زنا بر زن و مرد در قرآن کریم؛ و مانند مقدار عدهٔ زنان که در جاهلیت یک سال تمام بود، و فسخ شد به آیهای که آن را برای آنان چهار ماه و ده روز معین کرد؛

و مانند حکم مدارا و تحمل اذیتهای مشرکین که به آیات جهاد نسخ شد؛ و مانند وجوب قتال بر مسلمین در وقتی که در برابر یک تن از آنها ده تن از کافرین بودند؛ و نسخ آن به آیهٔ وجوب قتال فقط در وقتی که در برابر یک تن از آنها دو نفر از کافرین باشند؛

و مانند حكم به ارث بردن مسلمين از هم بنا بر اساس اخوت ديني؛ و نسخ آن به

حكم ارث بنا بر اساس خويشاوندي و قرابت رحميت؛

و مانند آیات وجوب نماز به سمت قبله و مسجد الحرام که نسخ وجوب صلوة را به سوی بیت المقدس نمود؛

و مانند آیات قصاص که نسخ حکم تورات را کرد؛

و مانند نسخ احكام شاقهاي كه بر بني اسرائيل واجب بوده است؛

و مانند نسخ حکم به وجوب خودداری از مباشرت با زنان و اکل و شرب در شبها تا طلوع شبهای ماه مبارک رمضان، به آیهٔ جواز اکل و شرب و آمیزش با زنان در شبها تا طلوع فجر صادق؛

و بسیاری دیگر از آیات منسوخه به احکام قرآنیهٔ جدیده؛

و بیان مثالهائی از محکم و متشابه و مثالهائی از آیاتی که ظاهرش عموم، و مراد از آنها عموم هستند؛ از آنها خصوص میباشد؛ و آیاتی که ظاهرش خصوص و مراد از آنها عموم هستند؛ و آیاتی که لفظش ماضی و معنی آنها مستقبل است، و آیات عزائم و آیات ترخیص، و احتجاج بر ملحدین و رد بر عبادت کنندگان أصنام و ثنویه، و زنادقه و دهریه و نصاری و غیرذلک از آنچه صاحب کتاب «اعیان الشیعة» به تفصیل ذکر نموده است و حاوی مطالب رشیق و أنیق میباشد ولی ما در اینجا به جهت رعایت اختصار به اصول آنها اکتفا نمودیم. ا

## ٦- كتاب حضرت به مالك أشتر و محمد بن الحنفية

این دو کتاب که صدورش از حضرت قطعی است، و اولی را در « نهج البلاغة» ذکر کرده است؛ و دومی را صاحب « أعیان » در ترجمهٔ احوال أصبغین نباته نقل نموده است، و سایر کتب حضرت را که در «نهج البلاغة» و غیر آن وارد است

۱\_ «أعيان الشيعة» طبع ثاني، مطبعة ابن زيدون دمشق، سنة ١٣٦٣، قسمت أول از جلد اول، ص ٣١٨ تا ص ٣٣٠.

می تـوان مجموعـا از مدونـات و مصنفـات حضـرت بـه شـمار آورد؛ چـرا کـه نامـههائی است که با دست مبارک خود به خط خود نوشتهاند.

مرحوم امین همهٔ اینها و بعضی از کتب حضرت را که در احکام فقه نوشتهاند جدا جدا محاسبه کرده و با مصحف فاطمه مجموع مؤلفاتش را به دوازده عدد بالغ گردانیده است؛ ولی ما در اینجا به واسطهٔ ادغام بعضی در بعضی، و عدم ذکر بعضی به جهت اختصار به همین مقدار اکتفا نمودیم .و

## ٧- مصحف فاطمه العَلِينُ الله عالم فاطمه

را كه از كتب معتبره و مسلمه به خط خود آنحضرت بوده است، پايان كتب مدونه و مصنفهٔ او در رديف إحصاء و شمارش قرار داديم، بحوله و قوته و لاحول و لا قوة إلا بالله العلى العظيم.

مجلسی در «بحارالأنوار» از «بصائر الدرجات» روایات بسیاری را بیان می کند که آنحضرت کتابی داشتند به نام مصحف فاطمه و به خط حضرت امیرالمؤمنین النگیلا بوده است؛ و در کثیری از این اخبار وارد است که: در آن مصحف چیزی از قرآن موجود نبوده است.

مثل آنچه از «بصائرالدرجات» از عبادبن سلیمان، از سعد، از علی بن ابی حمزه از عبد صالح النالله روایت می کند که فرمود: عندی مصحف فاطمة لیس فیه شیء من القرآن. ۱

« حضرت امام موسی بن جعفر النَّلِیُّ فرمودند: در نزد من مصحف فاطمه می باشد که در آن چیزی از قرآن یافت نمی گردد.»

و در بعضى وارد است كـه: أن گـفتار جبرائيل بـوده است كـه اميرالمؤمنين التَّلَيْكُمْ بـه

۱\_ «بحـارالأنوار» طبع كمپانى ج ۷، ص ۲۸۵، و طبع حيـدرى ج ۲٦، ص ٤٥، حديـث ۷۹ و «بصائر الدرجات» ص ٤٦.

خط خود مىنوشتند؛ مثل روايت « بصائر الدرجات» از حضرت صادق الكيلاتيا مىرسد بدينجا كه مى گويد:

قال له: فمصحف فاطمة؟! فسكت طويلا ثم قال: إنكم لتبحثون عما تريدون و عما لا تريدون! إن فاطمة مكثت بعد رسول الله شخصة و سبعين يوما، و قد كان دخلها حزن شديد على أبيها، و كان جبرئيل المسلام يأتيها فيحسن عزاء ها على أبيها و يطيب نفسها و يخبرها عن أبيها و مكانه و يخبرها بما يكون بعدها في ذريتها، و كان على المسلام يكتب ذلك. فهذا مصحف فاطمة المسلام . المسلام يكتب ذلك. فهذا مصحف فاطمة المسلام المسلام المسلام المسلم المسل

«راوى به أنحضرت گفت: پس مصحف فاطمه كدام است؟!

حضرت پس از سکوت طویلی گفتند: شدها بحث می کنید از چیزهائی که برای شدها فایده ندارد و شدها فایده دارد و خواستنش لازم است، و از چیزهائی که برای شدها فایده ندارد و سؤال آن برای شدها ضرورتی ندارد! فاطمه الناسی پس از پدرش هفتاد و پنج روز در دنیا مکث نمود، و بر فراق پدر غصه و حزن شدیدی بر او عارض می گشت، و جبرائیل الناسی به نزد او می آمد و تسلیت و دلداری و تعزیت خوبی بر فراق پدرش برای او می گفت، و جان فاطمه را خوشحال و بشاش می کرد، و از پدرش و محل بدرش به او خبر می داد و او را از آنچه پس از این بر ذریه اش وارد می شود با خبر می ساخت، و علی الناسی آن را می نوشت. و این است مصحف فاطمه!»

و در بعضی وارد است که: خداوند فرشتهای را میفرستاد و امیرالمؤمنین التیکی مینوشتند. مثل آنچه مجلسی از «بصائر الدرجات» از احمدبن محمد، از عمران بن عبدالعزیر، از حمادبن عثمان روایت مینماید که گفت: از حضرت صادق التیکی شنیدم که میفرمود:

تظهر الزنادقة سنة ثمانية و عشرين و مأة. و ذلك لأنبي نظرت في مصحف

۱\_ «بحـارالأنوار» طبع كمپانى ج ۷، ص ۲۸۵، و طبع حيــدرى ج ۲۱، ص ٤١، حديــث ۷۲. و «بصائر الدرجات» ص ٤١.

فاطمة العَلِيُّالْم . قال: فقلت: و ما مصحف فاطمة ؟!

فقال: إن الله تبارك و تعالى لما قبض نبيه هذا دخل على فاطمة من وفاته من الحزن ما لا يعلمه إلا الله عزوجل. فأرسل إليها ملكا يسلى عنها و يحدثها.

فشكت ذلك إلى أميرالمؤمنين الكليلان . فقال لها: إذا أحست بذلك و سمعت الصوت قولى لى. فأعلمته؛ فجعل يكتب كل ما سمع حتى أثبت من ذلك مصحفا.

قال: ثم قال: أما إنه ليس من الحلال والحرام، ولكن فيه علم ما يكون.

«زنادقه در سنهٔ صد و بیست و هشتم ظهور میکنند، به علت آنکه من در مصحف فاطمه کردم. راوی می گوید: من گفتم: مصحف فاطمه کدام است؟!

فرمود: خداوند تبارک و تعالی چـون روح پیغمبرش آل را به سوی خود قبض نمود، بر فاطمه به قدری اندوه و غم وارد شـد کـه غیر از خداونـد عزوجـل کـس ندانـد. در این حال خداوند ملکی را فرستاد تـا غـم و غصـهٔ وی را تسلیت و آرامش بخشـد و با او به گفتگو پـردازد. فاطمه السی جریان حال خود را بـه علـی السی عرضه داشت. امیرالمؤمنین السی بدو گفت: چـون احساس ایـن امـر را نمـودی و صـدای فرشــته را شنیدی، مرا آگاه کن. فلهذا فاطمه او را آگاه می کرد، و علی السی شـروع کـرد بـه نوشـتن و هر چه را که می شنید، می نوشت تا به حدی که از آن مصحفی به وجود آمد.

راوی می گوید: سپس حضرت گفت: آگاه باشید که: در آن از علم حلال و حرام چیزی نمی باشد ولیکن در آن علم حوادث و وقایع آینده است.

مجلسی در بیان خود آورده است: در « قاموس» گوید: أحسست و أحسیت و أحست باسین بدون تكرار كه از شواذ تخفیف به شمار می آید، به معنی ظننت و وجدت و أبصرت و علمت می باشد. والشیء: وجدت حسه.

۱\_ همين مصدر از طبع كمهاني ص ٢٨٥ و از طبع حيدري ص ٤٤، حديث ٧٧. و « بصائر الدرجات » ص ٤٣.

و در بعضی وارد است که: آن مصحف کلام خداست که آن را بر فاطمه فرو می فرستاد، و حضرت رسول املاء می نمود و حضرت امیرالمؤمنین علیهم الصلوة والسلام أجمعین با خط خود می نوشیتند؛ مثل آنچه که مجلسی از «بصائرالدرجات» با سند متصل خود از محمدبن مسلم روایت می کند که گفت: حضرت امام جعفر صادق الناللا به اقوامی که نزد وی می آمدند و از آنچه رسول خدا الناللا از خود باقی گذاشتند و به علی الناللا رد کردند، و از آنچه علی الناللا از خود باقی گذاشتند و به حسن رد کرد، می پرسیدند، گفتند: و لقد خلف رسول الله خود باقی گذاشت و به حسن رد کرد، می پرسیدند، گفتند: و لقد خلف رسول الله عندنا جلدا ما هو جلد جمال و لا ثور و لا جلد بقرة إلا إهاب شاة، فیها کل ما یعتاج إلیه حتی أ رش الخدش و الظفر.

و خلفت فاطمة الطَّيْق مصحفا ما هو قرآن ، ولكنه كلام من كـــلام اللـــه أنزلـه عليـها، إملاء رسول اللــه و خط على الطِّيّلان.

« و هر آینه تحقیقا رسول اکرم شک در نزد ما پوستی را به یادگار گذاشت که آن پوست شتران نبود، و پوست گاو نر نبود، و پوست گاو ماده نبود مگر پوست دباغی نشدهٔ گوسپندی بود که در آن تمام چیزهائی که بدان نیاز است حتی غرامت و دیهٔ خراش پوست و ناخن وجود دارد.

و فاطمه السلام از خود به یادگار گذاشت مصحفی را که قرآن نبود، ولیکن از کلام خداوند بود که آن را بر فاطمه فرو فرستاده بود. آن املاء رسول الله و خط علی السلام بود.» مجلسی در بیان خود دارد: فیروز آبادی گفته است: إهاب بر وزن کتاب عبارت استاز پوست یا پوست دباغی نشده. و مراد از رسول الله در اینجا جبرئیل السلام میباشد. این از جهت املاء کنندهٔ مصحف فاطمه؛ و اما از جهت متن و مفاد، در روایات وارده دیدیم که: قرآن نیست و از حلال و حرام نیست، فقط راجع به حوادث و

4.1

.

۱\_ همین مصدر از طبع کمپانی ص ۲۸۵، و از طبع حیدری ص ٤١ و ص ٤٢ حدیث ۷۳. و «بصائر الدرجات» ص ٤٢.

وقایعی است که در آینده تحقق میپذیرد، و موجب تسلیت و آرامش خاطر آن مخدرهٔ سدره نشین، بیبی دو عالم میگردد.

چنانکه مجلسی از « بصائرالدرجات» با سند خود روایت میکند از ولیدبن صبیح که گفت: حضرت أبوعبدالله الناتی گفتند: یا ولید! إنی نظرت فی مصحف فاطمة الناتی قلیل فلم أجد لبنی فلان فیها إلا کغبار النعل. ا

«ای ولید، من نظر کردم در مصحف فاطمه الگینی قدری جلوتر از این وقت، و نیافتم در آن برای بنی فلان اثری را مگر مانند گرد روی کفش!»

آیة الله سید محسن أمین عاملی دربارهٔ مصحف فاطمه النیک چنین انشاء نموده اند: ذکر مصحف فاطمه النیک در اخبار اهل البیت النیک مکررا آمده است. از «ارشاد» مفید، و «احتجاج» طبرسی در حدیثی وارد است که:

كان الصادق النَّكِينَ يقول: و إن عندنا الجفر الأحمر و الجفر الأبيض و مصحف فاطمة (إلى ان قال: ) و أما مصحف فاطمة النَّكِينَ ففيه ما يكون من حادث و أسماء من يملك إلى أن تقوم الساعة \_ الحديث.

«حضرت صادق السَّلِيُّ این طور می گفتند: و حقا در نزد ما جفر أحمر و جفر أبیض و مصحف فاطمه السَّلِیُّ می باشد (تا آنکه می گوید:) و اما مصحف فاطمه السَّلِیُّ می باشد (تا آنکه می گوید:) و اما مصحف فاطمه السَّلِیُّ می باشد ر آن است حوادث و وقایعی که بعدا پیشامد می کند، و اسامی کسانی که ساخنت می نمایند تا زمانی که قیامت بر یا گردد » ـ تا آخر حدیث.

در اینجا مرحوم امین اخبار واردهٔ دربارهٔ این مصحف را به طور تفصیل از « بصائر الدرجات» و غیره نقل می کند که در پایانش این روایات را می آورد که:

از «بصائر» با سند خود از ابوبصیر روایت می کند که گفت: شنیدم از حضرت صادق النگیالاً که می گفت: ما مات أبوجعفر الباقر النگیالاً حتی قبض مصحف فاطمه .» «حضرت باقر أبوجعفر النگیالاً نمردند مگر آنکه مصحف فاطمه را اخذ نمودند .»

۱\_ هـميـن مصدر، ص ۲۸٦، و از طبع حيـدري ص ٤٨، حـديث ٩١.و «بـصـائر الـدرجات » ص ٤٤.

و از «بصائر» از عبداللهبن جعفر، از موسى بن جعفر، از وشاء، از أبوحمزه، از حضرت ابوعبدالله التَّكُلُّ روايت است كه فرمود: مصحف فاطمة ما فيه شيء من كتاب الله، و إنما هو شيء القي عليها بعد موت أبيها صلى الله عليهما.

«از كتاب الله در مصحف فاطمه چيزى نيست؛ و آن عبارت است از چيزى كه بعد از رحلت پدرش\_ صلى الله عليهما\_ بر وى إلقا شده است. »

و پوشیده نماند که: در این احادیث با قسم و سوگند مؤکد نفی کردهاند که چیزی از قرآن در مصحف فاطمه باشد. و ظاهرا علتش آن است که: به سبب آنکه نام آن « مصحف فاطمه» بوده است، این تسمیه موهم آن است که: آن یکی از نسخ مصاحف شریفه باشد. و با عبارت: چیزی از قرآن در آن نمی باشد، این توهم و پندار را رد کردهاند.

و جل این احادیث از اینکه این مصحف چه چیز را در برداشته است ساکت میباشند؛ و در بعضی از آنها وارد است که: لیس فیه من الحلال والحرام ولکن فیه علم ما یکون. بنابراین، این حدیث تفسیر آن را نموده است؛ و در بعضی وارد است که: إن فیه وصیتها. « وصیت حضرت فاطمه در آن بوده است.» و شاید وصیتنامه یکی از محتویاتش بوده است.

از این گذشته، بعضی از آنها دلالت دارد بر آنکه: آن إملاء رسول اکرم الله و خط علی التا بوده است.

و بعضی دلالت دارد بر آنکه: آن عبارت است از آنچه جبرائیل پس از موت پیغمبر الله نازل کرده است.

و در «بحار الأنوار» گوید: مراد از رسول الله جبرائیل میباشد.

اینجا مرحوم امین می گوید: بنابراین تنافی میان روایات از بین می رود، ولیکن این تعبیر بعید است، چرا که در عادت نمی بینیم از جبرائیل تعبیر به رسول الله شده باشد اگر چه جبرائیل از جملهٔ رسولان الهی می باشد. و بنابراین بهتر است آنکه بگوئیم: مصحفهای فاطمه دو عدد بوده اند: یکی به املاء رسول الله الله و خط

على الطَّلِيُّالْمْ ، و ديكرى از حديث جبرائيل الطَّلِيُّالْمْ .

و أنا أقول: چه اشكال دارد كه مصحف واحدى بوده باشد به خط على الطَّكِينَّ؟ علية الأمر مقدارى از آن به املاء رسول اكرم در زمان حياتش، و مقدارى از آن از حديث جبرئيل پس از مماتش؟! و اين تقريب از جهاتى مناسبتر به نظر مىرسد.

سپس مرحوم امين فرموده است: هيچ استبعاد و استنكارى نيست در آنكه: جبرئيل با حضرت زهراء ـ سلام الله عليها ـ حديث كند و آن را على الكيلا بشنود و بنويسد در كتابى كه بر آن مصحف فاطمه اطلاق شده باشد، پس از آنكه موثقين از اصحاب أئمهٔ الكيلا اين معنى را روايت نموده باشند.

و گویا من کسی را که این را استنکار کند و یا استبعاد نماید، یا آن را غلو بشمارد، از انصاف خارج میبینم. چگونه در قدرت خداوند تعالی شک دارد؟ و یا در اینکه مانند بضعهٔ مصطفی: زهرائی اهلیت برای مثل این گونه کرامت را داشته باشد؟ یا در صحت تحقق آن بعد از آنکه موثقین از راویان آن را از أئمهٔ هدی از ذریهٔ زهرا روایت کرده باشند؟!

و كتاب عزيز خبر داده است از مادر موسى به قـول خـدا: و أ وحينا إلى ام موسى أ ن أ رضعيه ـ الآية '« و ما به سوى مادر موسى وحى فرستاديم كه: موسى را شـير بـده » ـ تا آخر آيه.

و ابن خلدون می گوید: از پیامبر گی روایت شده است که گفت: إن فیکم محدثین! «در میان شما کسانی می باشند که ملائکه با آنها سخن می گویند!»

و صاحب «ارشاد الساري» از بعضي صحابه روایت کرده است که: کنت احدث

١ - آية ٧ از سورة ٢٨: قصص.

حَتَّى اكْتُورَيْتُ. ' «حال من چنين بود كه فرشتگان را بدون آنكه ببينم با من سخن مى گفتند، تا به جائى كه افتخار مى كردم به آنچه در من وجود نداشت! »

و اینکه بعضی از صالحین خضر را دیده بودند که عُمربن عَبدالعزیز را تسدید می کرد بدون آنکه سایر مردم او را ببینند؛ همچنانکه به تمام این مسائل از غیر طریق شیعه اشاره شد.

و صاحب «سیرهٔ حَلَبیّه» و غیر او روایتی نمودهاند که حاصلش آن است که: بعد از رحلت پیغمبر شخص جبرائیل برای تعزیت و تسلیت به سوی اهل البیت الکیان می آمد. آنان صدای او را می شنیدند ولی شخص او را نمی دیدند.

آيا اين حقايق رفع استبعاد صدور كرامات از بَضْعَةُ النَّبِيِّ فَي سَيِّدَةُ نِسَاءِ الْعَالَمِينَ وَ مِنْ سَائر الْعِثْرَةِ الطَّاهِرَة نمى نمايد؟! أَ

شیخ الإسلام ابراهیم بن محمّدبن مؤیّد حَمُّوئی در کتاب نفیس و گرانقیمت خود «فرائد السِّمْطَین» روایتی را نقل می کند که منطبق با محتوی و مضمون مندرجات مصحف فاطمه سلام الله علیها می باشد؛ فلهذا ما آن را در اینجا که بحث از آن مصحف شریف می باشد ذکر می نمائیم.

وى در عنوانى بدين عبارت: [ أَمْرُ رَسُولِ اللّه ﷺ عَلِيّاً بِكِتَابَةِ مَا يُمْلِيهِ عَلَيْهِ ثُمَّ بِيان بَرَكَات الأئمَّة مِن وُلْدِهِ وَ أَنَّ الْأَنَّمَ أُولَامُامُ الْحَسَنُ وَ بَعْدَهُ الْحُسَيْنُ وَ أَنَّ الأَنَّمَةَ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ وُلْدِهِ ] مى گويد:

۵۲۷ \_ سیّد نسّابه جلال الدّین عبد الحمید، از پدرش امام شمس الدّین شیخ الشّرف فَخَار بن مَعْد موسوی، از شاذان بن جبرئیل قمّی، از جعفر بن محمّد دوریستی، از پدرش، از ابوجعفر محمّد بن علیّ بن بابویه "به ما خبر داد و گفت:

١ اكْتُوَى: تَمَدَّح تَفسه بـما ليس فيه. تَمَدَّح: افتخر بـما ليس عنده.

۲\_ «أعيان الشيعة» طبع ثاني، مطبعة ابن زيدون دمشق سنة ١٣٦٣، قسمت أوّل از جلد اوّل، ص ٣٥٨ تا ص ٣٥٨.

۳ـ در تعلیقه گوید: این حـدیث را صـدوق در «أمـالـی» خـود ص ۳۵۹ از طبع نجـف در حـدیث →

خبر داد به ما پدرم که گفت: حدیث کرد برای ما سعدبن عبدالله، گفت: حدیث کرد برای ما احمدبن محمّدبن عیسی، از برای ما احمدبن محمّدبن عیسی، از حسین بن سعید، از حَمَّاد بن عیسی، از ابراهیم بن عُمَر یَمَانی، از أبوطُفَیْل:

عن أبى جعفر الطِّين لا قَالَ: قَالَ النَّبِي عَنَى اللَّهُ مِيرِ الْمُؤمِنِينَ عَلِي الطِّيلان اكْتُب مَا أُمْلِي عَلَى المُلِّي عَلَى المُلَّالِينَ عَلَى الْمُلْكِينَ عَلَى الْمُلْكِينَ عَلَى الْمُلْكِينِ الْمُؤمِنِينِ عَلَى الْمُلْكِينِ الْمُؤمِنِينِ مَا أُمْلِي عَلَىٰك؟!

قَالَ : يَا نَبِيَّ اللَّهِ وَ تَحْافُ عَلَى َّ النِّسْيَانَ؟!

فَقَالَ : لَسْتُ أَخَافُ عَلَيْكَ النِّسْــيَانَ وَ قَــدْ دَعَــوْتُ اللـــهَ عــزَّ وَ جَــلَّ لَــكَ أَ نْ يُحَفِّظَــكَ وَ لاَيُنْسِيَكَ \ وَ لَكِن اكْتُبْ لِشُرَكَائكَ!

قَالَ : قُلْتُ : و مَنْ شُر كَائِي يَا نَبِيَّ اللهِ ؟!

قَالَ: الأَئمَّـةُ مِنْ وُلْـدِكَ، بِـهِمْ يُسْـقَى أُمَّتِـىَ الْغَيْـثَ، وَ بِـهِمْ يُسْـتَجَابُ دُعَـاؤهُم، وَ بِـهِمْ يَصْرفُ الله عَنْهُمُ الْبُلاَءَ ، وَ بِهِمْ تَنْزَلُ الرَّحْمَةُ مِنَ السَّمَاءِ.

وَ هَذَا أُوَّلَهُمْ \_ وَ أَ وْ مَأَ بِيَدِهِ إِلَى الْحَسَنِ، ثُمَّ أَ وْ مَـا بِيَـدِهِ إِلَـى الْحُسَـيْنِ السَّكُالَا ثُـمَّ قَـالَ عليه وآله السَّلام: الأئمَّةُ مِنْ وُلْدَهِ. \

«از حضرت امام محمّد باقرالطّیک روایت است که گفت: رسول خدا الله به امیرالمؤمنین الطّیک گفتند: بنویس آنچه را که من بر تو املاء می کنم.

عرض كرد: اى پيغمبر خدا! مى ترسى از من كه نسيان كنم؟!

فرمود: من از نسیان تو نگران نمی باشم؛ چرا که از خدای عزّوجل خواستهام که حافظهات را نگه دارد و نگذارد چیزی در تو دستخوش فراموشی گردد! ولیکن برای

اوُل از مجلس ٦٣ روايت كرده است و در آن لفظ: «أنبأنا أبي» نيست.

۱ در تعلیقه گوید: برای صدر این حدیث شواهد بسیاری است در تفسیر قوله تعالی: «و تعییهٔ الله تعالی: «و تعییهٔ الله تعالی: «و تعییهٔ الله تعییهٔ تعید تعییهٔ تعییهٔ تعییهٔ تعییهٔ تعید تعییهٔ تعییهٔ تعییهٔ تعید تعید تعییهٔ تعید تعید تعیی

۲ـ « فرائـــد السئــمطين» للحموئـــى كــه از اعـــلام قـــرن هفتـــم و هشـــتم و متولّــد در ســـنهٔ ٦٤٤ و متوفّى در سنهٔ ٧٣٠ هجريّه بوده است ، جلد دوّم ، باب پنجاهم ، ص ٢٥٩ .

شركايت بنويس!

مي گويد: عرض كردم: اي پيغمبر خدا! شركاي من كيانند؟!

فرمود: امامان پس از تو! به واسطهٔ ایشان است که امَّتم به باران سیراب می شوند، و به واسطهٔ ایشان است که دعایشان مستجاب می گردد، و به واسطهٔ ایشان است که خداوند بلا را از آنها برمی گرداند، و به واسطهٔ ایشان است که رحمت خدا از آسمان فرود می آید.

و این است اول آنها \_ و اشاره کرد با دستش به حسن، و پـس از آن اشـاره کـرد بـا دستش بـه حسـین النیکی ، و سـپس رسـول خـدا \_ علیـه و آلـه السـّلام\_ فرمـود: امامـان از اولاد او.»

از آنجائی که کتاب «جامعه» غالباً در احکام حلال و حرام بوده است، و کتاب جفر در استخراج وقایع با کلیّات رموز، و مصحف فاطمه برای ذکر وقایع و حوادث آینده به خاطر تسلّی حضرت زهراء ـ سلامالله علیها می توان حدس زد که: این مطالب را حضرت امیر به دستور پیامبر در مصحف فاطمه سلامالله علیهم اجمعین ـ کتابت نمودهاند.

شیخ محمد جواد مَغْنیه دربارهٔ مصحف فاطمه بحثی مفصل می کند و از اشتباه عمدی و نسبتهای ناروائی که علمای عامّه غالباً به شیعه می دهند، و در اینجا از تشابه اسمی مصحف سوء استفاده نموده، به شیعه نسبت داده اند که: مراد از مصحف فاطمه، قرآنی است که او داشته است غیر از قرآن متعارف، بسیار رنج برده است و اثبات کرده است که تحریف قرآن گرچه به کلمه یا حرف واحدی باشد، چه از ناحیهٔ زیادتی، و یا نقصان، و یا تغییر در نزد شیعه و علمای شیعه محکوم است؛ و بالأخص مطالب شیخ أبوزهره عالم سنی مذهب مصری معاصرش را مورد خطاب قرار داده و مستدلاً اتهامات وی را دفع می نماید، در خاتمهٔ آن می گوید: أبوزهره در کتاب « المَذَاهب الإسلامیّة» ص ۲۱ تصریح کرده است که: آن خلافی که نتیجهٔ استنباط باشد محمود العاقبة و حسن النتیجه می باشد. بنابراین آیا این حُسنن

اختصاص به طائفهای غیر از طائفهٔ دیگر دارد؟!

و پس از آن می گوید: و بعد از این درنگ کوتاه با شیخ أبوزُهره برمی گردیم به سوی بحث از مصحف فاطمه، زیرا که در اخبار اهل البیت ذکر آن و تفسیر آن وارد شده است، که آن از املاء رسول خدا بر علی بوده است.

امام صادق السَّنِيُّ أَكُويد: عِنْدَنَا مُصْحَفُ فَاطِمَة، أَمَاو الله ِ مَا فِيه ِ حَر ْفٌ مِنَ الْقُر ْآنِ، وَ لَكِنَّهُ مِنْ إِمْلاءِ رَسُولِ اللهِ وَ خُطِّ عَلِيٍّ.

سیّد امین در «اعیان» قسم اول از ج ۱، ص ۲۶۸ می گوید: نفی امام صادق از اینکه در آن چیزی از قرآن نبوده است به جهت آن است که: نام آن « مصحف فاطمه » می باشد. این نام چون مُوهِم آن است که: این مصحف یکی از مصاحف شریفه بوده باشد لهذا امام نفی این ایهام را کرده است.

و در کتاب «کافی» آمده است که: منصور نامهای نوشت و از فقهای مدینه در مسألهای از زکاة سؤال کرد؛ هیچ یک از آنها نتوانست پاسخ آن را بدهد مگر امام صادق. و چون از وی سؤال شد: از کجا این مسأله را به دست آوردی؟! گفت: از کتاب فاطمه.

بنابراین مصحف فاطمه کتابی مستقل بوده است، و قرآن نبوده است. علیهذا نسبت تحریف به امامیّه بر اساس قولشان به مصحف فاطمه، جهل و افتراء می باشد.

و سزاوار آن است که نسبت این قول را به کسانی داد که گمان دارند: عائشه دارای قرآنی بوده است.

جلال الدین سیوطی در کتاب «إتْقان» ج ۲، ص ۲۵، طبع حجازی قاهره بدین

۱ کیفیّت محاسبهٔ حضرت صادق الگی را با خصوصیّات آن مرحوم سید محسن امین در «اعیان الشّیعة» قسمت اوّل از ج ۱، ص ۳۵۸ و ص ۳۵۹ از کلینی در «کافی» ذکر نموده است، و ما به جهت رعایت اختصار از آن محاسبهٔ دقیق و منطقی، ضمن بیان او در طی مصحف فاطمه خودداری نمودیم.

حروف تنصيص دارد: قَالَتْ حَمِيدَةُ بِنْتُ أَبِي يُونُـسَ: قَـرَأُ أَبِـي وَ هُـوَ ابْنُ ثَمَانِيـنَ سَـنَةً فِي مُصْحَفِ عَائشَةَ: «إِنَّ اللهَ وَ مَلائكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَــي النَّبِـيِّ يَـا أَيُّـهَا الَّذيـنَ آمَنُـوا صَلُّوا عَلَيْـهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيماً وَ عَلَى الَّذِينَ يُصَلُّونَ الصَّفُوفَ الأُولَى.»

«حقاً خداوند و فرشتگان او درود می فرستند بر پیغمبر؛ ای کسانی که ایمان آورده اید درود بفرستید بر کسانی که در صفهای اوّل نماز می خوانند.» ا

آیا نمی بینی چگونه سنّیها غیر خودشان را متّهم می کنند به اتّهامی که خودشان بدان سزاوار ترند به تمام معنی الکلمه؛ همان طور که در مسألهٔ جفر و مسألهٔ إیحاء و الهام همین اتّهامات و اولویّتها بر خودشان أقرب و أنسب می باشد؟!

و در پایان، غرض من در این فصل، و در فصول سابقه این بود که: با حساب ارقام و عدد شماری ثابت نمایم که: چیزی نزد شیعهٔ امامیّه نیست مگر آنکه اصل آن به طور تفصیل یا اجمال در نزد اهل سنّت وجود دارد، یا منطوقاً و یا مفهوماً، و بنابراین وجهی برای طعن أبوزُهْره و متقدّمین بر او و متأخّرین از او به نظر نمی رسد مگر تعصّب و تأکید بر انقسام و افتراق.

مرحوم مَغْنيّه اينجا در تعليقه مى گويد: من چون در هنگام تحرير اين كتاب براى تعيين مصادر، در كتابخانه هاى تجارتى و غير آنها بحث و تفتيش به عمل مى آوردم، به دست من كتابى رسيد كه اسمش « حَرَكاتُ الشِّيعَةِ الْمُتَطَرِّفِينَ وَ أَثْرُهُمْ فِى الْحَيَاةِ الاجْتِمَاعِيّةِ وَ الأَدَبِيَّةِ لِمُدُن الْعِرَاقِ إِبَّانَ الْعَصْرِ الْعَبَّاسِيِّ الأُولُ » بود، و مؤلفش محمّد الاجْتِمَاعِيّة في الله عَبْدالْ عَال مَدير الشُّئون الاجتماعيّة بجامعة قاهره بود. او در اين كتاب عيناً

۱ حقیر گوید: این آیه مسلّماً از مجعولات عائشه میباشد چون دید که در قران صلوات بر پیامبر نازل شد و کیفیّت آن را که تعلیم فرمود، صلوات بر آل محمد را ضمیمه نمود و ابوبکر سرش بی کلاه ماند. چون نمی توانست اضافه کند: « و عَلَی أبی بکر الصّدیّتی» لهذا چون ابوبکر پیوسته در صف اوّل نماز می خواند، او ایس صلوات را به جمیع نمازگزاران صف اول تعمیم داد تا کلاهی هم از این نمد برای پدرش ابوبکر نصیب گردد.

مانند شتر شب کور که به راه افتد و پیوسته زمین خورد و برخیزد در این کتاب شب کور و هرزهرو گردیده بود. تمام این کتاب را مشحون به کذب و افتراء نموده بود که البته این مقام و شأن دروغ و اتهام از بسیاری از اسلاف و نیاکان وی به او رسیده است.

وليكن گفتارى را كه در مقدّمه آورده بود، و از فَلَتَاتِ قَلَمش تراوش كرده و بخواهى و نخواهى ذكر كرده بود اين بود كه: «إنّنا نَعَلْمُ أَنَّ بَيْنَ أَهْلِ السُّنَّةِ مَنْ تَعَصَّبَ عَلَى الشِّيعَةِو آَمْعَنَ فِي ذَلِكَ إِمْعَاناً جَعَلَهُ يَرْمِيهِمْ دُونَ تَثَبُّتٍ بِاتِّهَامَاتٍ يتبَيَّنُ لِذِي الْعَيْنِ الْبَصِيرَةِ أَنَّهَا بَاطِلَةٌ أَمْلاَهَا التَّعَصُّبُ و التَّشَاحُنُ الْمَذْهَبِيُّ ». أَ

«ماحقاً و تحقیقاً می دانیم که در میان اهل سنّت کسانی هستند که بر علیه شیعه تعصّب ورزیده اند و به قدری در این امر مبالغه کرده و به نهایت رسیده و راه دور و درازی را پیموده اند که بدون تحقیق و تفحّص و تَثَبُّت، آنان را به اتّهاماتی متّهم ساخته اند که برای هرچشم بینائی روشن است که آنها اتّهامات باطلی می باشد که از روی تعصّب و کینهٔ مذهبی املا گردیده است.»

مستشار عبدالحَليم جُنْدى نيز گويد: و از ميراث علمى نـزد شيعه كتـابى اسـت كـه مَصْحف فاطمـه نـاميده مى شـود. از حضـرت صـادق حديـث كردهانـد چـون از مصحـف فاطمه از او سؤال شد، گفت: إنَّ فَاطِمَةَ مَكَثَتْ بَعْـدَ رَسُولِ اللـهِ خَمْسَـةً وَ سَبْعِيـنَ يَوْماً وَكَانَ قَدْ دَخَلَـهَا حُـزْنُ عَلَى أبيـها. و كَانَ جبريل يُأتِيها فَيُحْسِن عَزَاءها و يُطَيِّب نَفْسَها و يُحْبرها بمَا يَكُون بَعدها في ذُريَّتِها، وكَانَ عَلى يُكْتُب ذَلك. فَهذا مُصْحَف فَاطِمَة!

بنابراین، این مصحف، مصحفی به معنی خاص آن نمیباشد که مراد کتاب الله تعالی باشد، بلکه آن عبارت است از یکی از مُدَوَّنات. ۲

١ـ « الشّيعة في الميزان» قسمت او ل: « الشّيعة و التشيع» ص ٥٧ تا ص ٦٢، و طبع مستقل
 « الشّيعة والتشيّع» ص ٥٦ تا ص ٦٣.

٢- « الإمام جعفر الصادق» جمهورية مصر العربية، المجلس الأعلى للشَّون الإسلامية، طبع قاهره سنة ١٣٩٧.

باید دانست که: مصحف فاطمه التَّلِیُّلِیْ غیر از لَوْح فاطمه التَّلِیُّلِیْ میباشد. لوح فاطمه به املاء رسول الله و خط امیرالمؤمنین علیهما الصّلوة و السّلام \_ نبود بلکه لوحی بود زمرٌدین که از آسمان فرود آمده بود و در آن اسامی و مشخصات أئمّه طاهرین التَّلِیُّلِیْ مکتوب بوده است.

شرح و تفصیل آن را در «فرائد السِّمْطَین» بدین گونه ذکر کرده است:

[در حدیث لَوْحی که خداوند در آن نوشت \_ یا بعضی از کِرام کاتبین خود را امر نصود تا در آن بنویسند \_ أسماء أو صیای رسول خدا الله الله را سپس آن را به پیغمبر هدیه نمود، و پیغمبر آن را به اُم الأوصیاء \_ صلوات الله علیها \_ هدیه کرد.]

277 ـ خبر دادند به من مشایخ گرامی: سیّد امام جمال الدیّن رَضِی الإسلام احمدبن طاووس حسنی، و سیّد امام نسّابه جلال الدیّن عبدالحمید بن فخّاربن معیدبن فخّار موسوی؛ و علاّمهٔ زمان نجم الدیّن ابوالقاسم جعفربن حسنبن یحیی بن سعید که همه از اهل حِلّه میباشند رَحمهم الله به واسطهٔ کتابت، از سیّد امام شمس الدیّن شیخ الشَّرف فَخّاربن مَعْدبن فخّار موسوی، از شاذانبن جبرئیل قمّی، از جعفربن محمد دوریستی، از پدرش، از ابو جعفر محمّدبن علی بن الحسینبن موسیبن بابویه قمّی رضی الله عنهم که گفت: حدیث کرد پدرم و محمّدبن الحسن رضی الله عنهما که گفتند: حدیث کرد برای ما سعدبن عبدالله، و عبدالله بن جعفر حِمْیری جمیعاً از أبوالخیر مصالحبن أبی حَمَّاد، و حسنبن طریف جمیعاً از بَکْربن صَالِح؛

و حدیث کرد برای ما پدرم و محمدبن موسیبن متوکّل، و محمدبن علی

۱ معلّق کتاب در تعلیقه گوید: این روایت را در باب ۲۸ از کتاب «إکمال الدّیان» ص ۱۷۹ ط ۱ و ص ۳۰۱ ط ۳، و أیضاً در حدیث دوّم از باب ششم از کتاب «عیون اخبار الرّضا السّیک » ص ۳۶، و أیضاً شیخ طوسی با سند دیگر در جزء ۱۱ از «أمالی » خود، ج ۱، ص ۲۹۷ روایت کردهاند.

۲\_حاشیهٔ طبع اوّل از کتاب «إکمالالاین» نیز همین طور است، ولیکن به دنبال آن به «خ
 ل» آورده است و در متن آن: «از ابوالحسن صالح بن ابی حمّاد...» ذکر کرده است.

امام شناسی (۱٤) حدیث لوح فاطمه الطّیّلاً

ماجِيلُويَه، و احمدبن على [ابن ماجيلويه و احمدبن على] بن ابراهيم، و حسنبن ابراهيم،ن ناتانة ، و احمدبن زياد هَمُداني رضي الله عنهم؛

گفتند: حدیث کرد برای ما علی بن ابراهیم، از پدرش ابراهیم بن هاشم، از بکربن صالح از عبدالر حمن بن سالم، از أبوبصیر از حضرت ابوعبدالله السَّنِی که گفت :

پدرم به جابربن عبدالله انصاری گفت: من به تـو حـاجتی دارم، هـر وقـت برایـت سهل و آسان است من تنها با تو باشم و از آن حاجت بپرسم؟!

جابر گفت: هر وقت شما میل دارید! پدرم با وی خلوت نمود و به او گفت:

يَا جَابِرُ أَخْبِرْنِي عَنِ اللَّوْحِ الَّـذِي رَأَيْتَهُ فِي يَـدَى ْ أُمِّـى فَاطِمَـةَ بِنْتِ رَسُولِ اللــهِ عَنَّ اللَّوْحِ مَكْتُوباً! وَ مَا أَخْبَرَ ثُكَ بِهِ أَنَّ فِي ذَلِكَ اللَّوْحِ مَكْتُوباً!

«ای جابر خبر بده به من از لوحی که آن را در دستهای مادرم فاطمه بنت رسول خدای در آن لوح مکتوب بوده است!»

جابر گفت: خدا را گواه می گیرم که من وارد شدم بر مادرت فاطمه در حیات رسول خدا شاو را بر ولادت حسین تهنیت گویه، دیدم در دستش لوحی سبزفام بود و پنداشتم که زمر د می باشد، و دیدم در آن نوشته ای بود سپید شبیه نور خورشید.

عرض کردم: پدرم و مادرم فدایت گردد ای دختر رسول الله! این لوح چیست؟! فرمود: این لوحی است که خداوند - جل جلاله - آن را به رسولش هدیه کرده است؛ در آن اسم پدرم و اسم شوهرم و اسم دو پسرانم و اسامی اوصیاء از پسرانم میباشد. آن را پدرم به من عطا نموده است تا مرا بدان بشارت دهد.

۱ در نسخهٔ سید علی نقی و متن « إكمال اللاين» این طور آمده است. امّا در حاشیهٔ آن از «خل» و مانند آن در نسخهٔ طهران از «فرائد السُّمطين»: «والحسين بن ابراهيم ناتانــــ» وارد شده است.

۲ عبارت متن «لیبشرنی بذلك » است كه بدین عبارت ترجمه شد، و امّا در نسخهٔ «إكمال الدّين» «لِيسرّنی بذلك» آمده است. یعنی مرا بدان مسرور سازد.

جابر عرض کرد: مادرت فاطمه آن را به من داد، من آن را خواندم، و از روی آن برای خودم نسخه برداشتم.

پدرم فرمود: فَهَلْ لَكَ يَا جَابِرُ أَنْ تَعْرَضَهُ عَلَى ؟!

«آیا برای تو مقدور است ای جابر که آن را به من عرضه بداری؟!»

جابر عرض کرد: آری. پس پدرم با جابر رفتند تا به منزل جابر رسیدند، و جابر برای پدرم بیرون آورد صحیفهای را از رق (پوست نازکی که برای نوشتن آماده میساختند).

پس [پدرم به جابر] فرمود: يَا جَابرُ! انْظُرْ إِلَى كِتَابكَ لأَقْرَأَ عَلَيْكَ! فَنَظَرَ جَابرٌ فِى نُسْخَتِهِ فَقَرَأُهُ أَبِى فَمَا خَالَفَ حَرْفٌ خَرْفًا. لا فَقَالَ: قَالَ جَابِرُ: فَأَشْهَدُ بِاللّهِ أَنِّى رَأَيْتُهُ فَكَذَا فِي اللَّوْحِ مَكْتُوباً:

«ای جابر! به نوشتهات نگاه کن تا من برای تو بخوانم! جابر در نسخهاش نگاه کرد و پدرم از نزد خود میخواند؛ یک حرف پدرم با یک حرف لوح مخالف نبود. حضرت صادق فرمود: جابر گفت: من به خدا سوگند یاد می کنم که این طور دیدم که در لوح نوشته شده بود»:

بسم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم. هَذَا كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ الْعَزيز الْحَكِيم

لِمُحَمَّدٍ نُورِهِ وَ سَفَيـرِهِ وَ حَجابِهِ وَ دَلِـيلِهِ، نَزَلَ بِهِ الْـرُّوحُ الأَمْيـنُ مِنْ عِنْدِ رَبِّ الْعَالَمِيـنَ.

عَظِّمْ يَا مُحَمَّدُ أَسْمَائيَ، و اَشْكُرُ ۚ نَعْمَائي، وَ لاَ تَحْجَـدْ آلاَئِـي، فَإِنِّى أَنَا اللّــهُ لاَ إِلَــهَ إِلاَّ أَنَا، قَاصِمُ الْجَبَّارِينَ، وَ مُنْزِلُّ الظَّالِمِيــنَ [وَ مُبيــرُ الْمُتَكَبِّرِينَ ] وَ دَيَّانُ الدِّين.

إِنَّى أَنَا اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا، فَمَنْ رَجَا غَيْرَ فَضْلِى [َ أَ ] وْ خَافَ غَــيْرَ عَدْلِـى عَذَّبْتُـهُ عَذَابــاً لاَأْعَذَّبُهُ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِيــنَ.

فَإِيَّايَ فَاعْبُدْ، وَ عَلَيَّ فَتَوَكَّلْ، إِنِّي لَمْ أَبْعَثْ نَبِيّاً فَأَكْمَلْتُ أَيَّامَهُو اَنْـقَضَتْ مُدَّتُــهُ إِلاًّ

۱ غير از آنچه مابين معقوفات آمده است، عبارت اصل مىباشد و در «إكمال الدّين» بدين عبارت است: « فقال له: يا جابر! انظر أنت فى كتابك لأقرأه أنا عليك. فنظر جابر فى نسخته فقرأه عليه أبى الله الله الله ماخالف حرف حرفاً. قال جابر: فإنّى أشهد بالله أنّى هكذا رأيته فى اللّوح مكتوباً ».

جَعَلْتُ لَهُ وَصِيًّا!

وَ إِنِّى فَضَّلْتُكَ عَلَى الأَنْبِيَاءِ، وَ فَضَّلْتُ وَصِيَّكَ عَلَى الأَوْصِياءِ، وَ أَكْرَمْتُكَ بِشِبْلَيْكَ بَعْدَهُ وَ سِبْطَيْكَ حَسَن وَ حُسَيَىن!

فَجَعَلْتُ حَسَناً مَعْدِنَ عِلْمِي بَعْدَ الْقِضَاء مُدَّةٍ أبيهِ.

وَ جَعَلْتُ حُسَيْناً خَازِنَ وَحْيى وَ أَكْرَمْتُــهُ بِالشَّـَهَادَةِ، وَ خَتَمْـتُ لَـهُ بِالسَّـعَادَةِ، فَــهُوَ أَفْضَــلُ مَن اسْتُشْهدَ، وَ لَرْفعُ الشَّهَادَةِ دَرَجَةً.

جَعَلَتُ كَلِمَتِيَ التَّامَّةَ مَعَهُ وَ الْحُجَّةَ الْبَالِغَةَ عِنْدَهُ.

بعِتْرَتِهِ أُثِيبُ وَ أُعَاقِبُ.

أُوَّلَهُمْ [عَلِيٌّ] سَيَّدُ الْعَابِدِينَ وَ زَيْنُ أَ وْلِياءِ الْمَاضِينَ (كذا).

وَٱبْنُهُ شَبِيهُ ۚ جَدِّهِ الْمَحْمُودِ مُحَمَّدٌ الْبَاقِرُ لِعِلْمِي وَ الْمَعْدِنُ لِحُكْمِي. `

سَيَهْلِكُ أَلْمُرْتَابُونَ فِي جَعْفَر؛ الرَّادُّ عَلَيْهِ كَالرَّادِّ عَلَى ٓ، حَقَّ الْقَوْلُ مِنِّي لأُكْرِمَنَّ مَثْوَى جَعْفَر، وَ لاُسِرَّ نَّهُ فِي أَشْيَاعِهِ وَ أَنْصَارِهِ وَ أَ وْلِيَائِهِ.

وَانْتَجَبْتُ بَعْدَهُ مُوسَى، وَ لاُتِيحَــنَّ [ظ] بَعْـدَهُ فِتْنَـةً عَمْيـاءَ حِنْـدِسَ ۖ لأَنَّ خَيْـطَ فَرْضِـى لاَيَثْقَطِعُ، وَ حُجَّتِي لاَتَحْفَى، وَ أَنَّ أَ ولِيَائِي لاَيَشْقُونَ.

أَلاَ وَ مَنْ جَحَدَو اَحِداً مِنْهُمْ [فَقَدْ] جَحَدَ نَعْمَتِي، وَ مَنْ غَيَّرَ آيَــةً مِـنْ كِتَــابِي فَقَــدِ افْــتَرَى عَلَىَّ.

> وَ وَيْلٌ لِلْمُفْتَرِينَ الْجَاحِدِينَ عِنْدَ الْقِضَاءِ مُدَّةٍ عَبْدِي مُوسَى وَ حَبِيبِي وَ خِيرَتِي. إِنَّ الْمُكَذِّبَ بِالثَّامِنِ مُكَذِّبٌ بِجَمِيعِ أَ وْلِيائي. '

۱\_ این طور در عبارت اصل وارد است امّا در « اکمال الدّین»: « و ابنه سمّی جدّه الـمحمود» میباشد و در حاشیهٔ آن: «و ابنه شبه خ ل » است.

۲\_ این طور در اصل وارد است و امّا در « اکمال الدّین» : « لحکمتی» میباشد.

٣ در تعليقه گويد: اين طور در اصل آمده است. و أقول: الــــجِنْدِس: اللّيــل الشّــديد الظلمــة. ج حَنَـادِس. و در « اكمـال الديـن» ايـن طور وارد اسـت: « و انتجبــتُ بعــدهُ فتــاةً لأنّ حفظــه فــرضٌ لاينقطـع و حجة لا تـخفى و أنّ أوليائى لاينقطع أبداً » .

ع ـ ظاهـراً همين است كـه مـوافـق است بـا عبـارت «اكـمال الـدّين» مگـر آنكـه در آن اسـت: «بِكُـلِّ

وَ عَلِى ُّ وَلِيِّى وَ نَاصِرى، وَ مَنْ أَضَعُ عَلَى [عَاتِقِهِ] أَعْبَاءَ النَّبُوَّةِ، وَ أَمْنَحُهُ بِالإِضْطِلاَعِ [بهَا] ، يَقْتُلُهُ عِفْرِيتٌ مُسْتَكْبِرٌ ، يُدْفَنُ بِالْمَدِينَةِ الَّتِي بَنَاهَا الْعَبْدُ الصَّالِحُ [ذُوالْقَرَنَيْنِ] إلَى جَنْب شَرِّ خَلْقِي.

َ حَقَّ الْقَوْلُ مِنَّى لاُقِرَّنَّ عَيْنَهُ بِمُحَمَّدٍ ابْنِهِ وَ خَلِيفَتِهِ مِـنْ بَعْـدِهِ، فَـهُوَو اَرِثُ عِلْمِـى وَ مَعْـدِنُ حُكْمِى ۚ وَ مَوْضِعُ سِرِّى وَ حُجَّتِى عَلَى خَلْقِى.

فَجَعَلْتُ الْجَنَّةَ مَأُواهُ، وَ شَفَّعْتُهُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَهْل بَيْتِهِ كُلُّهُمْ قَدِاسْتَوْجَبُوا النَّارَ. "

وَ أَحْتِمُ بِالسَّعَادَةِ لاِبْنِهِ عَلِيٍّ وَلِيِّي وَ نَـاصِرِي وَ الشَّـاهِدِ فِـي خَلْقِـي وَ أَمِينِـي عَلَــي

وَ أُحْرِجُ مِنْهُ الدَّاعِيَ إِلَى سَبيلي، وَ الْخَازِنَ لِعِلْمِي الـحسَنَ.

ثُمَّ ٱكْمَٰ مِلُ ذَلِكَ بابْنهِ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ، عَلَيْهِ كَمَالُ مُوسَى وَ بَهَاءُ عِيسَى وَ صَبْرُ أَيُّوبَ. وَ سَيَذِلُّ أَ وْلِيانَى فِي زَمَانهِ، وَ يَتَهَادَوْنَ رَ وُوسَهُمْ كَمَا يَتَهَادَوْنَ رَ وُوسَ السَّتُرُكِ وَ سَيَذِلُّ أَ وْلِيانَى فِي زَمَانهِ، وَ يَتَهَادَوْنَ رَ وُوسَهُمْ كَمَا يَتَهَادَوْنَ رَ وُوسَ السَّتُرُكِ وَالدَّيْلَمِ ، فَيُقْتَلُونَ وَ يُكُونُونَ وَ يَكُونُونَ خَانَفِينَ مَرْعُوبِينَ وَجِلِينَ وَجِلِينَ ، تُصْبَعُ الأرْضُ بِهِمْ [وَ يَنْشَأَ] الْوَيْلُ وَ الرَّنينَ فِي نسَائِهِمْ. ٩ بدِمَائِهِمْ [وَ يَنْشَأَ] الْوَيْلُ وَ الرَّنينَ فِي نسَائِهِمْ.

َ اُولَئِكَ أَ وْلِيَائِي حَقَّاً، بهَمْ اَدْفَعُ كُلَّ فِثْنَةٍ عَمْيَاءَ حِنْدِسَ (كذا)، وَ بِهِمْ اُكْشِفُ الزَّلاَزلَ، وَ أَ رُفَعُ الآضارَ وَ الأَغْلاَلَ. آ

<sup>→</sup> أوليائي» و در هر دو اصل من اين طور است: «إنّ الـمكذّب بالثّلاثة» ...

۱\_ و مثل آن در متن «اكمال الدين» است و در حاشيهٔ آن: «وأُمْتَحِنُّه خ ل» ميباشد.

۲\_ در هر دو اصل چنین است و در «اکمال الدین»: «حکمتی » میباشد.

۳ این است ظاهر موافق با «اکمال الدّین » اما در دو اصل: « فجعلت البحثّة ساهل بیتی» میباشد. رجوع نمائید به حدیث ۲ از باب ٦ از «عیون اخبار الرّضا » ص ۳۵ و جزء ۱۱ از «أمالی» طوسی ج ۱، ص ۲۹۷.

٤ اين طور در دو اصل من است، و در « اكمال الدين »: « و ستذلّ أوليائي في زمانه و يتهادون [ويتهادي خ ل] رؤوسهم كما تتهادي رؤوس الترك و الدّيلم » مي باشد.

۵\_ آنچه در میان معقوفین آمده است در اینجا و در آنچه گذشت مانخوذ میباشد از کتاب «اکمال الدین». و در آن همچنین وارد است که: «تصبغ الأرض من دمائهم...»

<sup>7</sup> در «إكمال الدين» نيز همين طور است، ولي در نسخهاي از همان كتاب ـ چنانكه در

حديث لوح فاطمه العَلَيْثُلاَ امام شناسی (۱٤)

أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَ رَحْمَةٌ وَٱ وَلَئِكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ.

«به اسم الله که دارای صفت رحمانیّت و رحیمیّت است. این کتابی است از نزد خداوند عزيز و حكيم،

برای محمّد نور او، و سفیر او، و حجاب او، و دلیل او. این کتــاب را روح الأمیــن از نزد يروردگار عالميان فرود آورده است.

عظیم بشمار ای محمّد أسماء مرا، و سپاس بگزار نعمتهای مرا، و انکار مکن آلاء مرا! به علَّت أنكه حقًّا و حقيقةً منم الله . هيچ معبودي نيست مكر من. شكننده و خرد كنندهٔ جبّارانم و به ذلّت و سرافكنده درآورندهٔ ظالمان [و نابود سازندهٔ متكبّران] و شديداً به حساب رسنده و حكم نماينده و جزا و ياداش دهندهٔ روز

حقّاً و حقيقة منم الله . هيچ معبودي نيست مگر من. كسي كه اميـد و چشمداشـت به غير فضل من داشته باشد [يا] و از غير عدل من بهراسد چنان او را عذاب كنم كه احدى از عالميان را آن گونه عذاب نكرده باشم.

پس فقط مرا عبادت كن! و فقط بر من توكّل نما! من حقّاً و حقيقةً ييامبري را برنینگیختم که ایّام وی را بــه کمـال و تمـام رسـانیده باشــم و وی مدّتـش ســپری گــردد، مگر آنکه برای او و صیتی قرار دادم.

و حقًّا و حقیقـةً من تو را بر تمـامی پیغمـبران برتـری بخشـیدم، و وصـی تـو را بـر تمامي أوصياء فضيلت دادم.

و بعد از او تو را به دو بچّه شیرت و دو نوادهٔ دخـتريات: حسـن و حسـین گرامـي داشتم.

پس حسن را پس از انقضای دوران پدرش معدن علم خودم قرار دادم. و حسين را خـزانهدار وحـي خـودم نمودم، و با شهادت مُعـزّز و مُكـرّم كـردم، و

هامش آن آورده\_ چنین است: «و أرفع القیود و الأغلال» .

سعادت را پایان امر او ساختم. پس او برترین مردی است که به درجهٔ شهادت نائل گردیده است، و در مرتبه و مقام دارای رفیع ترین درجهٔ شهیدان می باشد.

من كلمهٔ تامّهٔ خودم را با وى قرار دادم، و حجّت بالغهام را نزد او نهادم. با عترت اوست كه من پاداش مىدهم، و ثواب و عذاب را مشخّص مى گردانم.

اوّل آنها [على] سيّد و آقاى عبادت كنندگان، و زينت أولياى گذشته است.

و پسرش شبیه جد محمودش میباشد محمّد، شکافندهٔ علم من و معدن حکم من میباشد.

البتّه بزودی آنان که در جعفر شک نمایند به هلاکت میرسند. ردّ کنندهٔ او ردّ کنندهٔ او ردّ کنندهٔ من است. این گفتاری است که از من محقّق است. هر آینه البتّه من جایگاه وی را گرامی میدارم و او را در میان پیروانش و یارانش و أولیائش خشنود و خرسند میکنم.

و پس از او موسی را برگزیدم، و البته مهیّا و ساخته و آماده می کنــم (ظ) پـس از او فتنهٔ کور و کورکننده و امتحان ظلمانی و تاریک را همچـون شـب تـار؛ چـرا کـه ریسـمان امر و فرض من پـاره نمـیگـردد، و حجّت مـن پنـهان نمیشـود، و أولیـای مـن ناکـام و بدبخت نمی گردند.

آگاه باشید! هر کس که یکی از ایشان را انکار نماید [تحقیقاً] نعمت مرا انکار کرده است، و هرکس که آیهای از کتاب مرا تغییر دهد تحقیقاً بر من افترا بسته است.

و وای بر افترابندان و منکران پس از سپری شدن دوران بندهام موسی که حبیب من است و انتخاب شده و اختیار شدهٔ من.

آن کس که هشتمین آنها را تکذیب کند تمامی اولیای مرا تکذیب کرده است.

و على ولى من است، و يار و ياور من است، و آن كس است كــه مـن بــر [گــرده و شــانهٔ] او بــارهــا و مشكــلات نبــوّت را مى گــندارم، و قــدرت و قــوّت كــشش آن را بــه او

عنایت مینمایم. وی را عِفْرِیت' (شیطان خبیث حیله گر و سیاستمدار زرنگ) مستکبر می کُشد، و مدفون می گردد در شهری که آن را بندهٔ صالح من [ذوالقرنین] بنا کرده است، و دفن او در کنار بدترین خلق من است.

کلام استوار از من بروز کرد که: من تر و تازه و شاداب می کنم چشم وی را به محمّد پسرش و خلیفهٔ او پس از دوران حیاتش. بنابراین آن پسر وارث علم من و معدن حکم من است، و محلّ سِر من و حجّت من بر بندگان من می باشد.

پس من بهشت را مأوای او کردم، و شفاعت وی را دربارهٔ هفتاد تـن از اهـل بیتش پذیرفتم آنان که همگی مستحق آتش بودهاند.

و پایان دادم به خیر و سعادت برای پسرش علی: ولیی من، و یار و معین من، و گواه و شاهد و حاضر بر خلق من، و امین من بر وحی من.

و بیرون آوردم از او دعوت کننده به سوی راهم را، و گنجینه دار برای علمم: حسن را.

و سپس کامل کردم امر او را به واسطهٔ پسرش که رحمت است برای جهانیان. بر اوست کمال موسی، و بهاء عیسی، و صبر أیّوب.

و حتماً اولیای من در زمان او به ذلّت و پستی کشیده خواهند شد، و سرهایشان را به عنوان هدیه و تحفه می برند همچنانکه سرهای ترک و دیلم را هدیه می برند.

پس کشته می گردند، و آتش زده می شوند، و پیوسته به حالت ترس و رعب و دهشت زیست می کنند. زمین از خونشان رنگین می گردد [و بر پا می شود] و یل و فریاد و نالهٔ دلخراش در میان زنهایشان.

به حقیقت ایشانند اولیای من، به برکت ایشان است که من برمی گردانم هر فتنه و بلای کور و تاریک و ظلمانی چون شب دیجور را، و به برکت ایشان است که

۱ عِفْریت: خبیث منکر. النّافذ فی الأمر مع دُهاء، خواه از جن باشد یا انس و یا از شیاطین، جمع آن عَفاریت، مؤنّش: عِفْریتَة میباشد.

زلزلهها را از بین میبرم، و مشکلات و زنجیرهای غم انگیز را مرتفع میکنم.

بر ایشان باد پیوسته صلواتی و رحمتی از جمانب پروردگارشان، و ایشانند البتّه راهیافتگان.»

عبدالرّحمن سالم می گوید: ابوبصیر گفت: اگر در تمام مدّت روزگارت نشنیدی مگر این حدیث را، هر آینه برای تو کافی میباشد. بنابراین آن را محفوظ بدار مگر از اهلش. ا

مجلسی الله ایس حدیث را از « اکمال الدین و اتمام النّعمة» و « عیون اخبار الرّضا» که هر دو کتاب از شیخ صدوق می باشند روایت نموده است.

مجلسی أیضاً در «بحار الأنوار» از «إكمال الدّین» و «عیون» از طالقانی، از حسن بن اسمعیل، از سعیدبن محمّد قَطَّان، از رویانی، از عبدالعظیم حسنی، از علیّبن حسنبن زیدبن حسنبن علیّبن ابیطالب روایت می كند كه او گفت: برای مسن روایت كرد عبدالله بن محمّد بن جعفربن محمّد، از پدرش از جدتش السَّلِی كه: محمّد بن علی باقرالعلوم جمع كرد جمیع پسرانش را و در ایشان بود عمویشان زید

۱-«فرائد السِّمطين» ج ٢، باب الثَّاني و الثّلاثون، ص ١٣٦ الى ص ١٣٩.

۲\_« احتجاج » ص ٤١ و ص ٤٢.

۳\_« اختصاص» ص ۲۱۰ تا ص ۲۱۲.

٤\_«غيبت» شيخ ص ١٠١ تا ص ١٠٣.

٥\_« غيبت» نعماني ص ٢٩ تا ص ٣١.

٦ـ« بحارالأنوار» تاريخ اميرالمؤمنين باب ٤٠ در نصوص خداونـد بـر ائمَــه الكَنْ از خـبر لـوح و خواتيـــم، از طبــع كمپـانى: ج ٩٠ ص ١٢٠ و ص ١٢١ و از طبــع حيــدرى: ج ٣٦ ص ١٩٥ تــا ص ٢٠٠، و «إكمال الدين» ص ١٧٩ و ص ١٨٠. و «عيون أخبار الرّضا» ص ٢٥ تا ص ٢٧.

حديث لوح فاطمه العَلَيْهُانَا امام شناسی (۱٤)

بن على الطَّيْكُمْ پس بيرون أورد بـراي أنــان مكتوبــي را بــه خـطٌ علــي الطَّيْكُمْ و امــلاء رســول خدا ﷺ كه در أن نوشته بود: هَذَا كتابٌ من الله العزيز العليم. ـ و حديث لـ وح را ذكـ ر مى كنىد تا مى رسىد به أنجا كه وا ولئك هم المهتدون. ويس از أن در أخرش عبدالعظيم مي گويد: العَجَبُ كُلُّ العجب لـمحمّد بن جعفر و خروجه و قد سمع أباه يقول هذا و يـُحكيه؛ ثـمّ قال: هذا سِـرّ اللـه و دينـه و ديـن ملــئكته، فصُنـه إلاّ عـن أهلـه و أوليائه. '«عجب تمام عجب براي محمّدبن جعفر است كه در حالي كه از يـدرش شنیده بود این را و برای غیر نقل می کرد، خودش خروج کرد. و سپس عبدالعظیم می گوید: این سر خداست و دین او و دین ملائکهٔ اوست، آن را پنهان بدار مگر از اهلش و أوليائش.»

و همچنین این حدیث شریف را کلینی او شیخ طبرسی روایت نمودهاند.

ابراهیمین محمّدین مؤیّد حَمُّوئی روایتی را به دنبال روایت اوّل که از وی آوردیم ذکر می کند و می گوید: [و با سندی که گذشت ابن بابویه می گوید] و حدیث كرد براي ما عليّ بن الحسين [شاذَوَيْه] مؤدِّب، و احمدبن هارون فامِي رضي الله عنهما که گفتند: حدیث کرد برای ما محمدبن عبداللهبن جعفر حِمْیری، از پدرش، از جعفربن محمّدبن مالک فزاری کوفی، از مالک سلولی، از دُرُسْت، از عبدالحميد، از عبداللهبن قاسم ، از عبداللهبن جبله ، از أبو السَّفَاتج، از جابر جُعْفى، از ابوجعفر محمّدبن على الباقر التَلِيُّالان، از جابربن عبدالله انصاري كه گفت:

من وارد شدم بر [مولايم] فاطمه بنت رَسُولِ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ (وآلـه) وَ سَـلَّم قُدَّامَهَا لَوْحٌ يَكَادُ ضَوْقُهُ يَعْشَى الأَبْصَارِ،

فِيـهِ اثْنَا عَشَرَ اسْماً: ثَلاَثَةٌ فِي ظَاهِـرهِ، وَ ثَلاَثَةٌ فِي بَاطِـنهِ، وَ ثَـلاَثَةُ أَسْمَـاء فِـيآخِـرهِ، وَ

۱\_ «بحار» طبع کمپانی ج ۹، ص ۱۲۱ و ص ۱۲۲ و طبع حیدری ج ۳٦، ص ۲۰۱. و در «سفينـهٔ الـبحار» ج ۲، ص ٥١٦ مـادّهٔ ل و ح اجـمال ايـن حـديـث را از عبـدالـعظيم حـسنـي آورده اسـت. ۲\_ «اصول کافی» ج ۱، ص ۵۲۷ و ص ۵۲۸.

۳\_«إعلام الورى بأعلام الهدى» ص ٣٧١ تا ص ٣٧٣.

ثَلاَثَةُ أسْمَاء فِي طَرَفِهِ. فَعَدَّدْتُهَا فَإِذا هِي اثْنَاعَشرَ.

فَقُلْتُ: أَسْمَاءُ مَنْ هَذَا؟!

قَالَتْ: هَذِهِ أَسْمَاءُ الأوْصِيَاءِ: أُوَّلُّهُمُ ابْنُ عَمِّيو أَحَدَ عَشَرَ وُلْدِي، آخِرُهُمُ الْقَائمُ!

قَالَ جَابِرُ؛ فَرَأَيْتُ فِيهَا مُحَمَّداً مُحَمَّداً مُحَمَّداً فِي ثَلاَثَةِ مَوَاضِعَ، وَ عَلِيّـاً [وَ] عَلِيَّا [وَ] عَلِيًّا [وَ] عَلِيًّا [وَ] عَلِيًّا [وَ] عَلِيًّا [وَ] عَلِيًّا وَي

«و در مقابل او لوحی بود که از شدّت درخشش نزدیک بود شعاعش چشمها را بیوشاند.

در آن دوازده اسم بود: سـه تـا در روبرویـش، و سـه تـا در داخلـش، و سـه تـا در آخرش، و سه تا در جانبش. چون آنها را شمردم دیدم دوازده تا میشود.

پس گفتم: اسامی چه کسانی میباشند اینها؟!

فاطمه گفت: اینها اسامی أوصیای پیغمبرند: اوَّل آنها پسر عمویم، و یازده نفر فرزندانم که آخرین آنها قائم می باشد.

جابر گفت: در این حال من دیدم محمّد محمّد محمّد را در سه موضع، و علی [و] علی [و] علی را در چهار موضع.»

مجلسی این روایت را با همین سند از کتاب «إکمال الدّین» و «عیون أخبار الرّضا» روایت می کند. ۲

حَمُّونَى أيضاً از شيخ صدوق بدين گونه روايت مى كند كه [و همچنين گفت]: و حديث كرد براى ما احمدبن محمّدبن يحيى عطّار رَحمةُ الله كه گفت: حديث كرد براى ما پدرم، از محمّدبن الحسينبن ابى الخَطَّاب، از حسنبن محبوب، از أبُوالْجَارُود، از حضرت امام ابوجعفر الطَّلِيُّ از جابربن عبدالله انصارى كه گفت:

۲- «بحارالانوار» طبع کمپانی، ج ۹، ص ۱۲۲، و طبع حیدری ج ۳۳، ص ۲۰۱، حدیث ٤ و « إکمالاللاًین » ص ۱۸۱، و « عیون» ص ۲۸ و شیخ طبرسی نیز در « إعلام الوری» ص ۳۷۳ و ص ۳۷۳ آن را ذکر کرده است.

۱\_ «فرائد السّمطين» ج ۲، ص ۱۳۹، حديث ٤٣٣.

من وارد شدم بر فاطمه السَّلِيَّةِ، وَ بَـيْنَ يَدَيْهَا لَوْحٌ فِيـهِ أَسْمَاءُ الأوْصِيَـاءِ: فَعَـدَّدْتُ اثْنَـيْ عَشَرَآ خِرُهُمُ الْقَائِمُ. ثَلاَثَةٌ مِنْهُمْ مُحَمَّدٌ، وَ أَ رَبْعَةٌ مِنْهُمْ عَلِي ٌ صلوات الله عليهم. \

مجلسی نیز این روایت را از «إکمال الدِّین» و «عیون» با همین سند روایت کرده است. و أیضاً از «خصال» صدوق با سند دیگر و از «إکمال الدّیـن» با دو سند و از «عیون» با سند دیگر عیـن مَتْنِ ایـن روایـت در آورده است.

باید دانست که: حَمُّوئی به دنبال این سه روایت، روایت چهارمی را که به شمارهٔ ۲۳۵ واقع می شود از همین شیخ صدوق روایت می کند که مضمون آن مفصّل و جالب است، و اسامی و کُنیههای امامان را با نام مادرشان از جابر، در لوح فاطمه الگیلا روایت نموده است، و لیی چون ما آن را در ج ۱۳ « امام شناسی» از دورهٔ علوم و معارف اسلام در درس ۱۹۱ تا ۱۹۵، ص ۳۰۳ تا ص ۳۰۳ آورده بودیم، در اینجا به جهت عدم تکرار خودداری شد.

و مجلسی در «بحارالانوار» با عین سند حَمُّوئی که از صدوق میباشد روایت نموده است.^

و همچنین باید دانست: اخبار واردهٔ راجع به نامههای آسمانی سر به مهر دربارهٔ ولایت امیرالمؤمنین و امامت أئمّهٔ اثناعشر که به نام و نشانی هر یک جدا توسط

۱\_ « فرائد السّمطين» ج ٢، ص ١٣٩، حديث ٤٣٤.

۲\_ همين مصدر از «بحارالأنوار» از «إكمالالدّين» ص ۱۸۱، و «عيون الاخبار» ص ۲۸.

۳\_ «خصال» ج ۲، ص ۷۸.

٤\_ «إكمال الدّين» ص ١٥٧.

٥\_ «عيون الاخبار» ص ٢٨.

٦\_ «غيبت» شيخ، ص ١٠٠.

۷\_ « فرائد السّمطين» ج ۲، ص ۱٤٠ و ص ١٤١.

۸ ـ همين مصدر از «بحارالأنوار» كمياني: ص ۱۲۰، و از حيدري ص ۱۹۳ و ص ۱۹۶ و « « « إكمالالدين» ص ۱۷۸، و «عيون الاخبار» ص ۲۵ و ص ۲۵.

جبرائیل می آمده است، غیر از اخبار راجع به لوح می باشند؛ گر چه مجلسی همهٔ آنها را به واسطهٔ اشتراک در مفاد و مضمون در باب واحدی ذکر کرده است؛ و ما برای مزید بصیرت در اینجا به ذکر چند روایت از روایات خواتیم (مهرها) تبر کمی جوئیم:

مجلسی رحمه الله از «اکمال الدین» و «امالی» شیخ صدوق روایت می کند از ابن الولید، از ابن ابان، از حسین بن سعید، از محمدبن الحسین کنانی، از جدتش، از حضرت ابوعبدالله صادق العین که:

قَالَ: إِنَّ اللَّهَ عَزَّوَجَلَّ أَنْزَلَ عَلَى نَبِيِّهِ كِتَاباً قَبْلَ أَ نْ يَأْتِيَهُ الْمَوْتُ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! هَذَا الْكِتَابُ وَصِيَّتُكَ إِلَى النَّجيب مِنْ أَهْل بَيْتِكَ!

فَقَالَ: وَ مَن النَّجيبُ مِنْ أَهْلِي يَا جَبْرَئيلُ؟!

فَقَالَ: عَلِيُّ بْنُ أَبِيطَالِب الطَّيْلِا ! وَ كَانَ عَلَى الْكِتَـابِ خُواتِيــمُ ' مِـنْ ذَهَـبِ. فَدَفَعَـهُ النَّبِــيُّ النَّبِــيُّ إِلَى عَلَى الْكِتَـابِ خُواتِيـمُ النَّبِــيُّ النَّبِــيُّ إِلَى عَلَى النَّلِيلِا وَ أَمَرَهُ أَ نْ يَفُكَّ خَاتَماً مِنْهَا وَ يَعْمَلَ بِمَا فِيهِ.

فَفَكَ الطَّيْكُ خَاتَماً وَ عَمِلَ بِمَا فِيهِ. ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى ابْنِـهُ الْحَسَـنِ الطَّيْكُ ، فَفَـكَ خَاتَمـاً وَ عَمِـلَ بِمَا فِيهِ. بمَا فِيهِ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى الْحُسَيْنِ السَّكِيْلِ، فَفَكَّ خَاتَماً فَوَجَدَ فِيهِ: أَ نْ احْـرُجْ بِقَـوْمٍ إِلَـى الشَّـهَادَةِ. فَـلاَ شَهَادَةَ لَهُمْ إِلاَّ مَعَكَ، وَاشْر نَفْسَكَ لِلّـهِ عَزَّ وَ جَلَّ؛ فَفَعَلَ.

النامه المهر دستی و یا نگین انگشتری که با آن آخر نامهها را میهر می کرده اند. و به انگشتری خاتم مثل مهر دستی و یا نگین انگشتری که با آن آخر نامهها را میهر می کرده اند. و به انگشتری خاتم گویند به جهت آنکه: برای اینکه، همیشه مهر انسان نزد او بوده باشد و در غیبت و حضور آسان باشد نامهها و معاهده ها و پیمانها را مهر کند؛ لهذا نام صاحب خاتم را روی نگین ثبت می کردند و با افرودن نامی از خدا و اسماء خسنای او. و در موقع مهر زدن، انگشتری را از دست بیرون آورده مهر می کردند و باز دوباره در دستشان می نمودند. در این صورت در این روایت خاتم به معنی مهری است که برای محکم نمودن و میهر و میوم کردن آن صحیفه استعمال شده است. و خاتم النبیان را هم به همین جهت خاتم گویند، چون « مَن یُختم به الأنبیاء» بوده و پس از او پیامبری نخواهد بود.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى عَلِى ۗ بْنِ الْحُسَيْنِ الطَّكِلَّ، فَفَكَّ خَاتَماً فَوَجَدَ فِيهِ: اصْمُتُو اَلْـزَمْ مَـنْزِلَك، وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِيَـنُ؛ فَفَعَلَ.

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَى مُحَمَّدِ بْنِ عَلِى النَّكِلَا ، فَفَكَّ خَاتَماً فَوَجَـدَ فِيــه:ِ حَـدِّثِ النَّـاسَ وَ أَفْتِــهِمْ وَ لاَ تَحْافَنَّ إِلاَّ اللهِ، فَإِنَّهُ لاَ سَبِيلَ لأَحَدِ عَلَيْكَ!

ثُمَّ دَفَعَهُ إِلَىَّ فَفَكَكْتَ خَاتَماً فَوَجَدْتُ فِيهِ: حَدِّثِ النَّاسَ وَ أَفْتِهِمْ وَ انْشُر عُلُومَ أَهْل بَيْتِكِ، وَصَدِّقْ آبَاءَكَ الصَّالِحِينَ، وَ لاَ تَحْافَنَ أَحَداً إِلاَّ الله، وَ أَنْتَ فِي حِرْزٍ وَ أَمَانِ وَ فَغَلْتُ. فَفَعَلْتُ.

ثُمَّ أَذْفَعُهُ إِلَى مُوسَى بْنِ جَعْفَرٍ، وَ كَذَلِكَ يَدْفَعُهُ مُوسَى إِلَــى الَّـذِى مِـنْ بَعْـدِهِ، ثُـمَّ كَذَلِكَ أَبَداً إِلَى قِيَامٍ الْمَهْدِيِّ. \

«فرمود: حقّاً و حقیقةً خداوند عزّوجلّ پیش از آنکه پیامبرش بمیرد نامهای به سوی او نازل نمود و گفت: ای محمّد، این نامه عبارت است از وصیّتی به سوی نجیب از اهل بیت تو!

گفت: نجیب از اهل بیت من کیست ای جبرائیل؟!

گفت: علی بن ابیطالب الگین است و بر آن نامه مُهْرهائی زده شده بود از طلا. پیامبر شن آن نامه را به علی الگین رد فرمود، وی را امر نمود که تا آن را بگشاید، و مهری را از آن برگیرد، و به آنچه در آن از دستورالعمل نوشته است عمل نماید.

امیرالمؤمنین النیکی مهری از سر نامه برگرفت، و بدان عمل کرد، و سپس آن را به پسرش حسن النیکی رد کرد. حسن مهری را از نامه برگرفت، و بدانچه در آن بود عمل نمود، و سپس آن را به حسین النیکی رد نمود.

حسین مهری را از نامه گشود، و در آن یافت که چنین نوشته است: گروهی را

۱\_« بحارالأنوار» باب ٤٠، نصوص الله عليهم من خبر اللّوح والخواتيم، و ما نص ّبه عليهم في الكتب السّالفة و غيرها، از كتاب تاريخ اميرالمؤمنين، از طبع كمپاني؛ ج ٩ ص ١٢٠، و از طبع مطبعة حيدري ج ٣٦، ص ١٩٢ و ص ١٩٣، حديث ١ و كتاب « إكمالالدّين» ص ٣٧٦، و «أمالي» صدوق، ص ٢٤٢.

برای شهادت برانگیز! چرا که شهادتی برای ایشان نمیباشد مگر در معیّت تو! و جانت را به خدای عزّوجلٌ بفروش! و حسین بدان عمل کرد.

و سپس آن را به علی بن الحسین الگیگارد کرد، و او مهری را از آن برگرفت و در آن یافت که نوشته است: سکوت را پیشه کن، و ملازم خانهات باش، و خدای را عبادت کن تا یقین (مرگ) به سوی تو آید؛ و او بدان عمل نمود.

و سپس آن را به محمّدبن علی الگیالی ردّ نمود، و وی مهری را از آن باز کرد و در آن یافت: برای مردم حدیث و گفتگو کن، و رأی و فتوای خودت را بازگو نما، و از هیچ کس غیر از خدا مترس، زیرا که أحدی قدرت تسلّط و غلبهٔ بر تو را ندارد!

و پس از آن پدرم آن را به من رد نمود، من مهری را از سر آن برگشودم، و در آن یافتم: با مردم به حدیث بپرداز، و فتوی و رأیت را آشکارا کن، و علوم اهل بَیْتَت را انتشار بده، و گفتار و رفتار و منهاج و عقیدهٔ پدران صالحت را به منصّهٔ راستی بنشان، و صدق و راستی و درستی ایشان را اعلام نما، و از هیچ کس غیر از خدا مَهَراس؛ و تو در امان و حفظ و مصونیّت ما خواهی بود! و من بدان عمل کردم.

و من این نامه را به موسیبن جعفر میدهم؛ و به همین منوال وی به کسی که پس از اوست میدهد؛ و سپس همین طور أبداً تا قیام مهدی الگیالی خواهد بود.»

و از «أمالی» شیخ، از صدوق، از ابن ولید مثل این روایت را آورده است. ا

مجلسی همین مضمون را با أدْنی اختلافی در عبارت نیز با سندی از «عِلَلُ الشَّرایع» آو با سندی دگر از «إکمال الدیّن» روایت مینماید. <sup>1</sup>

۱\_ «أمالي» شيخ طوسي، ص ۲۸۲.

۲\_ همیــن مصــدر از طبـع کمپــانی، ص ۱۲۲، و طبــع حیــدری ص ۲۰۳ و ص ۲۰۳، و «علــل الشرایع» ص ۲۸.

۳\_ همین مصدر و «إكمالالدّين» ص ۱۳۶ و ص ۱۳۵.

٤ ـ هميـن مصـدر، از طبـع كمپـاني، ص ١٢٤، و طبـع حيـدرى ص ٢٠٩ و ص ٢١٠، و « غيبـت» نعماني، ص ٢٤.

و با اختلاف بیشتری در عبارت واتّحاد مضمون از «غیبت» نعمانی روایت می کند. و أیضاً با دو سند دیگر مختصر، مضمون آن را از «غیبت» نعمانی روایت می نماید. ۲

باری از آنچه ذکر شد، مبرهن شد که: اولین مُدوّن در اسلام وجود اقدس حضرت امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب السّی بود که با کتابت کتاب جَامِعَه و جَفْر، و کتاب السّی نین در علوم قرآن، و کتاب دیات، و کتاب فرائض و مواریث، و مصحف فاطمه، و مجموع رساله ها و نامه هائی که نوشته است از جمله نامهٔ وی به مالک اشتر هنگامی که او را به عنوان حکومت به مصر فرستاد، بدون شک و تردید أولین مقام کاتب و مؤلّف و مُصنّف و مُدوّن را در اسلام حائز است.

از آن حضرت که بگذریم، اولین مُدَوِّن أبُو رافِع غلام رسول خدا الله میباشد، که از شیعیان خالص امیرالمؤمنین الله الله و چه در حال حیات رسول الله و چه در زمان ممات وی بوده است. شرح حال او را آیـة الله سیّد حسن صدر بدین عبارت بیان می کند:

# أَبُو رافِع مَوْلَى الرَّسول ﷺ

نخستين كسى كه تدوين حديث نمود

از شیعیان امیرالمؤمنین الگین اولین کسی که پس از او تدوین حدیث کرد أُبُو رافِع غلام رسول خدا علی بود.

نَجاشی در اول کتاب خود که فهرست أسماء مصنَّفین شیعیان است بدین عبارت تصریح دارد:

طبقهٔ أولى أبورافع غلام رسول الله الله الست. اسم او أسْلَم بود، و در ابتدا غلام عبّاس بن عبدالمطّلب بود، پس وى را به پيغمبر بخشيد. و هنگامى كه او

۱\_ همین مصدر؛ و «غیبت» نعمانی، ص ۲۶ و ص ۲۵.

۲\_ همین مصدر. و «غیبت» نعمانی، ص ۲۶ و ص ۲۵.

بشارت اسلام آوردن عبّاس را به پیامبر داد پیغمبر او را آزاد نمودند.

ابورافع در زمان قدیم در مکّه اسلام آورد و به مدینه مهاجرت نمود، و با پیغمبر در جنگها و مشاهد حضور یافت، و پس از ارتحال پیغمبر ملازم امیرالمؤمنین النگیکی شد و از برگزیدگان شیعیان او بود، و در حروب و جنگهای آنحضرت حضور داشت و یاسدار بیت المال او در کوفه بود.

و دو پسرش: عبيدالله و على دو كاتب اميرالمؤمنين التَّلْكُلُمُ بودند.

تا آنکه می گوید: و ابورافع دارای کتاب سُنن و احکام و قضایا میباشد. سپس نجاشی إسناد خود را به ابورافع، باب باب: نماز، و روزه، و حج، و زکوة و قضایا ذکر می کند.

ابن حجر در کتاب «تقریب» خود می گوید: ابو رافع قِبْطی غلام رسول خدا الله اسمش ابراهیم بود؛ و بعضی گفتهاند: أسْلَم یا ثابِت یا هُرْمُز بود. وی بنا بر قول صحیح در خلافت علی وفات کرد.

من می گویم: اول خلافت علی امیرالمؤمنین سنهٔ سی و پنجم از هجرت بوده است، بنابراین ضرورت ایجاب می کند که: قبل از وی در تألیف کسی دست نیازیده باشد. و همچنین سید حسن صدر می گوید:

# الصَّحِيفَةُ الأُولَى

در نخستین کس که جمع حدیث نمود؛ و آن را در ابوابی مرتب گردانید

از صحابهٔ شیعه، أبو رافع غلام رسول خدا لله بود.

نجاشی در کتاب فهرست اسامی مصنّفین از شیعه میگوید: و کتاب سنن و احکام و قضایا متعلّق به ابو رافع غلام رسول خدا شی میباشد. سپس نجاشی اسناد خود را به روایت کتاب باباً باباً ذکر میکند.

در اینجا مرحوم صدر به عین آنچه از ایشان ذکر کردیم در اینجا می آورد و پس از

mmh

۱\_ « تأسيس الشِّيعة لعلوم الاسلام» ص ٢٨٠.

### آن مي گويد:

بنابراین با اتّفاق در کلام می توان گفت که: در تدوین و ترتیب حدیث و جمع آن در بابهای مختلف، قدیمتر از وی کسی نبوده است، به علّت آنکه آنان را که در جمع آوری حدیث ذکر کردهاند همگی در أثناء قرن دوم می باشند، همچنانکه در «تَدریب» سیوطی آمده است، و در آنجا از ابن حَجَر در «فتح الباری» حکایت نموده است که: اولین کسی که حدیث را مُدوّن کرد به امر عمربن عبدالعزیز، ابن شِهاب زُهْری بود.

بنابراین در ابتدا و سر صد سال از هجرت بوده است. چـون خلافت عمر در سنهٔ نود و هشت و یا نـود و نـه بـود، و او در سنهٔ صـد و یک وفـات کـرد. و مـا در آنچـه ابن حَجَر إفاده کرده است اشکالی داریم کـه آن را در اصـل (کتـاب تأسیس الشّـیعة) ذکـر نموده ایم. ۱

آیة الله سیّد عبدالحسین شرف الدّین عامِلی أیضاً به همین نهج در کتاب «الفصول المهمّة» ذکر کرده است. او می گوید:

أبو رافع قِبْطِی غلام رسول الله ﷺ بود؛ نامش أسْلَم یا ابراهیم، و بعضی گفتهاند: هُرْمُز و بعضی گفتهاند:

وی دارای اولاد و أحفادی بوده است که همگی از سرسپردگان به اهل بیت و خواص ً ایشان بودهاند.

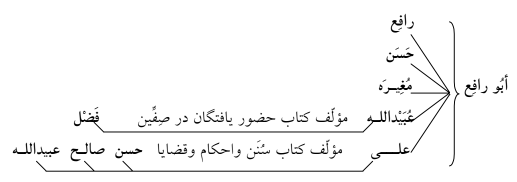
امّا اولاد: یکی رافع، و دیگری حسن، و سیّمی مُغیرَه، و چهارمی عُبَیْدالله میباشد (که او دربارهٔ خصوص اصحابی که در صِفّین با علیّبن ابیطالبالگیّان حضور داشتند کتاب «الإصابة» و غیره از وی نقل می کنند.)

و پنجمی آنها علی است که کتابی در فنون فقه بر مذهب اهل البیت نوشته

۱\_ «الشِّيعة و فنون الاسلام» مطبعة صيدا سنة ١٣٣١ ص ٦٦.

است. کتاب او او لین کتاب فقهی است که بعد از صحیفهٔ علی النَّی در اسلام تدوین شده و به عمل آمده است.

و امّا أحفاد و نـوادگـان وی عبـارتند از: حسـن و صـالح و عبیداللـه اولاد علیّبـن ابـی رافع، و فَضْل بـن عبیداللـه بن ابـی رافع؛ و او دارای فرّیـهای اسـت کـه جمیعـاً از صالحین بودهاند. ا



و صدیقنا الأکرم مرحوم آیة الله حاج سیّد محمّد علی قاضی طباطبائی تبریزی قدس سرّه در تعلیقهٔ خود بر کتاب «جنّه المأوی» در پایان معرّفی و تحسین از کتاب سُلیْم بن قیس هِلالی بدین حقیقت اشاره نمودهاند. عین عبارت ایشان این طور است:

کتابی است جلیل و مُعْتَمَـــ گُ عَلَیْـه کـه آن را ســلیمبن قَیْـس متوفّـی در حــدود ســنهٔ (۹۰) هــ تصنیف کــرده اســت. وی از موالیــان امــیرالمؤمنین السَّک و از اصحــاب و خــواص ً او بوده است.

کتاب سلیم از اصول مشهورهٔ مورد اعتماد نزد خاصّه و عامّه بوده است. و امام کبیر نُعمانی رحمهٔ الله در کتاب «غیبت» خود بدین عبارت دربارهٔ آن تصریح می کند:

در میان جمیع شیعه از کسانی که متحمّل علم بوده و آن را از أئمّه الطّی روایت می کنند خلافی نیست در اینکه: کتاب سُلیمبن قَیْس هِلالی اصلی است از بزرگترین اصولی که آن را اهل علم و حاملان حدیث اهل البیت الطّی روایت نمودهاند، و از

١ـ «الفصول المهمّة في تأليف الأُمَّة» طبع پنجم، مطبعة نُعْمان، ص ١٧٩ و ص ١٨٠.

قدیمی ترین اصول شیعه می باشد، به علت آنکه جمیع محتویاتی که این اصل در بردارد عبارت است از روایات رسول الله هم و امیرالمؤمنین الکی و مقداد و سلمان فارسی و ابوذر و کسانی که همطراز و هم منهاج با آنان بودهاند، از افرادی که رسول اکرم هم و امیرالمؤمنین الکی را دریافتهاند و در محضرشان بودهاند و از آن دو نفر شنیدهاند. و آن کتابی است که از اصول شیعه می باشد که بدان رجوع می کنند و بر آن اتّکاء و اعتماد دارند. (هـ)

و ابن ندیم در «فهرست» می گوید: آن اولین کتابی است که برای شیعه ظاهر شده است؛ و مراد و منظورش آن است که: اولین کتابی است که در آن امر شیعه ظاهر شده است، همان طور که در حدیث مروی از امام صادق الگیگان در توصیف آن آمده است که: کتاب سُلیم أَبْجَد شیعه است.

حضرت فرمود: مَنْ لَمْ يَكُنْ عِنْدَهُ مِنْ شِيعَتِنَا وَ مُحِبِّينَا كِتَابُ سُلَيْمِ بْـنِ قَيْـسِ الـهلاَلِيِّ فَلَيْسَ عِنْدَهُ مِنْ أَمْرِنَا شَيْءٌ وَ لاَيَعْلَمُ مِـنْ أَسْـبَابِنَا شَـيْئَاً؛ وَ هُـوَ أَبْجَـدُ الشِّـيعَةِ، وَ هُـوَ سِـرُّ مِـنْ أَسْرَارِ آ لِ مُحَمَّدِ ﷺ.

«هر کس از شیعیان و محبّان ما نزدش کتاب سُلَیمبن قیّـس هلالی نباشـد، در نـزد وی از امر ما چیزی وجود ندارد و از اسـباب ما چیزی را نمیدانـد؛ و آن ابجـد شـیعه و سِرّی از اسرار آل محمّد میباشد.»

و قاضى بَدُرالدِّين سُبكى متوفّى در سنهٔ (٧٦٩ هـ) در كتابش: « محاسن الْوسائل فى معرفة الأوائل» گويد: اوّلين كتابى كه براى شيعه تصنيف شد، كتاب سُليمبن قيس بوده است. (اهـ)

امًا قاریان عزیز میدانند که: کتاب سُنَن تصنیف أبورافع که در دهــهٔ چـهارم اهمـان کـه معاویـه خانـهاش را پس از مرگـش خـرید، عـادةً بر تصنیف سُلیم کـه متوفّی در سنهٔ

۱ در عبارت ایشان دههٔ پنجم ضبط شده است؛ امّا سهوالقلم است؛ چون همه نوشتهاند: در أوان خلافت حضرت اميرالمؤمنين الطّيكا وفات يافته است؛ و خلافت آنحضرت در سنهٔ سي و پنج از هجرت مي باشد.

(۹۰) می باشد تقدیم دارد. ۱

و عالم خبیر: سیّد محمّد صادق بحرالعلوم در مقدّمهٔ کتاب سُلیمبن قَیْس بدین حقیقت تصریح نمودهاند، و عین عبارات ابن ندیم در «فهرست» و قاضی بدرالدین سبکی را نقل میکنند، و سپس اشاره به تقدیّم تصنیف ابو رافع مینمایند.

مُحَمَّد عَجَاج خطیب که خود اصراری تمام در تدوین حدیث اهل سنّت دارد، بدین امر خواهی نخواهی اعتراف نموده و میگوید:

و نزد أبو رافع غلام رسول اكرم الله (كه ولادتش غير معلوم، و وفاتش در سنهٔ ٥٥ هجرى مىباشد) كتابى بوده است كه در آن استفتاح صلوة بوده است؛ و آن را به أبوبكربن عبدالرّحمنبن حارِث كه (ولادتش غير معلوم، و وفاتش در سنهٔ ٩٤ هجرى بوده است و) كي از فقهاى سَبْعه بوده است ردّ نموده است.

آیة الله سیّد حسن صدر تحت عنوان: تَقَدُّمُ الشِّیعَةِ فِی تَأْسِیسِ عُلُومِ الْحَدِیث؛ و در ذیل آن در عنوان: أول مَن ْجَمَع الْحَدِیث النَّبوی و در تحت آن عبارت: صحیف اولی فی و لر من ْجَمَع السحدیث النَّبوی فی الإسلام و د و و و و ر آن أولین نفر أبورافع را ذکر کرده، و سپس بحثی دربارهٔ تاخر اهل سُنَّت تا دو قرن از تدوین و گردآوری حدیث بحثی مستدل دارند؛ و حتّی سیوطی را که می گوید: تدوین حدیث در رأس قرن دوم به امر عمربن عبدالعزیز به وجود آمده است شدیداً رد می نمایند.

۱ کتاب « جَنَّة المأوی» تألیف شیخ محمّد حسین آل کاشف الغِطاء، طبع تبریز، سنهٔ ۱۳۸۰ هجری قمری، تعلیقهٔ سیّد محمّد علی قاضی طباطبائی، ص ۱۵٦ و ص ۱۵۷.

٢\_ كتاب سُلَيم، طبع سوم نجف اشرف ص ٥.

۳\_ گفته شده است وفات او پس از قتل عثمان بوده است. و گفته شده است: در خلافت علی بوده است.

٤ - « نظرة عامَّةٌ فــى تاريخ الفقه الإسلامي» ص ١١٨.

٥\_ «السُّنّة قبل التّدوين» طبع دارالفكر، ص ٣٤٦.

خصوصیّات تـألیف وی را ذکـر میکننــد کــه مــا آن را در همیــن دروس در ص ۳۳۳ آوردیم.

امًّا آنچه را که بر تأخّر أهل سنّت استدلال مینمایند این است که می گویند: و حافظ جلال الدیّن سیوطی در کتاب خود: « تَدْریب الراّوی » به خطا رفته است، از آنجا که پنداشته است: تدوین حدیث در رأس صدهٔ دوم از هجرت بوده است.

سیوطی میگوید: و امّا ابتدای تدوین حدیث در رأس صد سال در أیّام خلافت عمربن عبدالعزیز و به امر او واقع گشت؛ چرا که در «صحیح » بخاری در أبواب علم آورده است که: عُمَربن عبدالعزیز به أبوبکربن حَزْم نوشت: نظر کن به احادیثی که از رسول خدا شه می می می اشد و آنها را بنویس، زیرا که من می ترسم علم مندرس شود با از میان رفتن علماء!

و أبونُعيم در « تاريخ اصفهان» بدين عبارت ذكر نموده است كه: عمربن عبدالعزيز به سوى آفاق نوشت: نظر كنيد در حديث رسول الله و آن را جمع كنيد! در «فَتْح البارى» گفته است: از اين امر استفاده مى شود ابتداى تدوين حديث نبوى. و پس از آن سيوطى افاده كرده است كه: اول كسى كه حديث را به امر عمربن عبدالعزيز تدوين نمود ابن شِهاب زُهْرى بوده است. (اين است آنچه سيوطى در «تدريب الرّاوى» آورده است.)

سیّد حسن صَـد ر می فرماید: من می گویم: خلافت عمربن عبدالعزیز تنها دو سال و پنج ماه طول کشید؛ به علّت آنکه ابتدایش دهم شهر صفر سنهٔ نود و هشت، و یا نود و نه بوده است، و مرگ او در سنهٔ صد و یک، پنجم یا ششم رجب و یا بیستم رجب بوده است؛ و زمان امر او به جمع آوری حدیث تاریخ ندارد، و ناقِلی هم امتثال او را به تدوین حدیث نقل ننموده است که در زمان او تحقّق پذیرفته باشد.

پس گفتار حافظ ابن حَجَر از باب حدس و اعتبار و تخمین می باشد نه از نقل عمل به فرمان او بالعِیان. و اگر برای امر او امتثالی بود و اهل علم جمع آوری حدیث را عیاناً مشاهده می نمودند، تصریح نمی کردند که إفراد حدیث رسول خدا

مستقلاً تدوين نمودن آن در رأس صدهٔ سوم واقع شد، همچنانكه شيخ الإسلام و غير او به آن اعتراف نمودهاند:

ابن حَجَر می گوید: اولین کس که حدیث و آثار را جمع کرد در مکّه ابن جُریْت بود، و ابن إسحق یا مالک در مدینه، و ربیعبن صبیح یا سَعیدبن أبی عُرُوبَة یا حمّاد بن سَلَمة در بصره، و سُفیان تُوری در کوفه، و أوزاعی در شام، و هَیْشَمْ در واسط، و مَعْمَر در یمن، و جریربن عبدالحمید در ری، و ابن مبارک در خراسان. عراقی و ابن حجر می گویند: و این جماعت در عصر واحد بودهاند، و نمی دانیم سبقت با کدام یک از آنها بوده است؟

ابن حَجَر می گوید: تا اینکه بعضی از امامان حدیث رأیشان بر آن قرار داده شد که احادیث پیغمبر شمل را بخصوصها تنها جمع آوری و تدوین کنند؛ و این در پایان قرن دوم و رأس صده سوم متحقق گشت؛ و جماعتی را از این صاحب رأیها می شمارد. و طَیبی می گوید: اولین کس که از سَلَف تدوین حدیث کرد ابْن جُریْت بود ؛ و بعضی گفته اند : مالِک ، و بعضی گفته اند : ربیع بن صبیح . و سپس تدوین انتشار یافت و فوائدش به ظهور پیوست. (تمام شد کلام ابن حَجَر.)

در اینجا مرحوم صدر برای تأیید سخن خود می گوید: آیا نمی بینی او را که کسی را قبل از تدوین ابن جریح ذکر ننموده است؟!

و همچنین حافظ ذَهبی در «تَذْکِرَةُ الْحُفَّاظ » تصریح نموده است که: اولیس زمان تصنیف و تدوین سُنَن و تألیف فروع پس از انقراض دولت بنی امیّه و تحوّل دولت به بنی عبّاس بوده است. او گفته است: پس از آن، این امر در زمان رشید رو به فزونی گذاشت و تصانیف زیاده گشت و حفظ علماء در سینه هایشان رو به نقصان نهاد.

چون کتب به صورت آماده و تدوین بود ، مردم بدانها اتّکال نمودند. و امّا قبل از این زمان، علم صحابه و تابعین در سینه هایشان بود. سینه ها خزینه های نگهداری علومشان بود. (تمام شد کلام ذهبی.)

و نباید به ذهبی غیر او را قیاس نمود در خُبْرَویَّت به تواریخ در امثال این امور. او

آنچه را که سیوطی ذکر کرده ذکر ننموده است، بلکه تمام کسانی که راجع به کتب اولین از علمای سنّت چیزی نوشتهاند مطلب سیوطی را ذکر نکردهاند. مگر آنکه بگوئیم: مُسْتَبْعد است به مثل قول عمربن عبدالعزیز أخذ نکنند. و شاید پس از وی به جمع آوری پرداختهاند.

بنابراین حکم به جمع حدیث در رأس صدهٔ دوم که پایان قرن اول میباشد، گفتار راست و استوار و ثابت شدهای نیست. خداوند ما را از شتابزدگی در گفتار مصون بدارد.

چون این مطلب معلوم شد، بدانکه: شیعه نخستین کسانی می باشند که در عصر خلفاء النَّبی ً المختار علیه و علیهم الصّلوة والسّلام \_اقتدا به امامشان امیرالمؤمنین الطّی نمودند. امیرالمؤمنین در عصر رسول الله الله تصنیف فرمود.

در اینجا مرحوم صدر شرحی از تدوین جامعه، از اصل « بصائر الدَّرجات » ذکر می کند و سپس از تدوین أبو رافع مفصّلاً سخن به میان می آورد. ا

محمّد عجّاج خطيب در كتاب خود، بعد از ذكر كلام المرجع الدِّينيّ الأكبر السيد حسن الصَّدر (١٢٧٢\_ ١٣٥٤ هـ) در كتاب « تأسيس الشّيعة لعلوم الإسلام» بدين گونه ايرادهاي او را به پندار خود يكايك ردِّ ميكند.

وی می گوید: آنچه را که سیوطی ذکر کرده است، غلط و پندار نیست بلکه حقیقت علمی است که برای ما در بحثهای گذشته روشن شد.

و امّا کوتاهی مدّت خلافت عمربن عبدالعزیز و عدم تاریخ زمان أمر وی، منافات با استجابت علماء امر خلیفه را ندارد. و امّا اینکه ناقلی این را نقل ننموده است حکمی است که دلیل آن را رد می کند؛ زیرا ناقلین بسیارند. و ابن عبدالبر تصریح دارد بر آنکه: ابن شهاب امر خلیفه را امتثال نمود و حدیث را در دفاتری نگاشت و

٣٤.

١\_ « تأسيس الشّيعة لعلوم الإسلام» ص ٢٧٨ تا ص ٢٨٠.

خلیفه یک دفتر از آن را به سوی هر زمینی که در آنجا حکومت داشت فرستاد.'

و قوی ترین دلیل بر این، «صحیفهٔ صادقه» و «صحیفهٔ صحیحه» می باشد، گر چه بعضی از مصنفین عمل صحابه و فتاوای ایشان را أیضاً در کنار حدیث می نوشتند. و این منافات ندارد با آنکه تدوین حدیث در رأس صدهٔ اول و پیش از آن صورت گرفته باشد.

و استشهاد صدر به آنچه ذهبی در « تذکرة الحفّاظ» ذکر نموده است، فائدهای ندارد؛ به جهت آنکه حافظ ذهبی حالت و کیفیّت نقل حدیث را در قرن اول به طور تلخیص ذکر نموده است و به دراست تدوین تفصیلاً به طریق درس موضوعی نپرداخته است. و معذلک میبینیم او را که در تراجم کسانی از علماء در شهرهایشان که تصنیف نمودهاند ذکر میکند آنهائی را که در این امر تقدم داشتهاند. و بر عهدهٔ ذهبی نیست که در موضوع تدوین به تفصیل سخن گوید زیرا کتاب تذکرهٔ او در رجال حدیث است نه در علم حدیث و مصطلح آن.

و امّا اینکه آنچه را که سیوطی ذکر کرده است هیچ یک از علمای پیشین که راجع به حدیث و علوم آن چیزی نگاشته اند ذکر ننموده اند؛ این گفت ار مردود است به آنچه بحث ما از آن پرده برگرفت؛ زیرا که رامهرمزی این را ذکر نموده است؛ و علّت کراهت کسانی را که در صدر اول کتابت را مکروه داشته اند مبیّن ساخته است، و میان روایاتی که کتابت را تجویز نموده و روایاتی که آن را نهی کرده جمع کرده است.

. /-

۱\_ «جامع بيان العلم و فضله» ج ١، ص ٧٦.

گرچه رامهرمزی همچون سیوطی این مطلب را با عبارت صریح نقل نکرده است، ولیکن از مطالب او فهمیده می گردد که بعضی از علماء در قرن اول تدوین نمودهاند ، همان طور که اهتمام عمربن عبد العزیز را به نشر سنّت و محافظت بر آن مبیّن کرد. و خطیب بغدادی کتابش: (تقیید العلم) را برای عرض سیر تدوین در عصر اوّل قرار داده است و بسیاری از حقایق را که بر مردم پنهان بود روشن نموده است و به اثبات رسانیده است که بعض از طلاّب و اهل علم ممارست بر تدوین در عهد رسول خداش و پس از آن داشتهاند.

و أبوعُبيد قاسمبن سلام (١٥٧ هـ) با سندش از محمّدبن عبدالرّحمن انصاری روایت کرده است که گفت: « چون عمربن عبدالعزیز به خلافت رسید فرستاد به مدینه و کتاب رسول الله شدر صدقات و کتاب عمربن خطّاب ... را طلب کرد و از آن دو، نسخهای برای او برداشتند. » "

بنابراین گمان ندارم پس از این امور انسانی ادّعا کند که امر عمربن عبدالعزیز نافذ نشد یا بدان عمل ننمودند. و علیهذا آنچه علمای حدیث بدان رفتهاند که ابتدای تدوین حدیث در رأس صدهٔ اول بوده است از باب شتابزدگی در گفتار و حدس و تخمین نبوده است. و گفتارشان محمول است بر تدوین رسمی که دولت بر آن همّت گماشته بود، و امّا تدوین شخصی و فردی، از عهد رسول خداش بوده است.

سیّد حسن صدر بعد از ایس کلام، کتابی را برای علی که پیچیده بهم و عظیم بوده است ذکر کرده است، و صحیفهای را که به شمشیرش مُعَلَّق بوده است ذکر نموده است، و سیس کتابی را برای أبو رافع غلام رسول الله شمه ذکر کرده است که آن را کتاب « سنن و احکام و قضایا » نامیده است؛ و ابو رافع در اول خلافت

۱ و ۲ ـ « المحدّث الفاصل» به ترتیب ص ۷۱ : آ ـ ۷۱ : ب و ص ۱۵۳ : آ. ۳۷ . کتاب الأموال» ص ۳۵۸ و ص ۳۵۹.

على ضِيَّا فوت كرده است.

سیّد حسن صدر می گوید: و اول خلافت علی امیرالمؤمنین سنهٔ سی و پنج از هجرت می باشد. بر این اساس، قدیمتر از وی به ضرورت تاریخ در فن تألیف نیامده است. ۱

محمّد عَجّاج خطیب می گوید: اگر این خبر صحیح باشد، در این صورت أبورافع از كسانی است كه در عصر صحابه تدوین نموده است، در حالی كه قبل از وی عبدالله بن عَمْرو دست به تدوین زده است كه در عهد رسول الله است.

و اگر این خبر صحیح باشد و کتاب او مرتب بــر أبوابـی (نماز، و روزه، و حـج، و زکـوة، و قضایا) همچنانکـه سـیّد حسـن صدر ذکـر کـرده اسـت بـوده باشــد، شـَـرف اولویّت برای او در تألیف بوده اسـت نـه در تدویـن. و صحّت ایـن مطلب مـا را بـر آن تحمیل نمی کنـد کـه آنچـه را کـه بـر حسـب تـاریخ بـه ثبـوت پیوسـته اسـت کـه اخبـار تدوین در عهد عمربن عبدالعزیز بوده است، نفی کنیم.

ما در اینجا عین ترجمهٔ مطالب او حتّی تعلیقه هایش را ذکر نمودیم تا همهٔ

۱ـ محمّد عجّاج خطیب در تعلیقه گوید: این گفتار از کتاب « تأسیس الشّیعة لعلوم الاسلام » ص ۲۷۹ و ص ۲۸۰ حکایت شد؛ و آنچه را که از ابو رافع نقل کرده است از شیخ ابوالعباس نجاشی ذکر کرده است. و پس از آن سید حسن صدر گوید: « اولین کس که در آثار تصنیف کرده است مولانا ابوعبدالله سلمان فارسی (ر) ... و اوّل کس که در حدیث و آثار پس از مؤسّسین تصنیف نموده است ابوذر غفاری صحابی رسول الله شخص بوده است. وی کتاب خطبهای دارد که در آن شرح امور واقعهٔ بعد از پیغمبر را شرح نموده است. این قضیّه را شیخ ابوجعفر طوسی در « فهرست» ذکر نموده است. و پس از آن ذکر می کند کتابی را برای عبیدالله بن أبی رافع در قضایای امیرالمؤمنین در جمل و صفّین و نهروان از صحابه حضور داشتهاند. و پس از آن ذکر می کند: اخبار کتبی را از کسانی را که اهل سنّت در آنان طعن زدهاند مانند حارث بن عبدالله أغور همدانی، یا اخبار کتبی را که نزد اهل سنّت به ثبوت نپیوسته است. مانند حارث بن عبدالله أغور همدانی، یا اخبار کتبی را که نزد اهل سنّت به ثبوت نپیوسته است. نظرکن به « تأسیس الشّیعة لعلوم الاسلام» ص ۲۸۲ و ما بعد آن.

٢\_ « السُّنَّة قبل التّدوين» ص ٣٦٤ تا ص ٣٦٨.

جوانب اشکال وی مشخّص گردد. و اگر حقّاً بخواهیم راستی و درستی گفتار مرحوم سیّد حسن صدر را روشن و مبرهن سازیم و در یکایک از اشتباههای مستشکل به ایشان سخن به تفصیل پردازیم تحقیقاً یک جلد کتاب خواهد شد؛ ولی در اینجا ناچاریم برای رفع شبهه قدری گفتار را گسترش دهیم گرچه مستلزم فیالجمله تفصیل گردد.

اولاً شرحی را از عالم بیدار و غیر متعصّب سنّی مذهب مصری ـ حشره الله مع امیرالمؤمنین و أبنائه المعصومین، و أَبْعَدَهُ مِمَنَّ یتبرَّهُ منه و یُبْغِضُهُ ـ: شیخ محمود أَبُوریَّه در کتاب ارزشمند و گرامی: « أَضُواءٌ عَلَی السُّنَّةِ السمحمّدیّة » که مطالعه و دقّت از ابتدا تا انتهای آن برای هر طالب علمی که قدم در صراط حدیث و فقه و اصول می نهد به نظر حقیر فقیر ضروری می رسد، بیان می نمائیم:

وى در تدوين حديث، در تحت عنوان: كَيْفَ نَشَا تَدُويِنُ الْحَدِيث بيانى دارد تا مى رسد بدينجا كه مى گويد:

در آنچه سابقاً در فصل پیشین گذشت دیدی که صحابه در عصر ابوبکر قرآن را در موضع واحدی گرد آوردند، از آنچه در حیات رسول الله عصلوات الله علیه نوشته شده بود و آنچه از حفظ در سینه هایشان داشته اند، و آنها بدین امر عنایت مهم و بالائی را مبذول نمودند.

امًا احادیث رسول را ننوشتند و جمع نکردند برای آنکه مانند قرآن در عصر پیغمبر نوشته نگردیده بود. ـ تا میرسد بدینجا که می گوید:

شیخ ابوبکربن عقال صَقْلی در فوائدش بنا بر روایت ابن بشکوال می گوید: علّت آنکه صحابه سنن رسول الله شم را در مصحف واحدی مثل قرآن جمع ننمودند، این بود که سنن رسول خدا انتشار یافته بود و درست آن از نادرست آن معلوم نبود و صاحبان نقل سنّت به قوهٔ حافظه شان اعتماد داشتند؛ امّا در قرآن چنین نبود.

و النفاظ سنّت از زياده و نقصان محفوظ نبود همچنانكه خداوند قرآن را با نظم

بدیعش محفوظ داشت، آن نظمی که خلایق از آوردن مانندش عاجز ماندند. بنابراین در آنچه از قرآن گردآوری کردند همه با هم مجتمع بودند، امّا در حروف سنن و نقل نظم کلامش از جهت نص و عبارت مختلف بودند. بنابراین تدوین آنچه مورد اختلاف می باشد درست نبود. ا

امر روایت به همین منوالی که ذکر نمودیم پیوسته ادامه مییافت. قوهٔ ذاکره و حافظه در آن هر کاری که میخواست بکند میکرد. سنّت در طول عهد صحابه و مقدار بسیاری از ابتدای عهد تابعین نوشته نشد و تدوین نگشت تا آنکه سنّت رابنابر آنچه گفتهاند \_ در آخر عهد تابعین تدوین نمودند.

هروی می گوید": دأب و دَیْدن صحابه و تابعین آن نبوده است که احادیث را بنویسند، بلکه آنها را لفظ به لفظ تأدیه می کردند و از حفظ اخذ می نمودند، مگر کتاب صدقات و چیز اندکی را که شخص بخاث و فخاص بعد از استقصاء به دست می آورد.

تا به جائی رسید که از نابودی و از میان برداشته شدن سنّت ترسیدند؛ چون علماء حافظ سنّت در مرگ سرعت کردند. در این حال عمربن عبدالعزین، أبابکر حَزْمی رائ به واسطهٔ نامهای که به سویش نوشت امر نمود که: انظُرْ مَاکانَ مِنْ سُنّة اً وْ حَدیثِ فَاکْتُبْهُ. «نظر کن آنچه را که از سنّت یا حدیث می باشد بنویس!»

و مالِک در «مُوطًأ» به روایت محمدبن حسن می گوید: عمربن عبدالعزیز به

١\_ ص ٤٨ و ص ٤٩ از شرح شروط أئمّه پنجگانهٔ حازمي.

۲\_ آخر عصر تابعین که حدود سنهٔ یک صد و پنجاه میباشد و مرز میان متقدّمین و متأخّرین را سنهٔ ۳۰۰ هجری گرفتهاند.

۳\_ص ۷ از ج۱، «ارشــاد الــسّارى» شــرح قَـسْطَــلانى، و ص ۱۰ از ج ۱، شــرح زرقــانى بر «مُــوَطَّأ» .

ابوبكر بن حَزْم نوشت: أن انظُرْ مَا كانَ مِنْ حَديثِ رَسولِ اللهِ أَ وْ سُنَنهِ فَاكْتُبُهُ لَـي! فَاإِنِّى خِفْتُهُ رُوسَ الْعِلْمِ وَ ذَهَابَ الْعِلْمَاء! «نظر كن به آنچه از حدیث رسول الله یا سنتهای او میباشد برای من بنویس! چرا كه من از از میان رفتن علم و رفتن علماء نگرانم! »

و به او توصیه نمود تا آنچه را نزد عُمره دختر عبدالرحمن انصاری ـ و وی شاگرد عائشه روده است ـ و آنچه را که نزد قاسم بن محمّد بن ابی بکر می باشد برای او بنویسد.

امًا امر عمربن عبدالعزيز در رأس صدهٔ اول بوده است. ١

و چنین مشهود است که چون مرگ گریبان عمربن عبدالعزیز را گرفت، ابن حزم از کتابت حدیث منصرف گشت، خصوصاً وقتی که پس از عمربن عبدالعزیز، یزید ابن عبدالملک ولایت امر را قبض نمود، و این در سنهٔ ۱۰۱ هـ بوده است.

و همچنین تمامی افرادی که با ابوبکربن حزم دست به کتابت زده بودند منصرف گشتند، و در امر تدوین فَترتی رخ داد تا در سنهٔ ۱۰۵ هـ هشامبن عَبْدالملک ولایت امر را عهده دار شد و ابن شِهاب زُهْرِی را در این امر به کار واداشت. بلکه گفتهاند: وی او را بر تدوین حدیث اکراه نمود، چون که آنان از کتابت حدیث

۱- عمربن عبدالعزیز در سنهٔ ۹۹ هـ به إمارت رسید و در سنهٔ ۱۰۱ هـ فوت کرد با سمّی کـه واسطهٔ عدالتش به او خورانیدند. و اینک این کلمهٔ بلیغه را از جاحظ دربارهٔ این امام عادل به تـو عطا می کنیم: جاحظ در کتاب « فضل هاشم بـر عبـد شـمس » مـی گویـد: و آنچـه امـر عمربن عبدالعزیز را نیکو کرد و حالش را شبیه مردم احمق و بیاعتنا جلـوهگـر سـاخت آن بـود کـه: او بـه دنبال قومی بـه امارت رسید کـه تمام شرایع دینی و سـنتهای پیغمبر شرا واژگـون کـرده بودنـد د و مردم پیش از وی از ظلم و جـور و تهاون بـه اسلام در کیفیّت و حالی بودنـد کـه در برابـر آن، آنچـه از او مشاهده و معاینـه کردنـد و او را بـر آن اعمال و رفتـار مـأنوس و مـألوف می دیدنـد بسـیار کوچک بـه نظر می رسید. لـهذا بـه واسطهٔ کمـتر بـودن از آن امـور فظیعـه در وی او را در عـداد أئمّـهٔ راشـدین بـه شـمار آوردنـد. (ص ۹۱ از رسـائل جـاحظ جمـع سـندوبی؛ و ص ۲۰۶ از کتـاب « تمـهید تاریخ فلسفهٔ اسلامیّه » علاّمه مصطفی عـبدالـرزّاق.)

۲ محمدبن مُسْلِم بن شِهاب زُهْرى یکی از پیشوایان عامّه است که در سنهٔ ۱۲۶ هـ فوت نمو ده است.

همچنانکه بعداً برای تو روشن میگردد \_ إکراه داشتند. امّا دیر زمانی این کراهت نپائید تا تبدیل به رضایت گردید، و ابن شهاب از خِصیصین هشام و دارای مقامی رفیع نزد وی گشت و با او حج نمود و هشام او را «معلّم اولاد خود» قرار داد تا اینکه پیش از هشام به فاصلهٔ یک سال بمرد، و هشام در سنهٔ ۱۲۵ه فوت نمود.

به مرگ هشام ارکان دولت بنی امیّه متزلزل گشت و رفته رفته به تدریج اضطراب در آن پدید آمد.

پس از آن تدوین در طبقهای که دنبال طبقهٔ زُهری بود شیوع پیدا کرد و این امر به واسطهٔ تشجیع بنیعبّاس صورت گرفت.

ابن شهاب زُهْری را که اولین تدوین کنندهٔ حدیث شمردهاند شاید به جهت آن بوده است که بنی امیّه از او اخذ کرده و پیروی می نمودند.

در «تذکرة الحفّاظ» گوید: خالدبن مَعْدان حِمْصی هفتاد صحابی را ملاقات کرد و حدیث را مینوشت و دارای مصنّفاتی میباشد؛ ولیکن از این مصنّفات ذکری در کتب حدیث به میان نیامده است. ابن مَعْدان در سنهٔ ۱۰۶ هـ فوت نموده است.

و حافظ ابن حَجَر در مقدّمهٔ «فَتْحُ الْبَارى» پس از آنكه مبين ساخته است كه آثار پيامبر در عصر اصحاب و أعاظم تابعين در جوامع مُدون و مرتّب نبوده است به جهت آنكه آنان را از كتابت نهى كرده بودند همان طور كه در «صحيح» مسلم ثابت است، چنين گويد: «پـس از آن چـون علماء در شهرها زياد شدند و بدعتها از ناحيه خوارج و روافِض... رو به فزونى گذارد، در اواخـر عصر تابعين، تدوين آثار و تبويب أخبار قدم به مرحلهٔ ثبوت نهاد ـ الخ-».

بخاری و تِرْمَذی از أبوهریره روایت نمودهاند که وی گفت: هیے کدام از اصحاب پیغمبر الله می نوشتان از من بیشتر نبود مگر روایات عبدالله بن عَمْرو به سبب آنکه او می نوشت و من نمی نوشتم. او مُحَدِّتین آنچه را که در صحیفهٔ محدیّتی یا عالمی

 $\leftarrow$ 

۱\_بغدادي آورده است كه: آنـچه عـبداللـه بـن عـمرو در صحيفـهٔ خـود كـه آن را «صحيفـهٔ صـادقـه»

یافت می شد روایت صحیحـهٔ مرویّه از او به شمار نمی آوردنـد مگر آنکـه آن محـدّث می گفت: من این روایت را از راوی آن شنیدهام، و آن را « وجادَه» نام می نهادند.

علاّمه شیخ مُصْطفی عبدالرّزّاق می گوید: « از عللی که باعث شد و حاجت به تدوین سنن را تأکید کرد شیوع روایت حدیث، و قلّت وثـوق بـه بعضـی از راویـان، و ظهور كذب در حديث از رسول اكرم ﷺ به واسطهٔ أسباب مذهبي و على سياسي بود. امّا اول زمان تدوین سنّت به معنی حقیقی در میان سالهای ۱۲۰ هـ و سالهای ۱۵۰ هـ واقع گشت.» ۱

### علماء به تدوین حدیث دست نیازیدند مگر از روی کراهت

چون علماء را امر به تدوین حدیث نمودند، آنان استجابت امر نکردند مگر از روی اکراه. و این به جهت آن بود که ایشان از کتابت حدیث، پس از آنکه سُنت صحابه قبل از آنان بر عدم کتابت و تدوین بوده است، پرهیز می کردهاند.

مَعْمَر از زُهْرى نقل مى كند كه گفت: كُنّا نَكْرَهُ كِتَابَ الْعِلْم حَتَّى أَكْرَهَنَا عَلَيْهِ فَ وَالاَءِ الأُمَرَاءُ، فَرَأَيْنَا أَلاَّ نَمْنَعَهُ أَحَداً مِنَ الْمُسْلِمِينَ. "

«ما این طور بودیم که از نوشتن علم ناخوشایند بودیم تا آنکه ما را ایـن امـیران بـه كتابت اكراه كردند، و در اين صورت ديديم كه أن را از احدى از مسلمين منع ننمائيم.»

مىنامىد تدويىن نموده بود و مانند جان خود آن را حفظ مىكرد، فقط أدعيه و صلواتى بود كه بدان مراجعه می نمود (برای اطّلاع از معرفت آنچه در این صحیفه بوده است به کتاب «شیخ المضيرة» مراجعه گردد.)

۱\_ ص ١٩٥ و ١٩٨ از كتاب «تمهيك لتاريخ الفلسفة الإسلاميّة».

٢ أبوالمليح گويد: أن كس كه زُهْري را اكراه بر كتابت حديث كرد هِشام بود، و مردم پس از آن شروع به نوشتن نمودند. و روایت ابن سعد در «طبقات » این طور می باشد: « فرأینا ألا یُمنَعَه أَحَدُ من المسلمين »، ص ١٣٥، ج ٢، ق/٢.

٣\_ ص ١٠٧ از كتاب «تقييد العلم».

و زُهْرى نيز اين طور مى گويد: اسْتَكْتَبَنِى الْمُلُوكُ فَاكْتَتَبْتُهُمْ، فَاسْتَحْيَيْتُ اللهَ إذْ كَتَبَهَا الْمُلُوكُ أَلاَّ أَكْتُبَهَا لِغَيْرهِمْ. \

«پادشاهان مرا به کتابت احادیث وادار کردند پس من برای آنان نوشتم. در این صورت از خدا شرمم آمد که پادشاهان برای خودشان نوشتهاند، من برای غیر ایشان ننویسم.»

و این فقط بدان سبب بود که مسلمین در اول اسلام همّشان مقصور بر کتابت قرآن بود. امّا حدیث را از طریق روایت و نقل سنّت به هم میسپردند و در این امر تنها به قوّهٔ ذاکره و حافظهٔ خود متّکی بودهاند.

# در عصر بنی امیّه، تدوین مرتّب و منظّمی را اعتبار نکر دند

علماء، عصر بنی امیّه را عصر تصنیف منظّم به شمار نیاورده اند، زیرا از آثار این عصر کتابهای جامعه و مبویّهای را نیافته اند، و آنچه را که یافته اند فقط آن بوده است که در قالب عمل و نوشتن ریخته شده است و علم واحدی را متحمّل نمی گردیده است، بلکه حدیث و فقه و نَحْو و لغت و خبر و امثال اینها را در مجموعهٔ واحدی به هم ضمیمه نموده بودند.

استاد عالم أحمد سِكَنْدَرى در كتاب خود: «تاريخ آداب اللّغة العربيّة» لا گويد: عصر دولت بنى اميّه منقضى گشت و غير از قواعد نحو و برخى احاديث و اقوال فقهاء از صحابه در تفسير چيزى مدوّن نگشت. و روايت شده است كه: خالدبن يزيد كتابهائى را در علم فَلَک و كيمياء ترتيب داد، و معاويه، عُبَيْدبن ساريَه را از

۱\_ص ۷۷، ج ۱ «جامع بين العلم و فضله» ابن عبدالبرّ.

۲ ـ ص ۷۲.

۳\_ آوردهاند که خالد بن یزید بن معاویه کتب فلاسفه و نجوم و کیمیاء و طب و حروب و غیرها را به عربی ترجمه کرد. و ترجمه ها احیاناً از لغت یونان به عبرانیّه و از عبرانیّه به سریانیّه و از سریانیّه به عربیّه بوده است. و او نخستین کسی است که کتب برای او گرد آمد و آنها را در

صنعا طلبید و او برای وی کتاب « الْمُلُوکُ وَ الأخبارُ الْمَاضِیَة » را نوشت، و وَهَببن مُنَبِّـه و زُهْری و موسیبن عَقَبَة در این زمینه أیضاً کتابهائی را نگاشتند.

ولیکن اینها قانع نمی کند که بَحَّاثین در تاریخ علوم و تصنیف، عصر بنی امیّه را عصر تصنیف محسوب دارند، زیرا که در آن عصر کتابهای جامع شاملِ مبوّب مفصّل نقش هستی به خود نگرفت. و تمام اینها مجموعهائی بود که بر حسب ورودشان و اتّفاق روایتشان تدوین می شدند.

غزالی در «احیاء العلوم» می گوید: «کتب و تصانیف، چیزهای حادثی می باشند و حتّی یکی از آنها در عصر صحابه و صدر عصر تابعین نبود، و حدوث آنها پس از سنهٔ ۱۲۰ هـ و پس از وفات جمیع صحابه و جُلِّ تابعین رضی الله عنهم بوده، و بعد از وفات سعیدبن مُسنیّب (وفات او سنهٔ ۱۰۰ هـ) و حسن بَصْری (وفات او سنهٔ ۱۰۰ هـ) و بعد از وفات خوبان و برگزیدگان از تابعین بوده است.

بلکه نخستین اصحاب، کتابت حدیث را ناپسند می شمردند و تصنیف کتب را مکروه می داشتند برای اینکه مردم از حفظ قرآن بدانها مشغول نگردند و از تدبّر و تفکّر باز نمانند، و می گفتند: سنّت را حفظ کنید همین طور که ما حفظ کرده ایم ....

و ملخّص و محصّل آنچه ذكر شد آن است كه: اولين مرحلهٔ تـدويـن حـديـث از

**<sup>←</sup>** 

خزینه نهاد \_ او در سال ۸۵ هـ بمرد.

٤ عبیدبن ساریکه؛ و در روایت شریهٔ جُرهٔمی: معاویه وی را از یمن به شام طلب کرد برای آنکه از او اخبار پادشاهان عرب و عجم را بپرسد. و امر کرد تا آنچه را که میگوید تدویت کنند و به او نسبت دهند، و این اولین تدوین در علم تاریخ میباشد. ( « فهرست» ابن ندیم طبع لیبسک ص ۸۹) و جاحظ در کتاب «بخلاء» گوید: او نمی دانست مگر ظاهر لفظ را. یعنی فقط راوی بود.

<sup>0 -</sup> ایس گفتار را أبوریّه از کتاب « تاریخ آداب اللّغة العربیّـة فی العصـر العبّاسـی » مطبـوع در مطبعـهٔ سـعادت مصـر سـنهٔ ۱۳۳۰ از تدویـن و تصنیـف در عصـر عبّاسـی، ج ۱، از ص ۷۱ تـا ص ۷۶ تـاب تـألیف شـیخ احمـد سـکندری مـدرس در مدرسـهٔ دارالعلـوم، بنـا بـه تعلیقـهٔ ص ۳۵۱ از ج ۱ کتـاب « النّجـوم الزاهـرة فی ملـوک مصـر و القـاهرة » طبـع دارالکتـب المصریـة، طبـع اول مطبعـهٔ دارالکتـب المصریـة در قاهره سنهٔ ۱۳۵۸ ذکر کرده است.

٦\_ ص ٧٩، ج ١، از طبع بولاق سنهٔ ١٢٩٦ هـ.

اواخر عصر بنی امیّه نشأت گرفت و بـر طریقـی غـیر مرتّب از صحـف پیچیـده بـه هـم و غیر منظّم بدون آنکه بر ابواب و فصولی منقسم باشد، بوده است.

و امکان دارد این طرز تدوین بر اساس تدریسی که در مجالس علمی آن زمان برپا می گشته است تحقّق یافته باشد، زیرا که آن مجالس اختصاص به علمی از علوم نداشت و مجلس واحد مشتمل بر علوم متعددهای بوده است.

عطاء می گوید: من مجلسی را گرامی تر و عظیم تر از مجلس ابن عبّ اس ندیدم و از جهت کثرت فقه و عظمت هیبت مانند آن نیافتم. اصحاب عربیّت از او سؤال می کردند، و اصحاب قرر از او سؤال می کردند، و اصحاب شعر از او سؤال می کردند و همهٔ ایشان از وادی گسترده و پهناوری بیرون می شدند. ا

و عُمَربن دینار می گوید: من مجلسی را به جامعیّت مجلس ابن عباس در هر خیری ندیدم: حلال و حرام و تفسیر قرآن و عربیّت و شعر.

این طُوْر اول از تدوین بود و از آن هیچ کتابی به ما واصل نگردیده است.

### تدوین در عصر عبّاسی

سِكَنْدرى مى گويد:

علماء در عصر عبّاسی نشاطی و سرعتی به تهذیب آنچه در کتب نوشته شده بود و به تدوین آنچه در سینه ها به حفظ نگهداری شده بود ابراز داشتند، و آنها را مرتّب و مبوّب نموده به صورت کتابهائی در قالب تصنیف ریختند.

و از قویترین اسباب در اقبال علماء بر تصنیف در این عصر، ترغیب و اهتمام خلیفه ابوجعفر منصور ۲ بر آن، و حمل او أئمّهٔ از فقهاء را بر جمع حدیث و فقه بود.

۱ ـ از عبدالرحمن بن أبى الزناد از پدرش روايت است كه او گفت: ما هر چه را از حلال و حرام بود مى نوشتيم؛ امّا ابن شهاب هر چه را كه مى شنيد مى نوشت. (ص ۷۳ ج ۱، جامع بيان العلم و فضله.)

۲\_ ابوجعفر منصور اولین خلیفهای است که برای او کتابهای سریانی و عجمی به عربی

وی علیرغم بُخْلی که داشت، در این راه اموال سرشاری را مصرف نمود.

و چنیـن آوردهانـد کـه: عنـایت وی در تشـیید و تعضیـد علـوم اسـلامیّه متوقّــف نگردید، بلکه او علماء و مترجمین را وادار مینمود آنان که از سریان و فارس بودند تا از فارسی و یونانی به عربی نقل کنند: علوم طب و سیاست و حکمت و فَلَک و تنجيم و آداب و منطق و غيرها را. '

بر این اصل او اولین حاکمی بـود کـه بـرای وی کتبـی از لغتـهای دیگـر بـه عربـی ترجمه شد، با وجود آنکه عنایت او به حدیث و جمع آوری و تدوین آن، عنایت فائقي بوده است تا به جائي كه چــون بــه او گفتــه شــد: هَــلْ بَقِــيَ مِــنْ لَــذَّاتِ الدُّنْيَــا شَــيْءُ لَمْ تَنَلُهُ ؟! فَقَالَ: بَقِيَتْ خَصْلَةٌ : أ نْ أَقْعُدَ فِي مِصْطَبَةٍ وَ حَوْلِي أَصْحَابُ الْحديثِ!

«أيا از لذّات دنيا چيزي هنوز باقي مانده است كه بدان نائل نگشته باشي؟! گفت: یک چیز باقی مانده است: آنکه روی مِصطبه و تختی بنشینم و گرداگرد من اصحاب حدیث بوده باشند!»

و چنانکه در بعضی از روایات وارد است: منصور همان کس است که به مالک ابن أنس اشاره نمود تا كتاب « مُوطَّأٌ »را بسازد.

صُولى مى گويد: منصور اعلم مردم به حديث و أنساب بود.

و شگفتی نیست در آنکه رجال حدیث در عهد منصور زیاد گردند و علماء در طلب آثار رسول اشتداد و اهتمام نمایند و در گردآوری و تدوینش رغبت کنند، با وجود آنكه عمرين عبدالعزيز گفته است: إنَّ السُّلْطَانَ بِمَنْزِلَةِ السُّوق يُجْلَبُ إِلَيْهَا مَا يُنْفَقُ فِيهَا؛ فَإِنْ كَانَ بَرًّا أَتَوْهُ ببرِّهِم،ْ وَ إِ نْ كَانَ فَاجِراً أَتَوْهُ بِفُجُورِهِمْ. `

ترجمه گشت. و نخستین کسی است که میان بنیعباس و علویین تفرقه افکند پس از آنکه امرشان برنهج واحد بود. در سنهٔ ۱۳٦ هـ دست به ولايت امور زد و در سنهٔ ۱۵۸ هـ بمرد.

١ـ ص ٧٢ از كتاب «تاريخ آداب اللّغة العربيّة» سكندري.

۲\_ در اینجا روایت دیگری است که أبوحازم أغرَج به سلیمانبن عبدالملک گفت: إنّما السلطان سوقٌ فما ينفق عنده حمل إليه. « سلطان فقط حكم بازارى را دارد، بس آنچه نزد او رواج

«حقاً و تحقیقاً سلطان به منزلهٔ بازار است که بدانجا کشانده می گردد متاعی که در آنجا مشتری دارد. اگر سلطان شخص پرهیزکار و پاکدامنی بود پرهیزکاری خود را برای او میبرند، و اگر شخص فاسق و فاجری بود فسق و فجورشان را برای او میبرند.»

ابن تغری بردی در حوادث سنهٔ ۱۲۳ بدین عبارت ذیل گوید:

ذَهَبى گويد: و در اين عصر (سنهٔ ١٤٣ هـ) علماء اسلام در تدويـن حديـث و فقـه و تفسير، شروع نمودند:

ابن جُرَيح الله در مكّه، تصانيف را تصنيف نمود (و در سنهٔ ١٥٠ هـ بمرد).

و سعیدبن أبی عُرُوبَة تصنیف کرد (و در سنهٔ ۱۵٦ بمرد).

و حَمَّادبن أبي سَلِمَة (در سنهٔ ١٦٧ بمرد) و غير اين دو نفر در بصره .

و أبو حَنيفَه، فقه و رأى را در كوفه تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٥٠ بمرد).

و أوزاعي در شام تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٥٦ و يا ١٥٧ بمرد).

و مالِک در مدینه «مُوَطَّأ» را تصنیف کرد (و در سنهٔ ۱۷۹ بمرد).

و ابن إسحق «مَغازى» را تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٥١ بمرد).

و مَعْمَر در يمن تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٥٣ بمرد).

و سُفْیان تَوْری ، کتاب «جامع» را در کوفه تصنیف کرد (و در سنهٔ ۱۶۱ بمرد).

و پس از اندکی هِشام ٔ کتب خود را تصنیف کرد (و در سنهٔ ۱۸۸ بمرد).

و لَيْث بن سَعْد تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٧٥ بمرد).

و عبدالله بن لهيعه تصنيف كرد (و در سنهٔ ١٧٤ بمرد).

و پس از آن ابن مُبَارک تصنیف کرد (و در سنهٔ ۱۸۱ بمرد).

و قاضى أبويوسف يعقوب (و در سنهٔ ١٨٢ بمرد).

 $\leftarrow$ 

دارد به سوی او حمل می گردد.»

۱\_وی عبدالملک بن عبدالعزیزبن جریج رومی است.
 ۲\_وی هشیم است و از اهل واسط بوده است.

و ابن و َهَب (و در سنهٔ ۱۹۷ بمرد).

و تبویب و تدوین علم رو به فزونی نهاد و کتب عربیّت و لغت و تاریخ و ایّام النّاس مرتّب و مبوّب گردید. و قبل از این عصر سایر علماء \_ و در روایتی (أئمّه)\_ چنین بودند که از حفظ تکلّم مینمودند و علم را از صحیفههای غیر مرتّبه روایت میکردند \_ تا پایان گفتار ذهبی. ا

و به علّت آنکه این دانشمندان در عصر واحدی میزیستند، علی التّحقیت معلوم نمیگردد که کدام یک از آنان در تدوین أسبق بودهاند. لهذا بعضی گفتهاند: نخستین مُصنِّف سعیدبن أبی عُرُوبَة بوده است، و بعضی ابن جُریْج، و بعضی ربیع بن صبیح، و بعضی حَمَّادبن سَلمَه را به شمار آوردهاند.

ابن حَجَر می گوید: او لین کس که به جمع حدیث پرداخت ربیع بن صبیح، و سعیدبن أبی عُرُوبَة بوده است تا اینکه بزرگان طبقهٔ ثالثه آقیام نمودند و احکام را تدوین کردند.

در این صورت مالِک کتاب «مُوطًاً» را نوشت و در آن احادیث قویّهٔ اهل حجاز را انتخاب و اختیار نمود و آن را با اقوال صحابه و تابعین و کسانی که بعد از آنان بودهاند ممزوج کرد.

دو حافظ: ابن حجر و عراقی می گویند: این جماعت در عصر واحد بودهاند؛ لهذا معلوم نمی شود کدام یک در تدوین سبقت داشته اند. و سپس به دنبال آنان جماعت کثیری از اهل عصرشان آمدند و در کیفیّت نَسْج عمل بر منوال ایشان

۱- ص ۳۵۱ ج ۱ از کتاب « النّجوم الزاهرة » و ص ۱۰۱ « تاریخ الخلفاء» سیوطی بنا به تعلیقه أبوریّه. و چون برای تطبیق به کتاب « النّجوم الزّاهرة » مراجعه شد، كاملاً حكایت، مطابق اصل بود به استثنای سنهٔ وفات این علماء اهل تدوین كه أبوریّه از نزد خود اضافه نموده است. و انتهای كلام ذهبی كه أبوریّه بدان اشاره نموده است، این میباشد: فسهُل وللیّه المحمد تناول العلم فأخذ الحفظ یتناقص، فلله الأمر كلّه انتهی كلام الذّهبی.

۲\_ طبقه در اصطلاح مشایخ عبارت است از جماعتی که در سن و ملاقات مشایخشان اشتراک دارند.

بودهاند، تا اینکه بعضی از پیشوایان علمی چنین دریافتند که باید حدیث پیامبر را بخصوصه جدا نوشت و تدوین نمود. و این پس از پایان قرن دوم و رأس صدهٔ سوم بوده است.

و از این مجموعهها به دست ما نرسیده است مگر « مُوطًاً» مالِک، و توصیفی فقط از برخی مجموعههای دگر. و همچنین در این عصر حدیث رسول الله با اقوال صحابه و فتاوای تابعین و ما بعد از تابعین در تدوین ممزوج بوده است همان طور که ابن حَجَر گفته است. و روزگار تدوین بر همین منهاج سپری شد تا انتهای دویست سال از هجرت؛ و این طَوْر دوم از أطوار تدوین بوده است.

#### تدوین بعد از دویست سال

تدوین پس از انقضای دویست سال صورت دیگری به خود گرفت. و آن ایس بود که حدیث رسول الله را جداگانه تدوین نمودند پس از آنکه مشوب بود به غیر آن که از حدیث نبود. بنابراین عبیدالله بن موسی عبّسی کوفی (متوفّی در سنهٔ ۲۱۳ هـ) مسندی تصنیف نمود. و مُسَددٌ بن مُسَرْهَد بَصری (متوفّی در سنهٔ ۲۸۸ هـ) مسندی تصنیف کرد. و حمیدی (متوفّی در سنهٔ ۲۱۹ هـ) مسندی نوشت و غیر ایشان. أئمّهٔ حدیث پس از ایشان به دنبال اثر آنان رفتند، مانند امام احمد (متوفّی در سنهٔ ۲۵۱) و غیرهما.

این تصانیف که به مسانید نامیده می شوند گرچه دارای مزیّت إفراد حدیث به تنهائی در تدوین می باشند و حدیث را با غیر آن مخلوط ننموده اند از اقوال صحابه و غیر اقوال صحابه، الا آنکه در آنها میان حدیث صحیح و غیر صحیح ـ از آنچه سیل روایت در این زمان از هر گونه حدیث به سویشان حمل می کرد ـ جمع گردیده بود به جهت آنکه تا این عصر، تقسیم حدیث به آنچه بر آن اصطلاح کرده بودند از صحیح و حسن و ضعیف نبود.

و به همین سبب بود که رتبهٔ این مسانید از رتبهٔ کتب سُنَن پائین تر بود، و به طور

مطلق جائز نبود استدلال و احتجاج به آنها. و ما باید پس از این دربارهٔ این مسانید بحث نمائیم و از منزله و مرتبهٔ آنها در میان کتب حدیث معروفه سخن گوئیم.

امر تدوین بر این نَهْج مستمر بماند تا آنکه طبقه بخاری رسید و از آنجا تألیف، صورت جدیدی به خود گرفت و در دور دگری وارد شد، و آن دورهٔ تنقیح و امتحان و اختبار بود. حافظ ابن حَجَر در مقدّمهٔ «فَتْحُ الْباری» گوید: از آنجائی که بخاری این تصانیف را دید و آنها را روایت کرد و از رائحهٔ طیّبه و بوی خوش آن استشمام نمود و از رخسارهٔ آن پرده بر گرفت، چنان یافت که آنها به حسب وضع در آنها روایات صحیحه و حسنه را مشتمل است و بسیاری از آنها را عنوان ضعیف شامل میگردد بنابراین نمی توان به آنها کلام راست و شایسته گفت؛ پس همّت خود را برانگیخت برای جمع حدیث صحیحی که در آن شخص امین شک نمی آورد، و عزمش را استوار ساخت تا آنچه را که از استادش: امیرالمؤمنین در حدیث و فقه: اسحقبن ابراهیم حَنْظَلی معروف به ابن راهوَیْه شنیده است به کار بندد ...

أبو عبدالله بن اسمعیل بخاری می گوید: ما نزد اسحق بن راهوییه بودیم، وی گفت: « ای کاش شما کتاب مختصری از صحیح سنت رسول الله شخص جمع می کردید!» گفتار او در دل من نشست و شروع کردم در جمع جامع صحیح.

# أطواری که تدوین در آن، حالات مختلفی به خود گرفت

از آنچه گذشت دستگیر شد که: احادیث رسول الله ـ صلـوات اللـه علیـه ـ را نـه در زمـان حیـاتش و نـه در عصـر صحابـه و بـزرگـان تـابعین تدویـن ننمودنـد، و اینکـه تدوین پا به عرصهٔ وجود نگـذارد مگـر در قـرن دوم از هجـرت در اواخـر عـهد بنیامیّـه، و اینکـه تـدوین در طـریق واحـدی راه خود را نپیمود بلکـه در اطـوار مختلفهای انقـلاب

۱\_ أبوريّه درتعليقـه گـويد: بلکـه جـعل و وضع حـديث، هـمان طـور کـه بـرای تـو مُبَـيّن خواهـد شد.
 ۲\_ ص ٤ از مقدّمهٔ «فتح الباری» تأليف ابن حَجَر.

حاصل نمود.

در ابتدای امر مجموعهای بود از روایت راویان از آنچه قوهٔ حافظهٔ آنان آن را حفظ کرده بود، و آن تدوین در صحیفههائی بوده است که جامع مبوبی آنها را محصور نمی کرده است. و این صحف با وجود حدیث، فقه و نحو و لغت و شعر و امثال این امور را در برداشته است از آن چیزهائی که طفولیّت تدوین بدان حکم می نموده است.

و این «طَوْر أول» از تدوین بوده است، و به ما از آن چیزی در کتاب مخصوص جامعی نرسیده است.

پس از آن، تدوین، «دورهٔ دوم» خود را شروع کرد و آن در عصر عباسیّون بود. علماء به واسطهٔ آنچه از شهر فارس به دست آوردند به را که در آن صحیفهها بود مُهَذَّب و مُرتّب نمودند، بعد از آنکه روایات زیادی را که در این عصر موجب زیادی آن می شد بدانها اضافه کردند. و در هر قسم از اینها کتابهائی نوشتند که آنها را بر عدّهٔ أبوابی از حدیث و آنچه مربوط به حدیث می شد، از اقوال صحابه و فتاوای تابعین تقسیم کردند، و در آنها مطلب ادبی و یا شعری را داخل ننمودند. و بسیاری از متقد می شد اسم حدیث را بر آنچه شامل آثار صحابه و تابعین می شد اطلاق می کردند.

و تدوین، این مَنْهج را به خود گرفت به جهت تبعیّت از ارتقاء تألیف در عصر بنی عبّاس. و علوم از یکدیگر جدا گشتند، بعضی از بعضی تمیز پیدا نمودند و مسائل هر علمی علیحده گرد آمد. و تدوین طور دوم خود را بدین کیفیّت تا آخر صدهٔ دوم به طور استمرار پیمود. و از آن کتب مُبَوبًه در این دوره به دست ما غیر از «مُوَطًا» مالِک رَحمَةُ الله چیزی واصل نگردیده است.

و پس از انقضاء صدهٔ دوم، تدوین شروع کرد تا در طریق دیگری گام نهد و بدین سبب آن را در «طور سوم» داخل نمود. علماء شروع نمودند تا آنچه از احادیث را که در عصرشان مدوّن گردیده بود بعد از آنکه مشوب به أقوال صحابه و غیرهم بود

- همان طور که گفتیم - جدا کردند. و در این باره مُسْنَدهای بسیاری تصنیف گردید که مشهور ترین آنها «مسند» احمد حُنْبَل میباشد که تا به حال در میان ما وجود دارد. و از آن در هنگام کلام از کتب حدیث سخن خواهیم گفت و مقدار مرتبه و منزلهٔ آن را از صحّت، و قیمتش را در میان کتب حدیث روشن خواهیم نمود.

مُسْنَد عبارت است از جمیع آنچه از هر صحابی روایت شده است ـ یعنی مطالبی که به او إسناد داده می شود ـ همه را در ابوابی جداگانه قرار دهند. موضوع حدیث خواه هر چه باشد، و درجهٔ آن از صحّت خواه هر چه باشد، به جهت آنکه تا آن أوان تمیز صحیح از غیر صحیح در تألیف به ظهور نپیوسته بود.

این مسانید تمام احادیث صحیحه و احادیث مجعوله و موضوعه را به طوری که گفتیم در برخود داشت. و عمل بدین نهج پیوسته ادامه داشت تا بُخاری و طبقهٔ او به ظهور آمدند؛ و بنابر این تدوین به «طَوْر رابع» انتقال پیدا کرد، و آن دورهٔ « تنقیح و اختیار» بوده است همان طور که قریباً ذکر نمودیم. در این دوران کتب مختصرهای را از حدیث برگزیدند که در آنها انتخاب نمودند آنچه را که صحیح شناختند طبق طریقه شان در بحث ، همچنانکه بخاری و مسلم و پیروانشان انجام دادند.

از هویّت و ماهیّت این کتابها در وقت گفتار از کتب حدیث سخن خواهیم داشت.

این طَوْر از تصنیف طَوْر أخیر میباشد؛ چرا که این کتب در نـزد اهـل سـنّت رنـگ اعتماد به خود گرفت.

امّا شیعه پس برای خودشان در حدیث کتابهائی را دارند که بدانها اعتماد میکنند، و وثوق ندارند به کتابی مگر بدانها. «و َ لِکُلِّ قَوْمٍ سُنَّةٌ و َ إِمَامُهَا» « و از برای هر طائفه و قومی سنّتی است بخصوص و امامی است که حافظ آن سنّت است ».

و از اینجا بـرای تو به طـور خـلاصه به دست آمـد کـه: تـدوین مُعْـتَمَكُ عَـلَیْه نـزد

جمهور واقع نشد مگر در نیمهٔ قرن سوم تا قرن چهارم. ا

در اینجا شیخ محمود أبوریه شروع می کند به بیان و تفصیل معایب تأخیر تدوین.

باری منظور ما از شرح و بیان أبوریه، پاسخ و جوابی است که در ضمن گفتار او به ادّعاهای بیجا و بی موقع محمّد عجّاج داده شده است. در این بیان، بَدُو تدوین را دانستیم، و سیر حدیث را تا طور چهارم آن که تصحیح حدیث پس از إفراد و مُجزاً نمودن آن از اقوال و آراء صحابه و آثار دیگر و علوم مباینه با نفس حدیث چون شعر و لغت بود، دانستیم که بالأخره تدوین سنّت به طور مجزا در رأس قرن سوم و پایان صدهٔ دوم بوده است. و اهتمام عمربن عبدالعزیز بدین امر، به چند جهت نقش عملی مهم ایفا ننمود:

اولاً ـ به جهت آنکه خلافتش دو سال و اندی دوام یافت و معلوم نشد که امر وی به تدوین در ابتدا بوده است، یا وسط، یا انتها؟ چرا که در صورت انتها یا وسط نزدیک به انتها، به واسطهٔ موانع خارجی صورت تحقیق طبعاً به خود نخواهد گرفت. و این است مفاد و مغزای سخن سیّد صدر در عدم معلوم بودن تاریخ امر او.

ثانیاً \_ او را به واسطهٔ عدالت نسبی، و محبّت به اهـل بیـت، و عـدم افـراط در بـذل اموال به بنیامیّه طبق حکّام سـابق بـر او، سـم دادنـد و کشـتند؛ و خلیفهٔ تـازه روی کـار آمده: یزید بن عبدالملک هم کاری نکرد و امری از او بـرای تدویـن صـورت نگرفت، تـا پس از چهار سال که او بمرد و حکومت به هشام بن عبدالملک رسید.

ثالثاً عمدهٔ امر عمربن عبدالعزیز به أبوبكر بن حَزْم بود نه بــه ابـن شِـهاب زُهْـرى. او به ابن حَــزْم نامـهاى نوشـت و وى را بـه تدويـن سـنّت رسـول اللــه فـرا خوانـد. امّا ابن حَـرْم به واسطـهٔ منع خـلفاى پـیشین بـالأخص ابوبـكر و عمر از كـتابت، چـون تدوین

١- «أَضْواءً على السّنة المحمدية أو دفاع عن الحديث » طبع سوم دارالمعارف مصر، ص
 ٢٥٨ تا ص ٢٦٨.

را خلاف مشروع و مباین با سیرهٔ صحابه می دانست از این عمل خودداری کرد و دعوت ابن عبدالعزیز را نپذیرفت و پیوسته تعلّل نمود تا او بمرد و تا چهار و پنج سالی که یزید خلیفه شد و امری از او صادر نشد، ابن حَزْم موقع را مغتنم شمرده از تدوین منصرف شد، و وفات عُمَر و روی کار آمدن یزید را بهرهٔ آسمانی و موقعیّت دینی روحانی برای خود به شمار می آورد.

رابعاً \_ابن شهاب به واسطهٔ نزدیکی با دربار بنیامیّه و هشام بن عبدالملک و قریب مدّت بیست سال در امارت و ولایت او بودن و سفر و حضر را با وی گذراندن، دعوت او را پذیرفت و دست به تدوین زد (البتّه تدوینی که به معنی مجموعهای از تداوین معروف آن عصر بوده است از سنّت و حدیث و آراء صحابه و خلفای اولین ابوبکر و عمر و عثمان و شعر و أدبیّت عرب و امثالها).

به همین جهت است که چون عالم مشخّص و مبرر درباری بود، و بنیامیّه آراء و احکامشان را از او اخذ می کردند و مصدر قضاوتهای حُکَّام امویان بود و بدین جهت شهرتی یافته بود، تدوین را به او نسبت دادند، آنهم نه در زمان عمر بن عبدالعزیز بلکه در سالیان پس از وی.

خالدبن مَعْدان حِمْصی با وجود آنکه هفتاد صحابی را ادراک کرده بود و بیست سال زودتر از زُهْری از دنیا رفته بود (چون فوت او در سنهٔ ۱۰۶ و فوت زهری در سنهٔ ۱۰۶ میباشد) و دارای کتاب و تدوین بود، معذلک چون درباری نبود او را نخستین مُدَوِّن به شمار نیاوردند، با آنکه بنا به روش اهل و امّت عامّه اگر اهل انصاف باشند باید او را اولین تدوین کننده به حساب آرند.

سید محمّد رشید رضا که او را از جهت واقعیّت اول مُدوّن میشمارد و می گوید: زُهْری فقط از جهت معروفیّت اولین مدوّن است، همین عجّاج خطیب به

۱\_ مجلّهٔ « المنار» ج ۱۰، ص ۷۵۷. او از شاگردان شاخص شیخ محمّد عبده می باشد که تفسیر « المنار» به املای شیخ و به قلم اوست. تولّدش در سینهٔ ۱۳۸۲ و وفاتش در سینهٔ ۱۳۵۵ هـ است.

وی می تازد و دو اشکال به او می نماید که هیچ یک از آنها دارای وزن و اعتبار نمی باشد. ا

ذهبی مردی است که از جهت تاریخ و علوم حدیث و اطّــلاع واسع بـر نظیر ایـن امور در میان عامّه بی نظیر و یا لاأقــل کـم نظیر می باشـد. در ایـن صـورت شـهادت او را در برابر گفتار سیوطی رد نمودن و بدون دلیل نپذیرفتن، از انصاف به دور است.

و امّا اینکه ایشان عبدالله بن عمرو را صاحب « صحیفهٔ صادقه» شمرده و آن را از مدوّنات خالصه در سنّت رسول الله در زمان آنحضرت و اقدم و أسبق از همهٔ صحایف حتّی صحیفهٔ ابورافع شمرده است، این هم ادّعائی است که اگر آن را بشکافیم از درون آن مطالب عَفِن و کریه الرّائحة آنقدر بیرون می آید که مشام هر انسانی را آلوده می نماید.

عبدالله بن عمروبن العاص، پسر عَمروعاصِ معروف و مشهور است که در خلاف با رسول خدا عظیمی از تاریخ را اشغال کرده است.

پسرش عبدالله خدمت پیامبر میرسید و مطالبی را مینوشت و از موافقین با حضرت امیرالمؤمنین علی بن ابیطالب الگی بود، چرا که با مطالبی که از پیامبر شنیده بود دربارهٔ آن حضرت به مقام شامخ و ولایت او خبیر و بصیر بود.

و لهذا هنگامی که معاویه به پدرش عمروعاص در مصر کاغذ نوشت و او را به جنگ با آن حضرت به شام فرا خواند و عمروعاص با دو پسرش: محمّد و عبدالله مشورت کرد ، محمّد پدر را به جنگ تحریض و ترغیب نمود ، امّا عبدالله پدر را نکوهش کرد و فضایل مولا را برایش شمرد و نشان داد که : مخاصمه با حضرت به خاطر حکومت مصر و معاونت معاویه در شام ، فروختن آخرت به دنیا و رهسپار جهنّم شدن است.

.

١- «السُّنَّة قبل التّدوين» ص ٣٦٢ تا ص ٣٦٤ تحت عنوان: آراء في التّدوين.

عمرو عاص به سخن او گوش فرا نداد و حرف محمّد را شنید و به سوی شام روانه شد. ولی معذلک در تاریخ ندیده ایم که عبدالله عملاً با عمروعاص مخالفت کرده باشد و برای کمک و معاونت امیرالمؤمنین الگیا در صفّین به یاران و اصحاب او بیبوندد، بلکه با پدرش در میان اصحاب معاویه \_ علیه الهاویة \_ بود. '

راجع به روایات مرویّه از عبدالله بن عَمْرو، و کتاب وی به نام «صحیفهٔ صادقه» که خودش آن را بدین اسم نامیده است، مطالب ضد و نقیض در میان علمای عامّه و کتابهایشان بسیار است:

در روایات کثیری از أبوهر رَبره که در جعل و تزویر در حدیث به خاطر طرفداری از معاویه و دربار او و مخالفت و خصومت باامیرالمؤمنین النایی ، یگانه فرد شاخص در میان اهل سنّت است و روایاتش سراسر کتب عامّه را فرا گرفته است، چنین وارد است که می گفت: هیچ یک از اصحاب پیغمبر روایتش به اندازهٔ من نمی باشد مگر عبدالله بن عمروعاص به جهت آنکه او می نوشت و من نمی نوشتم.

أبوريّه به تبع سيّد عبدالحسين شرف الدّين در كتاب « ابوهريره » كتابي به نام «شيخ المَضيرة: أبوهريرة» تدوين نموده است و به دنبال آن كتاب « أضواء» را نگاشته و پرده از مطالبي برداشته است كه تا به حال در ميان عامّه چنين پردهبرداري به وجود نيامده است.

و ما در اینجا برای شناختن هویّت کتاب «صحیفهٔ صادقه» و روایات عَمْرو، ناچاریم برخی از مطالب وی را که در ضمن ابحاث أبوهریّره و یا دخالت اسرائیلیّات و اخبار مکذوبه نوشته است در اینجا ذکر نمائیم. أبوریّه در تحت عنوان: «الإسْرًائیلیّات فی الحدیث» می گوید:

از آنجائی که شوکت دعوت محمّدیه قوّت یافت و بازویش استوار گشت ودر

۱ در ج ۲، از همین دورهٔ « امام شناسی» درس ۲۵ تا درس ۳۰ صفحهٔ ۲٤۰ تا ۲٤۲ مقداری از شرح حال عمروعاص و ولائش را به امیرالمؤمنین الگیا و سپس رجوعش را به واسطهٔ وعدهٔ معاویه حکومت مصر را به او آورده ایم.

برابر خود هر قدرتی را که منازعه مینمود خرد میکرد و درهم میکوبید، کسانی که در مقابل آن ایستادگی میکردند و راه آن را بر مردم سد مینمودند، پس از آنکه از دستبرد بدان با عِده و عُدهٔ قوت و نزاع عاجز شدند و فروماندند، هیچ چارهای نیندیشیدند مگر آنکه از طریق حیله و خدعه حمله ور شده و با مکر و کید آن را درهم شکنند.

و چون عداوت یهود به مؤمنین از همهٔ مردم شدیدتر بود؛ زیرا که ایشان خود را ملّت برگزیدهٔ خدا می پنداشتند و برای کسی غیر از خودشان قائل به فضیلتی نبودند و برای پیامبری بعد از موسی اقرار به رسالت نداشتند، راهبان و علمای آنان مخصوصاً وقتی که امرشان مغلوب شد و از دیارشان اخراج شدند در چارهای ندیدند از آنکه با استعانت از مکر و با توسیل به زیرکی وارد مبارزه گردند تا به مراد و مطلوبشان واصل گردند.

بنابراین اساس، مکر یهودی آنان را رهبری کرد تا تظاهر به اسلام نمایند و در باطنشان دین خود را محترم و گرامی بدارند. و قویترین کَهَنه از جهت زیرکی و شدیدترینشان از لحاظ مکر و فریب و خدعه، کَعْبُ الأَحْبار، و وَهَبَ بُن مُنَبُّه، و عبدالله بن سَلام بودهاند.

آنان چون دریافتند که حیلههایشان به واسطهٔ اظهار کردن ورع و تقوای دروغین، رونق یافت و مسلمین بدیشان آرامیش یافتهاند و گولشان را خوردهاند، اوّلین همّتشان را مصروف بر آن نمودند که مسلمین را از باطن دین و صمیم ایمانشان ضربه زنند، به اینکه دس و تزویر کنند در اصول اسلام که بر آنها قیام دارد آنچه از اساطیر و خرافات که میخواهند و از اساطیر و اوهام و تُرهاتی که خوشایند دارند؛ به جهت آنکه اصول دین را ضعیف و سست نمایند.

**474** 

\_

۱ عمر یهود خیبر را به اذرعات و غیرها در سنهٔ ۲۰ هـ اخراج کرد، و یهود نجران را به کوفه اخراج نمود، و وادی القری و نجران را میان مسلمین تقسیم کرد (ص ۱۰۸، ج ۸ « البدایــ و النهایــ » البنایــ » النهایــ » ابن کثیر) و این اخراج مخصوص کسانی بود که با رسول خدا

و به سبب آنکه از دستبرد به قرآن کریم عاجز شدند یون قرآن با تدوین محفوظ بود و هزاران نفر از مسلمین نگهبان و پاسدار آن بودند و بدین لحاظ قرآن در حفظ و مصونیّتی آنچنان درآمده بود که غیر ممکن بود در آن کلمهای را زیاد کنند و یا حرفی را دس و تغییر دهند به سوی حدیث کردن و روایت آوردن از رسول پرداختند، و به افتراء آن قدر که میخواستند وجهه گیری نمودند. بر پیغمبر مطالب و احادیثی را افترا بستند که از آن حضرت صادر نگردیده بود.

و آنچه آنها را بر این امر یاری و کمک می کرد آن بود که احادیثی که از رسول خدا در حیاتش صادر شده بود، نه معالمش محدود و نه اصولش محفوظ بود؛ چرا که در عصر آن حضرت صلوات الله علیه حدیث نوشته نشد به طوری که قرآن نوشته شده بود، و نه آنکه اصحابش پس از وی نوشتند. و در توان و قدرت هر شخص هوا پرستی و یا مداخله کنندهٔ ناشایستی در آن صورت می تواند بوده باشد که با افترائات خودش به پیامبر دس و تزویر و خدعه نماید و با دروغش بر او بجه هد و این کیدشان را بر ایشان آسان ساخت این که مشاهده کردند که صحابه در معرفت آنچه نمی دانند از امور گذشتهٔ عالم به آنها رجوع می نمایند.

و یهود به علّت آنکه دارای کتاب بودهاند و به علّت آنکه در میانشان علماء بودهاند، أساتید عرب به شمار می آمدند در آنچه از امور ادیان سالفه برایشان مجهول بوده است، اگر در کارشان مخلص و صادق بوده باشند.

حکیم: ابن خُلْدون چون در مقام گفتار از تفسیر نقلی برمی آید و آنکه آن مشتمل بر غَثٌ و سَمین و مقبول و مردود است، می گوید: و سبب این آن است که عرب اهل علم و کتاب نیستند، بلکه فقط بَدوی بودن و امِّی بودن بر آنان غلبه دارد. و چون میل پیدا می کردند تا اشراف حاصل کنند برای دانستن چیزهائی که نفوس

۱ ابن جوزی میگوید: چون قدرت نداشتند که در قرآن داخل سازند چیزی را که از قرآن نبوده است، گروههائی شروع کردند که در حدیث زیادتیهائی را وارد کنند، و تزویر و وضع کنند چیزهائی را که پیغمبر نگفته بوده است. (ص ۱۶، ج ۲، تاریخ ابن عساکر.)

بشر به آنها اشراف پیدا می کند که بفهمد و بداند از اسباب و علل موجودات عالم تکوین و ابتدای آفرینش و اسرار وجود، فقط از آن کسانی که پیش از آنان اهل کتاب بودهاند می پرسیدند و از آنها استفاده می نمودند. و ایشان عبارت بودهاند از اهل تورات از یهودیان، و از کسانی که اسلام آورده و پیرو دینشان شده بودند از مسیحیان مانند کَعْبُ الأَحْبَار، و وَهَبَ بن مُنَبّه، و عبدالله بن سلام و امثالهم.

بر این اساس تفاسیرشان از منقولاتی که نزد آنان بود مملو گشت. و علمای تفسیر در امثال این امور تساهل ورزیدند و کتب تفسیر از این منقولات پر شد؛ و اصل همهٔ آنها همان طور که گفتیم از تورات میباشد یا از آنچه خودشان افتراء ستهاند.۲

و در جای دیگر از مقد می خود می گوید: و بسیار اتفاق افتاده است برای مور خین و مفسرین و استادان و پیشوایان علوم نقلیّه که در حکایات و وقایع به غلط در افتاده اند. و این به جهت آن بوده است که بر مجرد نقل خواه درست باشد و خواه نادرست، اعتماد نموده اند و آنها را به اصولشان عرضه نداشته اند و به أشباهشان نادرست، اعتماد نموده اند و آنها را به صولشان عرضه نداشته اند و به أشباهشان قیاس نکرده اند و به معیار حکمت، توزین و آزمایش ننموده اند و وقوف بر طبایع موجودات نداشته اند و در اخباری که به دستشان می رسیده است تحکیم نظر و بصیرت در نَقْد و اختیار درشان موجود نبوده است. بنابراین از حق به دور افکنده شده گمراه شدند و در بیابان أوهام و غلط، حیران و سرگشته فرو مانده اند."

و دكتور أحمد أمين مي گويد:

بعضی از صحابه به وهب بن مُنَبِّه و کَعْبُ الأحْبار و عبدالله بن سلام متّصل شدهاند، و تابعین به ابن جُریْج متّصل گشتند؛ و این جماعت معلومات و کارهائی

۱\_ دأب و عادت ابن اسحق این بود که علوم را از یهود و نصاری اخذ می کرد و در کتابهای خود، ایشان را به اهل علم اوّل می نامید. (ص ۸، ح ۱۸، معجم الأدباء.)

۲ و۳ ـ «مقـدّمـهٔ ابن خـلدون» بـه تـرتـيب صـفحهٔ ۲۹۹ و ٤٤٠ و صـفحهٔ ۹.

٤ در «الكنى و الألقاب» محدَّث قمّى ج ١، ص ٢٨٠ در ترجمهٔ ابن الرومي گويد:

داشتهاند که آنها را از تورات و انجیل و شروح و حواشی آنها روایت می کردهاند.

بنابراین مسلمین باکی در خود ندیدند که در کنار آیات قرآن آنها را هم حکایت بنمایند. و روی این اصل بود که منابع قرآن و تفسیر، متورم شده، صورت ضخامت به خود گرفت. (ا هر)

روی این زمینهٔ کلّی بود که آن کشیشان و علمای آنان در دین اسلام اکاذیب و ترگهاتی را انتشار دادند که گاهی چنین می پنداشتند آنها از کتابشان بوده و یا از مکنون علمشان سرچشمه گرفته است، و گاهی ادّعا می کردند آنها را از پیغمبر شنیدهاند با وجود آنکه از دروغها و افترائهای خودشان بوده است. و از کجا صحابه راهی به فهم آنها و تمیز صدق از کذب کلامشان را داشتهاند که بتوانند با تفطّن دریابند و تمیز غث وسمین را بدهند؟!

و صحابه از طرفی به لغت عِبْرانی که کتب آنها بود علم و شناسائی نداشتند، و از طرف دیگر از جهت دُهاء و زیرکی، و از جهت مکر و خدعه ضعیف تر و پائین تر از ایشان بودند. و به واسطهٔ این علل و اسباب بود که در میان صحابه بازار این اکاذیب رواج پیدا کرد و اصحاب و تابعینشان هر آنچه را که این زیرکان القاء می نمودند بدون نَقْد و آزمایش تلقی به قبول می کردند و چنین اعتبار می نمودند که صحیح است و شکّی در آن نمی باشد."

أَبُورَيَّه نيز در تحت عنوان: « هَلْ يَجُوزُر واكيةُ الإسْرائيليَّات » مي گويد:

شریعت اسلامیّه آمد و تمام شرایع ما قبل خود را نسخ کرد و اگر چه باقی گذاشت اصول عقائد و آنچه را که با آن معارضهای نداشت از اموری که خداوند

٣٦٦

←

<sup>→</sup> ابوالحسن على بن العبّاس بن جريج (سريج خ ل).

<sup>1</sup>\_ص ١٣٩، ج ٢، «ضُحَى الإسلام».

۲\_ بخاری روایت کرده است از أبوهریره که: اهل کتاب، تورات را به لغت عیری میخواندهاند و برای اهل اسلام به لغت عربی بازگو میکردهاند. ص ۲۸۵، ج ۲.

٣\_ « أضواء على السّنة المحمّديّة » طبع سوم از ص ١٤٥ تا ص ١٤٧.

پیمبران خود را به سوی خلایق با آن امور ارسال فرمود و قرآن کریم روشن ساخت که اهل کتاب (یهود و نصاری) از نزد خود کتابهایی را نوشتهاند تا در برابر آن ثمن قلیلی را اخذ کنند.

و بدین علّت بود که رسول خدا مسلمین را نهی نمودند که از اهل کتاب امری را اخذ کنند که مخالف اصول دین خدا و آداب و احکامش بوده باشد. و چون یک نفر از مسلمین را می دید که از آنان چیزی نقل می نماید به شدّت به غضب درمی آمد. احمدبن حَنْبَل از جابر بن عبدالله روایت کرده است که: عُمَر بن خَطَّاب کتابی را که از بعضی اهل کتاب به دستش رسیده بود به نزد پیغمبر آورد و آن را بر پیغمبر قرائت کرد.

پیامبر به غضب آمد و گفت: أُمُهُو ّگُونَ الْفِیهَا یَابْنَ الْخُطَّـابِ؟!و اَلَّـذِی نَفْسِـی بِیَـدِهِ لَـوْ أَنَّ مُوسَى حَیًّا مَا وَسِعَهُ إِلاَّ لَنْ یَتَبَعَنـی!

« ای پسر خطّاب! آیا شما خودتان را در این حفرهٔ مطالب کتاب سقوط میدهید؟! سوگند به آن کس که جان من در دست اوست اگر موسی زنده بود چارهای غیر از متابعت مرا نداشت.»

و در روايتي وارد است كه: فَغَضِبَ وَ قَــال َ: لَقَـدْ جِئْتُكُـمْ بِـهَا بَيْضَـاءَ نَقِيَّـةً! لاَ تَسْـأَلُوا أَهْلِ الْكِتَابِ عَنْ شَيْء فَيُحْبِرُوكُمْ بِحَقِّ فَتُكُذِّبُوا بِهِ، أَ وْ بِبَاطِلَ فَتُصَدِّقُوا بِهِ.

«رسول خدا خشمگین شد و فرمود: تحقیقاً من آن را برای شما سپید و پاکیزه و مُصَفَّی آوردهام! شما از اهل کتاب چیزی را نپرسید؛ زیرا به شما خبر به حتق میدهند و آن خبر را تکذیب می کنید، و یا خبر به باطل می دهند و شما آن خبر را تصدیق می نمائید!»

و بخارى از ابوهُ رَيره روايت كرده است كه: لاَ تُصَدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلاَ

ا ـ هَوكَ يَــ هُوكَ هُوكَاً كان هَوْكاً: يعنى احمق شد. هَـوَّكَ تَــهُويكاً: حَفَـرَ الــهُوكَة، يعنى حفـره را كنـد. هَوَّكَهُ: حَمَّقَهُ، يعنى او را تحميق كرد و نسبت به حُمق داد.

تُكَذِّبُوهُمْ، وَ قُولُوا: آمَنَّا بِاللَّهِ وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَ إِلَــهُنَا وَ الَـهُكُمْو اَحِـدُ وَ نَحْـنُ لَهُ مُسْلمُونَ.

«رسول خدا فرمود: اهل کتاب را نه تصدیق کنید و نه تکذیب! و بگوئید: ما ایمان آوردهایم به خدا و به آنچه به سوی ما نازل شده است و به آنچه به سوی شما نازل شده است، و ما در برابر او تسلیم شدگانیم!»

و بخاری از حدیث زُهْری از ابن عبّاس روایت کرده است که او گفت:

كَيْفَ تَسْأَلُونَ أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَـَى ْ وَ كِتَـابُكُمُ الَّـذِى أَنـزَلَ اللــهُ عَلَى رَسُولِ اللــهِ أَحْدَثُ الْكُتُبِ تَقْرُووُنَهُ مَحْضاً لَـمْ يَشُبْ. وَ قَدْ حَدَّثَكُمْ أَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ بَدَّلُوا كِتَابَ اللــهِ وَ غَيَّرُوهُ وَ كَتَبُوا بِأَيْدِيهِمُ الْكِتَابَ وَ قَالُوا : هُوَ مِنْ عِنْدِاللـهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً!

«شما دربارهٔ مسئلهای از اهل کتاب چیزی را می پرسید در حالی که کتاب شما که آن را خداوند بر رسول خدا نازل کرده است تازه ترین کتب سماوی است، شما آن را می خوانید پاک و صافی بدون آنکه غِشِّی و خیانتی و اختلاطی در آن به وجود آمده باشد. و این کتاب با شما گفتاری داشته است که: اهل کتاب، کتاب الله شان را تبدیل و تغییر داده اند و با دستهای خود کتابی را نوشتند و گفتند: این از نزد خداست برای آنکه با فروش آن ثمن اندکی خریداری کنند.

آیا این علوم و معارفی که به شما رسیده است شما را از سؤال یهود و نصاری نهی نکرده است؟! نه، سوگند به خدا ما از ایشان حتّی یک نفر را هم ندیدیم که دربارهٔ آنچه بر شما نازل شده است از شما چیزی را سؤال کند.»

و ابن جرير از عبدالله بن مسعود روايت ميكند كه وي گفت: لاَ تَسْأَلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ عَنْ شَيْءٍ فَإِنَّهُمْ لَنْ يَهْدُوكُمْ وَ قَدْ ضَلُّوا. إِمَّا أَنْ تُكَذَّبُوا بِحَقٍّ أَ وْ تُصَدِّقُوا بِبَاطِلٍ!

«شما راجع به چیزی از اهل کتاب سؤال ننمائید؛ زیرا در حالی که خُودشان

گمراه میباشند نمی توانند شما را هدایت کنند! بنابراین در برابر سخنانشان یا تکذیب حق را می کنید و یا تصدیق باطل را!»

این است روایات صحیحهای که با عقل و دیـن موافقـت دارد، آن روایـاتی کـه نـزد محقّقین معروف هستند. ا

اینها بعضی از آن چیزهائی است که از پیغمبر صلوات الله علیه روایت شده است دربارهٔ نهی اخذ از اهل کتاب ولیکن دیری نیائید که امر منقلب شد، پس از آنکه بعضی از مسلمین گول خوردند از کسانی که از جملهٔ علماء و أحبار یهود بوده و از روی مکر و خدعه اسلام اختیار کرده بودند.

در این حال ظاهر شد احادیثی که به پیغمبر شنگ نسبت می دادند که اخذ از یهود و نصاری را مباح کرده و آنچه را که از آن نهی به عمل آمده بود نسخ می نمود.

أبوهُرَيره و عبدالله بن عَمْروعاص و غيرهما روايت كردند كه رسول خدا گفت: حَدِّثُوا عَنْ بَنِي إسْرَائيلَ وَ لاَ حَرَجَا « از بني اسرائيل حديث كنيد بدون هيچ باكي!» بايد دانست كه أبوهريره و عبدالله بن عَمْرو از شاگردان كَعْب الأحْبار بودهاند.

و اخبار وارد است به آنکه: دومیی که عبدالله بن عمروبن العاص باشد در روز جنگ یَرموک زَامِلَتَیْن از علوم اهل کتاب را به غنیمت به چنگ آورد و دأبش این طور بود که از آن دو زامِلَه روایت می کرد. و ابن حَجَر این جمله را اضافه دارد که:

فَتَجَنَّبَ الْأَخْذَ عَنْهُ لِذَلِكَ كَثِيـرٌ مِنْ أَئمَّةِ التَّابِعِيـنَ. «بدين جـهت بـود كـه بسـيارى از پيشوايان تابعين از گرفتن و روايت كردن از او اجتناب كردند. ، »

۱\_ص ٤، ج ١، «تفسير ابن كثير».

۲ ـ زامِلَه عبارت است از شتری که بر آن طعام و متاع را حمل میکنند؛ و بعضی گفتهاند: هـ ر حیوانی که بر آن طعام و متاع را حمل میکنند خواه شتر باشد یا غیر شتر. ( « لسان العرب » مادّهٔ زَمَل، ج ۱۳، ص ۳۲۹)

۳\_ص ۱۱۷، ج ۱، «فتح الباری» در شرح «صحیح» بخاری.

٤\_ «أضواءٌ على السّنة المحمّديّة» طبع سوم، ص ١٦٣ و ص ١٦٤.

بارى تمام اينها مطالبي بود براي شناختن ريشه إسرائيليّات و كيفيّت نفوذ كعب الأحبار و أقران او و دس و تزوير در روايات چه از ناحيهٔ خودشان، و چه از ناحية إسناد به رسول الله على . و چون دانسته شد كه اعظم از تلامذه كعب الأحبار أبوهريره و عبدالله بن عمرو بودهاند، ميزان سخافت و بي مقداري تمام مرويّات اين دو نفر دستگیر مے گردد که آن روایات ساخته و پرداختهٔ این یهودی اسلام نمای سابقه دار منافق بوده است، مضافاً بـ آنکه در میان اهل سنّت از لحاظ کثرت روایت مانند این دو نفر را سراغ نداریم به طوری که کتب عامّه مشحون از روایات آنهاست واصول و فروعشان بدانها وابسته مي باشد. و اگر بنا بشود روايات اين دو نفر و استادشان كعب الأحبار از كتابها اخراج گردد \_ كه چارهاي هم جز اخراج ندارند \_ قسمت معظم کتابها فرو میریـزد و عامّـه دسـت خـالی میمانند، و ایـن مسـألهای اسـت که به شدّت دارد بنیان و بنیاد کتب صحاح و مسانید و سنن آنها را تهدید می کند و با تحقيقات عالم محقّ ق سيّد شرف الدّين عاملي، و به ييروي از او با تحقيقات عالم نبیه و روشن ضمیر شیخ محمود ابوریّه و تألیف کتابهای نفیس و مدقّقانه: « أبوهريرة » و « شيخ المَضيرة » غوغا و اضطرابي در حوزهها و مجامع و محافل اهل سنّت بريا شده است. مضافاً به آنكه تحقيقات و اكتشافات مستشرقين و آفتابي ساختن اكاذيب و دروغهاي أبوهريره و عبدالله بن عمرو و ماشابههما تكاني شدیدتر به سنّت توخالی و بدون محتوای آنان میدهد و راه گریز و گزیری نخواهند يافت جز رجوع به روايات و حديث و تاريخ و تفسير اهل البيت چنانكه انشاءالله تعالى روى اين اصل مباحثي در آتيه خواهيم داشت.

أبوريّه در كتاب « شيخ المَضيرة : أبوهريرة » بحثى در تحت عنوان «أبُوهَرْيَرَةَ أَكْشُرُ الصَّحَابَةِ تَحْدِيثاً» آورده است كه چون با مطلب فعلى ما كه بحث پيرامون عبداللهبن عمرو و «صحيفهٔ صادقه» مى باشد تناسب بسيار دارد و ضمناً از عبدالله و صحيفهٔ وى بحث به عمل آمده است، لازم است بدان اشاره كنيم:

وى مى گـويد: رجال حـديث اتّفاق و اجـماع كـردهاند بر آنكـه ابوهريره از جـهت

كثرت حديث از رسول الله مانند ندارد در حالى كه همان طور كه گفتيم: فقط يك سال ونه ماه با پيغمبر مصاحبت داشته است.

أبومحمّدبن حَزْم ذكر نموده است كه: « مُسْند» بقیبن مخلّد فقط از حدیث ابوهریره به تعداد ۵۳۷۶ حدیث را در بردارد كه بخاری ٤٤٦ حدیث از آن را روایت كرده است و این موجب آن شده است كه صحابه احادیث ابوهریره را انكار كرده و وی را همان طور كه بعداً خواهیم دید مرد مُنْكَری به شمار آورند.

این حقیقتی است معروف و مشهور ولیکن ما او را طبق روایت بخـاری و غـیر او آ چنین می یابیم که میگوید:

« مَا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ أَحَدُّ أَكْثَرَ حَدِيثاً مِنِّى إِلاَّ مَاكَانَ مِــنْ عَبْدِاللـــهِ بْـنِ عَمْــرو؛ ۖ فَقَــدْ كَانَ يَكْتُبُ وَ لاَ أَكْتُبُ.» '

«هیچ یک از اصحاب پیغمبر روایتشان از من بیشتر نیست مگر حدیثی که از عبداللهبن عمرو می باشد؛ زیرا که او حدیث را می نوشت و من نمی نوشتم.»

اینک اگر مقایسهای از تمام مرویّات ابن عمرو با ابوهریره انجام دهیم چنین در

۱\_ وی ابوعبدالرّحمن بقی بن مخلّد اندلسی است که از حفّاظ حدیث و أئمّه دین بوده و اندلس را از علم سرشار خود پر کرده است. او تفسیری دارد که آن را بر تفسیر ابن جریر فضیلت داده اند و برای او در حدیث، «مصنَّف کبیر» اوست که آن را در حدیث هر صحابی بر اساس فقه و بیان احکام مرتّب گردانیده است. بنابراین آن مصنَّف و مسند می باشد. او مردی بود حر و آزاد و از احدی تقلید نکرد. در سنهٔ ۱۸۱ هـ متولّد و در سنهٔ ۲۷۲ وفات یافت.

۲\_ ص ۱٦٧، ج ١، «فتح الباري».

۳ وی یکی از عبداللههای سهگانه میباشد که از کعب الأحبار روایت کردهاند و در روز جنگ یرموک به دو بار شتر (زاملتین) از کتب اهل کتاب رسید وآن دو را برای مردم نقل و روایت مینمود. و بدین سبب بود که عدّهٔ کثیری از أئمّه تابعین از اخذ روایت از او تجنّب میورزیدند و به وی گفته میشد: «لاتحدّثنا عن الزّاملتین» «برای ما از آن دو بار شتر کتاب حدیث مگو»

3 این قضیه را ابن حجر در ص ۱۹۷ از ج ۱، « فتح الباری » آورده است و در « مسند» احمد از ابوهریره روایت است که: « أنَّ ابن عَمرو کان یکتب بیده و کنت لا أکتب بیدی » . « ابن عمرو با دستش می نوشت و من با دستم نمی نوشتم »

می یابیم که: ابن عَمْرو در نزد ابن جَوْزی ۷۰۰ حدیث دارد یعنی به نسبت ۱/۸ از آنچه ابوهریره روایت نموده است. بخاری از او هفت و مسلم بیست روایت آورده است.

و شاید این اعتراف ابوهریره از وی در اوّل امرش هنگامی که در میان بزرگان صحابه و علمائشان میزیست صادر گردیده است؛ چرا که میترسید آنچه را که روایت نموده است بر او انکار کنند. ولیکن چون برای وی جو خالی ماند و روایت برای او مباح گردید ـ پس از مقتل عُمَر، و موت بزرگان از اصحاب ـ ابوهریره زیادتر روایت می کرد و در این قضیّه راه افراط می پیمود، و مخصوصاً در عهد معاویه که از پشتیبانی شدید وی برخوردار بود؛ معاویهای که قدر او را بالا برد و تکیه گاه و پشت و پناه او بود به طوری که انشاء الله تعالی خواهی دید.

و بعضی گمان نمودهاند که از این گفتار ابوهریره چنین مستفاد می شود که: عبدالله بن عَمْرو تحقیقاً تمام مسموعات خود را از رسول خدا نوشته است، و بدین عمل تمام مرویّات او متواتر لفظی و معنوی می گردد. و تمام مکتوبات وی پس از او به واسطهٔ کتابت همچنین محفوظ مانده است همان طوری که قرآن با کتابت محفوظ مانده است؛ و علیهذا مرویّات او افادهٔ علم می کند و اصل صحیح معتمد در میان مسلمین می باشد پس از کتاب الله المُبین.

ولیکن آنچه معروف است آن است که احادیث ابن عمرو در کتب اهل سنّت از همان طریقی به دست آمده است که تمام احادیث غیر او از صحابه به دست آمده است و آن طریق روایت است، نه سبیل کتابت. و تمام آنچه از مکتوباتش اینک

۱- از خیثمة بن عبدالر حمن روایت است که: به ابوهریره گفتیم: حَد تُنسی! او گفت: تَسْأَلُنسی و بینکم علماء مصحه و المهار من الشیطان. « چگونه از من می پرسی که برای تو حدیث گویم در حالی که در میان شما علماء، اصحاب محمد، و در پناه آورده شده خدا از شیطان وجود دارند؟» مراد از در پناه آورده شده، عمّار یاسر می باشد. و عماربن یاسر در وقعه صغین سنه ۳۷ به شهادت رسید. و از این حدیث، روشن می گردد که: ابوهریره تا ایس تاریخ می ترسیده است برای مردم از رسول خدا صلوات الله علیه، حدیث نماید.

دانسته می شود همین است که: او صحیفه ای داشته است که آن را « صادقه » می نامیده است. و چنین ذکر نموده اند که این صحیفه فقط حامل أدعیه ای بوده است که منسوب به پیغمبر بوده است که انسان چون صبح کند و یا شب کند آن أدعیه را بگوید. و چنین مشهود است که این صحیفه دارای قیمتی نمی باشد و با چیزی هموزن نیست.

در کتاب «تأویل مُخْتَلَف الْحدِیث» ' و کتاب « معارف» ' که هر دوی آنها از ابن قُتَیْبَه می باشد، بدین عبارت وارد است:

مغیره گفت: برای عبدالله بن عمرو صحیفهای است که صادقه نامیده می شود، و من دوست ندارم آن را در برابر دو فلس (دو پول سیاه اندک) بخرم و برای خودم بوده باشد: کائت لِعَبْدِالله بْنِ عَمْرو صحیفَة تُسَمَّی الصَّادِقَة، مَا یَسُرُّنِی أَنَّهَا لِی بفَلْسَیْن. "، '

۱ و۲\_ به ترتیب ص ۹۳ و ص ۲۰۰.

۳- از «مسند» احمد از ابو راشد حبرانی روایت است که گفت: من به نزد عبدالله بن عمرو بن العاص آمدم و گفتم: برای ما آنچه را از رسول خدا شنیدهای بیان کن صحیفهای را در برابرم افکند و گفت: این است آنچه رسول خدا شنیدهای من نوشته است. چون در آن نگریستم دیدم در آن است که: ابوبکر صدیق گفت: ای رسول الله به من تعلیم کن در وقتی که در صبح و یا در شب وارد می شوم چه بگویم رسول خدا گفت: ای ابوبکر بگو: اللهم فاطر السموات و الأرض، عالم الغیب و الشهادة، لا إله إلا أنت بر ب گُل شیء و ملیکه، أعوذبك من شر نفسی و من شر الشیطان و شرکه، و أن اقترف علی نفسی سوءاً أو أجره السی مسلم تا آخر حدیث شمارهٔ ۱۸۵۱ ص

و مقریزی روایت کرده است از حیوة بن شریح که گفت من وارد شدم بر حسینبن شفی بن مانع أصبحی و او می گفت: فَعَلَ و الله فلان « قسم به خدا که فلان کس کار را کرد.» گفتم: چه کار را کرده؟ فقال: عمد إلى کتابین کان شفی سمعهما من عبداللهبن عمرو بن العاص، أحدهما: قضی رسول

باری اینک که قدری هویّت کعب الأحبار و أبوهریره و عبداللهبن عمرو روشن شد، باید دانست که: روایات هیچیک از آنان نزد شیعه اعتبار ندارد، و حدیثشان مردود است، و چون سندی به یکی از ایشان منتهی گردد آن روایت از درجهٔ اعتبار ساقط می باشد.

امًا عامّه که تمام اصحاب رسول خدا را به معنای اعم آن یعنی هر کس با اسلام ظاهری آنحضرت را ملاقات کرده باشد، عادل و بدون گناه می دانند و جمیع صحابه را منزّه و مبرّی از کذب و خیانت معرّفی می کنند، طبعاً این روایات را دارای هر مضمونی باشد می پذیرند و به مجرّد آنکه سندش به صحابی منتهی گردد بدون چون و چرا بدون ملاحظهٔ تطبیق مضمون آن با واقع هرچه باشد می پذیرند. البتّه روایات کعب یهودی مخررّب و از میان براندازندهٔ اسلام، و ابوهریره صدرنشین کاخ تزویر و خدعه و جعل روایت کاذبه در دربار معاویه اولین متهتّک در اسلام، برای آنان مهم نیست چون صحابه جمیعاً مغفور و مورد رحمت خداوندی می باشند، از معاویه و غیره همگی صحیح القول و العمل نزد ایشان به شمار می آیند.

روی این اصل از طرفی، و از طرف دیگر خصوصیّت عِرْق طرفداری از بنیامیّه و امثالهم و بیارزشی و بلکه بیاعتباری اهل بیت که از لابلای صفحات کتاب « السُّنَّة قبل التدوین» مشهود است، مُصنّف کتاب: محمّد عجّاج خطیب برای «صحیفهٔ صادقهٔ» عبداللهبن عمرو، و صحیفهٔ صحیحهٔ وَهَب بن مُنَبًه ارزش والائی

**<sup>←</sup>** 

الله فی کذا و قال رسول الله کذا. و الأخر ما یکون من الأحداث إلى یوم القیامة، فرمی بهما بین العولة و الرباب. ص ۱۳۳۳ ب ۲ « خطط» مقریزی: «گفت: به دو کتابی که شفی (پدرم) آنها را از عبدالله بن عمرو شنیده بود روی نمود، که یکی از آن دو این بود که: رسول خدا فلان حکم را کرد، و رسول خدا فلان قول را گفت؛ و دیگری عبارت بود از وقایع و حوادثی که تا روز قیامت پیدا می شود؛ و آن دو مکتوب را در میان خوله و رباب بیفکند. خوله و رباب نام دو کشتی بزرگ است از کشتیهای جسر که هر دو در سر جسر لنگر می اندازند آن محلی که پشت فسطاط (چادر) است. و چون بزرگ هستند کشتیهای دیگر از زیر آن عبور می کنند.

٤\_ «شيخ المضيرة»، طبع دوّم ص ١٠٨ تا ص ١١٠.

قائل است و با هر گونه سعی و کوشش و إرائهٔ مطالب غیر واقعی میخواهد آن صحیفه را از صحف معتبرهٔ معمولهٔ مشهوره، و صاحبش را صحابی معصوم و منزه از کذب و خیانت قلمداد کند، امّا أنّی لَهٔ ذَلِك؟ در جائی میبینیم که در خود اهل سنّت آنان که عِرْق نَصْب و عداوت با آل محمّد را ندارند، صریحاً این صحیفه را به واسطهٔ خیانتهای مصنفش از درجهٔ اعتبار ساقط میدانند.

اینک قدری به برخی از گفتار محمّد عجّاج نظر انداخته و ســپس بحــث مختصری را پیرامون آن می آوریم:

او مى گويد: الصَّحِيفَهُ الصَّادِقَةُ لِعَبْدِاللَّهِ بْنِ عَمْرِوبْنِ الْعَاصِ (تولَّـد ٧ سـال قبـل از هجرت).

رسول خدا الله به عبدالله بن عمر الها اجازه داد تا حدیث را بنویسد به جهت اینکه نویسندهٔ خوبی بود؛ بنابراین او از آن حضرت بسیار نوشت. و صحیفهٔ ابن عمرو مه موسوم شد به « صحیفهٔ صادقه» همان طور که نویسندهاش این نام را برای آن می خواست، به سبب آنکه آن را از رسول الله صلّی الله علیه (وآله) و سلّم نوشته است بنابراین راستین روایتی است که از پیغمبر روایت شده است. آن را مجاهدبن جبر (۲۱-۱۰۶ هـ) نزد عبدالله بن عمرو دیده است و رفته است تا آن را برگیرد، و عبدالله به وی گفته است: مَه ْ یَا غُلاَم بَنِی مَحْزُومٍ. «آرام باش ای جوان از طائفهٔ بنی مخزوم!»

مجاهد می گوید: من به او گفتم: تو چیزی را ننوشته ای که از من کتمان داری! گفت: (هَذِهِ الصَّادِقَةُ فِیهَا مَا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ الله صلّی الله علیه (وآله) و سلّم و لَیْس بَیْنِی و بَیْنَهُ أُحَدً. '«این صحیفه ای است که در آن است آنچه را من از رسول خدا صلّی الله علیه (وآله) و سلّم شنیده ام در حالی که میان من و او یک نفر دیگر نبوده است.»

200

و این صحیفه بسیار برای ابن عمرو، عزیز و گرامی بود تا به جائی که گفته بود: مَایَرْغُبُنی فِی الْعَیَاةِ إِلاَّ الصَّادِقَةُ وَ الْوَهْطُ. ( « من عشقی به زندگی ندارم مگر آنکه صادقه و وَهْط مرا به میل زندگی وامی دارند.»

و چه بسا آن را از ترس گم شدن در صندوقی که دارای حلقه هائی بوده است نگهداری می کرد. و این صحیفه را پس از مرگ او اهلش نگهداری نمودند! و به نظر أرجح آن است که: نوادهٔ وی عمرو بن شُعَیْب عادتش این بود که از آن روایت می نمود. "

و همان طور که ابن أثیر می گوید، صحیفهٔ عبدالله بن عمرو هزار حدیث را در برداشته است؛ الا اینکه جمیع احادیث مرویهٔ عمرو بن شعیب از پدرش از جدیش بالغ بر پانصد عدد نمی گردد. و از آنجائی که «صحیفهٔ صادقه» همان طور که ابن عمرو با خط خودش نوشته است به دست ما نرسیده است، امّا امام احمد محتوای آن را در مسندش نقل کرده است همچنانکه کتب سنن دیگر مقدار بسیاری از آن را در برگرفته است.

و براى اين صحيفه اهميّت علمى عظيمى است؛ چون وثيقه علميّه تاريخيّهاى مى باشد كه اثبات كتابت حديث شريف نبوى را مى كند كه در مقابل رسول الله و با اجازهٔ او تحقّق پذيرفته است.

در اینجا محمّد عجّاج بر این گفتار خود تعلیقهای دارد و آن اینکه: بعضی از اهل علم بر «صحیفهٔ صادقه» طعن و اشکال وارد کردهاند مانند مُغیّرةبن مقسم ضَبّی

۱ « سنن » دارمی، ج ۱، ص ۱۲۷. و در همین جا آمده است که: وَهُ ط زمینی بوده است برای عمروعاص که آن را به صدقات داده بود و خودش قیام به آن را برعهده داشت.

۲\_ « مسند» امام احمد، ص ۱۷۱ حدیث ٦٦٤٥، ج ۱. و کتاب علم مقدّسی، ص ۳۰ با اسناد صحیح.

۳\_«تهذیب التّهذیب» ج ۸، ص ٤٨ و ص ٤٩.

٤\_ «أسد الغابة» ج ٣، ص ٢٣٣.

همان کس که گفت: کائت لِعَبْدِ اللهِ بَنِ عَمْرو صحیفه ای بُوده است به نام صادقه، و من خوش لِی بِفَلْسَیْن. «برای عبدالله بن عمرو صحیفه ای بوده است به نام صادقه، و من خوش ندارم که آن در مقابل دو فلس برای من باشد.» نظر کن در « تأویل مختلف الحدیث » ص ۹۳. و در « میزان الاعتدال» ص ۹۳، ج ۲ به این عبارت است: مَایسُرُنِی أنَّ صحیفة عَبْدِاللهِ بْنِ عَمْرو عِنْدِی بِتَمْرَتَیْنِ أَوْ بِفَلْسَیْنِ. « مرا خوشایند نیست که صحیفهٔ عبدالله بن عمرو نزد من باشد در برابر دو دانهٔ خرما یا دو فلس.»

آنگاه عجّاج می گوید: اگر این روایت از مغیره به صحّت پیوندد جائز نیست آن را بر ظاهرش حمل کنیم و قبولش نمائیم به طوری که همین معنی مقتضای آن باشد؛ چون مغیره آن را در معرض روایات ضعیفه ذکر کرده است. واگر نسخهٔ ابن عمرو ضعیف باشد ضعف آن به علّت وجاده ابودنش می باشد؛ چرا که مغیره قبول نمی کند اینکه در نزد وی این صحیفه باشد به طریقی که راویان آن را حمل می نمایند. چون و جاده ضعیفترین طرق تحمّل روایت است. علماء اهل حدیث دوست نداشتند آنکه اخبار را از صحیفه ها نقل کنند، بلکه از مشایخ نقل نمایند.

و جائز نيست كلام مغيره را بر غير اين، حمل نمائيم به علّت آنكه ثابت شده است. است كه: عبدالله آن را در برابر رسول الله صلّى الله عليه (وآله) و سلّم نوشته است. ـ تا آخر تعليقهٔ مفصل او.

سپس عجّاج دنبال مطلب را ادامه می دهد که: عبدالله بر شاگردانش حدیث را املاء می نمود و کتاب الله می از آندو در آن این بوده است: قضی رسول الله صلی الله علیه

۱ ـ بعضی اوقات مشایخ احادیث و روایات را برای شاگرد میخوانند و به او اجازهٔ روایت میدهند، و بعضی میدهند، و بعضی اوقات شاگردان نزد مشایخ میخوانند و آنان اجازهٔ روایت میدهند، و بعضی اوقات حدیثی را به نوشتهٔ شیخی مییابند و آن شیخ میگوید: این نوشتجات حدیث مین میباشد. این را طریق وجاده نامند.

۲\_ «تاریخ دمشق» ج ٦، ص ٤٩.

(وآله) و سلّم فِي كَذَا، وَ قَالَ رَسُولُ الله صلّى الله عليه (وآله) و سلّم كَـذَا. و در ديگـرى: مَا يَكُونُ مِنَ الأحْدَاثِ إِلَى يَوْمِ الْقِيامَةِ. \

و الآن ما متعرّض نمی شویم مگر صحیفهٔ صادقه را، چرا که در نزد ابن عمرو کتب کثیرهای از اهل کتاب بوده است که در روز یَر مُوک به غنیمت به وی رسیده است در زامِلَتیْن (دو عدد بار شتر).

و بشر مَریسی ادّعا نموده است که: عبدالله بن عمرو برای مردم کتب آن دو بار شتر را از زبان پیغمبر روایت می نموده است، و لهذا به او گفته می شده است: لاَتُحَدِّثْنَا عَنِ الزّامِلَتَیْن! «برای ما از زبان رسول الله از کتب بنی اسرائیل که در دو زامله به تو رسیده است، حدیث بیان مکن!»

و این دعوائی است باطل چرا که تحقیقاً ابن عمرو در نقلش و روایت ش امین بوده است. او ابداً چیزی را که از پیغمبر روایت میکند به اهل کتاب نسبت نمیدهد، و چیزی را که از اهل کتاب روایت میکند به پیغمبر صلّی الله علیه (وآله) و سلّم نسبت نمیدهد.

در اینجا أیضاً عجّاج در تعلیقه می گوید: محمود ابوریّه صاحب کتاب « أضواءً علی السُّنَّة المحمّدیّیة» در صفحهٔ ۱۹۲ هامش (۳) گوید: عبدالله بن عمرو به دو زامله از کتب اهل کتاب رسید و آنها را برای مردم (از پیغمبر) روایت می کرد، بدین واسطه کثیری از أئمّهٔ تابعین از اخذ روایات وی اجتناب کردند و به او می گفتند: لائحد تناعن الزامِلَتیْن . (ص ۱۹۲۱، ج ۱، فتح الباری) ـ انتهی.

پس از آن میگوید: و بسیار عجیب است که انسانی مثل این خبر را بشنود و تصدیق نماید؛ زیرا که اصحاب پیامبر از جهت لسان، راستگوترین مردم بودهاند و از جهت دل، پاکیزهترین و از جهت خلوص، خالص ترین تمام مردم نسبت

۱ـ « خِطط» مقریـزی ج ۲، ص ۳۳۲ و ص ۳۳۳. و در اینجـا عجـاج ذیـــل روایــت را کــه بــه شــطً
 افکـندن دو کـتاب ابن عــمرو باشــد، و مـا از ابوریّه نقـل کـردیم، سـاقـط نمـوده است.

٢\_ «السُّنَّة قبل التدوين» طبع سوم، ص ٣٤٨ تا ص ٣٥١.

به رسول الله بودهاند. در این صورت کذب و دروغ امثال عبدالله بن عمرو هی بر رسول خدا معقول نمی باشد تا آنکه آنچه را که از اهل کتاب شنیدهاند به پیغمبر نسبت دهند.

چون این مطلب را دیدم با شتاب به سوی « فتح الباری» گریختم؛ و خدا گواه است که آن خالی از عبارت أبُوریَّه بود. پس در قول ابن حجر لفظ ( از پیغمبر) نیست. آن را کاتب از نزد خود افزوده است.

آیا تکذیب صحابه و افتراء بر آنها و انتحال بر علماء امثال ابن حجر و غیره از امانت علمیه شمرده می شود؟؟ و تحقیقاً بر ما سوءنیّت ابوریّه در مواضع کثیری ثابت گردیده است که برخی از آنها در ضمن بحث ما در پیرامون ابوهریره ظاهر می شود. ا

اینک که اطراف و جوانب گفتار عجّاج خطیب به دست آمد و فی الجمله مُدَّعا و دلیل او مبیّن شد، موقع آن است که فی الجمله بررسی نموده و نقاط ضعف و اشکال وی را در آن مکشوف داریم:

وی همانطور که دیده شد عبداللهبنعمرو را امین در نقل، و صحیفهٔ او را صحیفهٔ در صحیفهٔ او را صحیفهٔ مکتوبهٔ از جانب رسول اکرم شک میداند و آن را اولین کتاب مُدوّن در اسلام می شمرد، و از کتاب ابورافِع مقد می پندارد، ولی در تمام این مدّعاها محل تأمّل و اشکال هست.

اوَّلاً امانت او را در نقل چگونه می توانیم بپذیریم در جائی که دیدیم: ابن قُتیْبهٔ دینوری عالم جلیل و متتبّع و امام اهل سنّت و متفّق علیه در میان جمیع دانشمندان عامّه، صحیفهٔ او را در کتاب « المُؤتَلف و المُخْتَلَف » و در کتاب « معارف» تضعیف می کند؟!

و عالم خبیر اهل تسنّن که در گفتارش برای عامّه جای اشکال نیست: مُغِیرة بن

\_

۱\_ همین مصدر، پاورقی ص ۳۵۱.

مقسم ضَبِّي آن را به دو دانهٔ خرما و یا به دو پولک سیاه (فَلْسَین) نمی خرد؟!

و بشر مريسى كه گفتارش ميان عامّه سَند و مُسْتند است صريحاً او را تفسيق نموده و گفته است: وى روايات مأخوذهٔ از دو بار شتر از كتب واصلهٔ از غنيمت يَرْمُوك را مطالعه كرده و آنها را از قول رسول الله به مردم مى گفته و نسبت به آنحضرت مى داده است؟!

و ابن حَجَر در «فتح الباری» آورده است که: به واسطهٔ نقل بار شتری از کتب اهــل کتاب، کثیری از أئمّهٔ تابعین از روایات او خودداری و تجنّب نمودهاند؟!

ما می گوئیم: اولاً نقل از رسول الله و إسناد زاملتین یهود و بنی اسرائیل را به آن حضرت خیانت عظیمی است؛ و تجنّب کثیری از أئمّهٔ تابعین از روایات او و از صحیفهٔ صادقهٔ او بدون جهت نمی باشد. و اینکه عجّاج می گوید: این قول باطل است زیرا تحقیقاً عبدالله بن عمرو امین در نقل بوده است و مگر می شود صحابی رسول الله دروغ بگوید و خیانت کند؟!

این سخن مصادرهٔ به مطلوب و وارد ساختن دلیل را در عین مدیما است. آری صحابه همگی عادل نبودهاند، مانند سایر افراد بشر در میانشان صحیح و سقیم، و درست و نادرست، و صالح و طالح بودهاند. و این توهیم بیجا و باطل عامیه است که جمیع صحابه را چهارده قرن است که عادل و پاک و منزه از گناه، و صادق و صدیق می پندارند و بدانها برچسب عصمت و طهارت می زنند؛ خواه کعب الأحبار و وهیب بن مُنبّه و عبدالله بن سلام باشند، یا أبوهر یرو، و عبدالله بن عمروبن العاص، یا خود عمروعاص و معاویة بن ابی سفیان، یا مُغیرة بن شُعبه و أبوعبیدهٔ جراح، و یا عثمان بن عَفّان و مروان بن حَکّم، و یا ابوبکر و عُمَر. و بالأخره هر کس با پیامبر ملاقاتی با اسلام داشت او صحابی است و بدون گناه. این است منطق عامّه.

این منطق در نظر آنان اسلام را واژگون، فرشته را به صورت دیو، و دیو را به صورت فرشته تبدیل نموده است. تا به جائی که امروزه در میان خود عامه افرادی همچون دکتر طه حسین، و شیخ محمد عبده، و سید محمد رشید رضا، و احمد

امين و عبدالحليم جُنْدى و شيخ محمود أبُوريَّه و امثالهم، افراد بسيارى پيدا شده اند كه پا بر روى اين اعتقاد جاهلى نهاده، و صريحاً در كتب عديده خود اعلام نموده اند: سنّت رسول الله آزاد نمى گردد مگر آنكه از اعتقاد به عدالت صحابه و از حَصْر اجتهاد در امامان اربعهٔ عامّه دست برداريم. و ما چون بحث از عدالت صحابه را بحثى مستقل انشاء الله در آينده خواهيم داشت، فعلاً به همين مختصر اكتفامى گردد.

حالا شما فرض کنید: عبدالله بن عمرو، مطالب إسرائیلیّات زاملتین را به پیغمبر هم نسبت نداده باشد، بلکه از نزد خود گفته باشد و یا با بیان سند از کتب یهود بیان کرده باشد؛ این هم خیانت است. در جائی که آن روایات أکیده و مؤکّده از رسول الله را در منع مطالعهٔ کتب اهل کتاب و عصبانیّت و غضب آن حضرت را به عُمَر دیدیم که فقط باید قرآن رسول الله را که پاک و مُنقًی میباشد قرائت کرد و سنت او را فقط به کار بست؛ در این صورت مطالعه و بیان کتب منسوخهٔ مزورهٔ مُحَرّفهٔ یهود و نصاری مجور ندارد؛ خصوصاً با نهی اکید آیات قرآن از نزدیکی و آشنائی و پیوند با ایشان که خود قسمت معظمی از کتاب الله را شامل گردیده است.

این مسألهٔ غامضی نیست؛ هر کس مختصر اطّلاع از روایات و سیرهٔ رسول الله داشته باشد به مختصر تأمّل در می بابد که: روایت ابوهریره و عبدالله بن عَمْرو از رسول خدا که: حَدِّثُوا عَنْ بَنی إسْرائیل و لا حَرَج ! «از اسرائیلیّات بدون هیچ واهمه و باک هر چه می خواهید روایت کنید!» روایتی دروغ و مجعول و موضوع می باشد که این دو نفر شیّاد دروغپرداز برای رواج بازارشان وضع نموده اند.

اگر روایتی را مجهول دانستیم باید در متن و مضمون به کتاب خدا عرضه بداریم. این روایت مرویّه از ایشان را چون به کتاب الله عرضه می داریم قرآن به شدیّت آن را طرد و رد می کند و باید آن را طبق دستور: فَاضْرِبُوهُ عَلَی الْجِدار به دیوار بزنیم به جرم مخالفت با کتاب الله.

عجيب است كه عجّاج با اعتراف به سن عبدالله بن عَمرو كه در سنه ٦٥ هـجرى

مرده است، و اعتراف به صحیفه و کتاب ابورافع که آن هم بدون شک در سنهٔ ۳۵ هم وفات کرده است، معذلک اصرار دارد که: کتاب عبدالله مقدم است بر ابورافع با اینکه سی سال ابورافع مقدم بوده است. و نیز بنگرید بدین عبارت او: اگر خبر کتاب ابورافع صحیح باشد شرف أولویت برای او در تألیف بوده است نه در تدوین!

مگر در اینجا تألیف غیر از تدوین است؟! مگر ابورافع که غلام عبّاس و سپس غلام پیامبر بود و در زمان حضرت با کنیز حضرت سَلْمَی ازدواج کرد و در زمان حضرت رافع بزرگترین اولاد او به دنیا آمد و طبعاً عاقله مرد و سال دیده بوده است و کتاب «سُنن و احکام و قضایا» را در زمان خود رسول اکرم تدوین کرده است، از عبداللهبن عمرو که تولّدش ۷ سال قبل از هجرت بوده، و در زمان رحلت رسول الله نوجوانی ۱۸ ساله بوده است، مقد م در همه چیز محسوب نمی گردد؟!

من متحیّرم از محاسبهٔ عجّاج خطیب کـه بـا چـه محاسـبهای وی را بـر أبورافـع در تدوین مقدّم شمرده است؟

اگر میزان تقدّم، کتابت در زمان پیغمبر است، و فرض کنید که صحیفهٔ صادقه هم در زمان آن حضرت نوشته شده باشد، ابورافع هم کتاب سُنن و احکام و قضایا را در زمان رسول الله نوشته است! و اگر میزان تقد م سن بوده است، ابورافع از عبدالله مسن بروده است! و اگر میزان تقدّم در وفات است، ابورافع سی سال زودتر از عبدالله رحلت کرده است.

آری هر چه فکر می کنم فقط گناه ابورافع تشیّع او و ولای خالص او به مولی امیرالمؤمنین علیّبن ابیطالب است که خود و خاندانش از فَدَویان و شیعیان آنحضرت بودهاند. این است گناه ابورافع که باید در این محاسبه او را از عبداللهبن عمرو با آن صحیفهٔ مجهولهٔ مطعونه مؤخّر داشت.

ا در ص ٣٤٦ از «السّنّة قبل التّدوين » گويد: و كان عند أبى رافع مولى رسول الله صلّى الله عليه الله عليه (وآله) و سلّم ( ـ ٣٤٥ هـ ) كتابٌ فيه استفتاح الصّلوة، دفعه إلى أبى بكربن عبدالرّحمنبن السحارث ( ـ ٩٤ هـ) أحد الفقهاء السّبعة. انظر « الكفاية»، ص ٣٣٠.

اینجا به خاطر دارم عبارتی را که شیخ محمود أبوریّه در کتاب « أضواء» پس از بیان جریانهائی از تنهائی مولی الموالی و بی مقدار شمردن ارزشهای او و بی اعتنائی نمودن به او و خود را مقدیم بسر آن بحر بیکران و دریای پهناور علم دانستن، آورده و کأنّه بدون اختیار این جمله از دهانش پریده است که: لَكَ الله یَا عَلِی یا

آخر ای عجّاج! ای مرد اهل مطالعهٔ جامعهٔ امروز! مگر سیّد حسن صدر در کتاب خود غیر از تقدّم ابورافع در تدوین که از شیعیان میباشد چه خطا و گناهی از وی سر زده بود تا شما دو صفحه مطالبی بی سروپا و بدون ارزش علمی، در مقام ردّ او ساخته و پرداخته و تحویل دادید؟!

هر طلبهٔ نوباوه می داند که: رَدِّ مُغیرهٔ ضَبِّی بر صحیفهٔ صادقه که به قدر دو فلس در نزد او قیمت ندارد، عنوان و جاده بودن آن نیست بلکه همان خیانتی است که مانند بسیاری از أئمهٔ تابعین از عبدالله دیده اند.

خوب است زودتر از گفتارتان و از حمایت کتب سنن که مشحون از روایات ابوهریره و امثاله میباشد، دست بردارید و الا گرفتار مناقشات أمثال کُلْدزیدهر آلمانی خواهید شد و یکسره فاتحهٔ جمیع کتب سُنن و مسانیدتان را میخوانند که خواندهاند، آن وقت است که به حرف ماگوش خواهید داد و اعتراف خواهید نمود که اولین مُدوّن در اسلام امیرالمؤمنین الگیلا، و سپس ابورافع و سلمان و أبوذر و صحیفهٔ سجّادیّه است تا برسد به کتابهای حضرت باقر و حضرت صادق الگیلان.

شما در کتاب ۵۳۵ صفحه ای خود که دربارهٔ تدویت در اسلام بحث نموده اید، با چند سطر فقط اشاره ای به تدویت امیرالمؤمنین النگی نموده اید و فقط با یک سطر و نیم دربارهٔ حضرت صادق بحث کرده اید:

۱- « السّنّة قبل التّدوين» ص ٣٤٥: وقد اشتهرت صحيفة أميرالمؤمنين على بن أبيطالب الّتى كان يعلّقها في سيفه؛ فيها أسنان الإبل، و أشياء من الـجراحات، وحرم الـمدينة، و لا يقتل مسلم بكافر. (انظر مسندالإمام احمد، ص ٤٤ و ٣٥ و ١٢١ و ١٣١، ج ٢، و « فتــــ البـــارى» ص ٨٣، ج ٧، و ردّ الدارمي على بشر ص ١٣٠)

و كَانَ عِنْدَ مُحَمَّدٍ الْبَاقِرِبِن عَلِيّ بْنِ الْحُسَيْنِ (٥٦ ـ١١٤ هـ) كُتُبٌ كَثيرة سَمِعَ بَعْضَهَا مِنْهُ ابنُهُ جَعْفَرُ الصَّادِق، و قَراً بَعْضَهَا. ( « و نرد محمّد باقربن على بن الحسين (٥٦ ـ١١٤ هـ) كتب كثيرهاى بود كه بعضى از آنها را پسرش جعفر صادق شنيد، و بعضى از آنها را خواند.»

وی و با چند کلمه مطلب را بهم سرآوردن، جز ارائهٔ عِرق اُمَویّت و جانبداری از دربار معاویه و همدستانش چیزی را در بر ندارد. مُسْتَشار عبدالحلیم جندی مرد سنّی مذهب مصری کتابی به نام « الإمام جعفر الصادق » مینویسد؛ کتاب ۲۸۸ صفحه ای؛ و به قدری دقیق و گسترده بحث می کند که حقّاً انسان در شگفت می ماند که این مرد سنّی مذهب بوده است. وی دربارهٔ حضرت صادق الگی اثبات می کند که نه تنها تشیّع مرهون علم و خدمت حضرت امام صادق، بلکه جمیع اسلام وابسته و پیوسته بدان امام می باشد و بلکه عالم بشریّت و جهان علم و حقیقت امروزه متّکی به علوم جعفری می باشد. این است امام صادق!

و امّا نص عبارت ابوریّه که از «فتح الباری» ج ۱، ص ۱۹۷ حکایت نموده است این است:

فَقَدر وَى أبوهريرة و عَبدالله بُن عَمْروبن العاص و غيرهُما أنَّ رسول الله قال: حَدِّثُوا عَن بَنى إسْرائيلَ وَ لاَ حَرَجَ! وَ أَبُوهُرَيْرة و عبدالله بن عَمْرو مِنْ تلاميذ كعب الأحبار؛ وَ قَدْ جَاءتِ الأخبار بأنَّ الثانى \_ و هو عبدالله بن عَمْروبن العاص \_ أصاب

١\_ همين مصدر، ص ٣٥٤.

۲\_ همین مصدر، ص ۳۵۸.

يَوْم اليَرْمُوك ـز امِلَتَيـن من علوم أهل الكتابِ فكان يُحَدِّثُ منهما.

و زاد ابن حَجَر: فَتَجَنَّبَ الأخذَ عنه لذلك كثيـرٌ مِن أئمَّة التَّابعيـنَ. '

و آنچه را که ابن حَجَر در «فتح الباری» ج ۱، ص ۱٦٧ هفت سطر به آخر صفحه مانده، در مقام دلیل چهارم، از علّت عدم أخذ علماء، و در علّت قلّت روایات عبدالله بن عَمرو نسبت به أبوهریره، با وجود آنکه ابوهریره اعتراف دارد بر آنکه: روایات عبدالله از روایات او بیشتر می باشد، آن است که:

رَابِعُها أَنَّ عَبداللهِ كَانَ قد ظَفَرَ في الشَّام بحملِ جَمَلِ من كُتُب أهل الكتابِ فكان يَنْظُرُ فيها و يُحَدِّثُ منها، فَتَجَنَّب الأخذَ عنه لذلك كَثيرٌ من أئمَّة التَّابِعينَ؛ و الله أعلم. ٢

اینک هر چه مینگریم تفاوتی در حکایت أبوریّه با نقل ابن حَجَر نمیباشد و نسبت دس و تزویر به أبوریّه دادن بدون مورد است.

و محصّل گفتار ما اثبات اولين مُدَوِّن در اسلام بودن ابورافع است، بعد از مقام ثبوت، و للّه الحمد و له الشّكر با اين بحث روشن شد كه: گفتار آيةالله سيّد حسن صدر در كتاب «تأسيس الشّيعة لعلوم الإسلام» بحثى است صحيح و نظريّهاى است مطابق با واقع.

باری در ابتدای فصل از ابورافع ذکر شد که: عبیدالله بن أبی رافع کتابی فِیمَن حَضَر صِفِّین مع عَلیً و أولاده؛ و علی بن أبی رافع کتابی فی فنون الفِقه علی مذهب اهل البیت تألیف کرده اند."

سَلْمان فارسى و أبوذر غِفارى، دو صحابى مُدَوِّن بودهاند سيّد حسن صَدر فرموده است: أولَ مَنْ صَنَّفَ في الآثار أبوعبدالله سلمان

١ ـ «أضواءً على السّنّة الـمحمّديّة» طبع سوم، ص ١٦٢.

٢-«فتح الباري بـشرح صحيح البخاري» الطّبعة الرابعة، ١٤٠٨ هـ، دار احياء التّراث العربي.

٣- «الفصول المهمّة في تأليف الأمّة» آية الله سيّد عبدالحسين شرف الدّين موسوى، طبع پنجم، ص ١٧٩ و ص ١٨٠.

وی کتاب حدیث جاثلیق رومی را که پس از رسول اکرم، او را پادشاه روم فرستاد، تصنیف نموده است. شیخ أبو جعفر طوسی در « فهرست مصنفین شیعه» او را ذکر نموده است. و شیخ رشیدالدین أبوعبدالله محمّد بن علیّ بن شَهْر آشوب مازندرانی در کتاب خود در رجال شیعه به نام « مَعالم العلماء» گوید: و صحیح آن است که اولین مصنف در آثار، امیرالمؤمنین و پس از وی سلمان فارسی بوده است.

و از أبوحاتم سَهْل بن محمّد سجِسْتانی متوفّی در سنهٔ دویست و پنجاه در کتاب «الزِینَة» در جزء سوم در تفسیر الفاظ متداوله در میان اهل علم گذشت که می گوید: «اولین اسمی که در اسلام در عهد رسول الله فی ظاهر شد لفظ شیعه بود. و این لقب چهار نفر از صحابهٔ رسول الله بود: «أبوذر ، و سلمان فارسی، و مِقْداد بن أسود، و عمّار بن یاسِر، تا أوان صِفِین که این اسم در میان موالیان علی الگی منتشر گشت.» بنابراین به نص امام أبوحاتم، این چهار نفر صحابه از شیعیان امیرالمؤمنین الگیگای می باشند.

سپس مرحوم سیّد حسن صدر فرموده است: بدانکه اولین تصنیف کننده در آثار بعد از سلمان فارسی أبوذر غفاری بوده است.

ابوذر صحابی رسول الله میباشد که دارای کتاب «المخطبة» است که در آن امور واقعهٔ پس از پیغمبر را شرح نموده است. آن را شمیخ ابوجعفر طوسی در «فهرست» ذکر کرده است و إسناد خودش را در روایت آن به ابوذر رسانیده است.

و شیخ ابن شهر آشوب مازندرانی در «مَعالم العلماء» گوید: صحیح آن است که: او لین کسی که در آثار تصنیف نموده است، امیرالمؤمنین الگیالاً، و پس از وی سلمان فارسی، و سپس ابوذر غفاری رضی الله عنهما بودهاند. ا

٣٨٦

۱\_ « تأسيس الشيعة لعلوم الاسلام» ص ۲۸۰ و ص ۲۸۱.

و در کتاب «الشّیعة و فنون الإسلام» فرماید: شیخ رشید الدّین ابن شهر آشوب در اول کتابش: «مَعالم العلماء» در جواب ترتیبی که در تصنیف از غزالی حکایت نموده است که: اولین کتابی که در اسلام تصنیف شده است کتاب ابن جریح در آثار؛ و «حُرُوف التّفسیر» از مجاهِد و عَطاء در مکّه، و سپس کتاب مَعْمَربن راشِد صَنْعانی در یمن، و پس از آن کتاب «مُوطًا» مالک بن أنس، و سپس « جامع» سُفیان ثَوْری میباشد، با این عبارت پاسخ داده است که: بلکه صحیح آن است که: اولین کسی که در اسلام تصنیف نمود امیرالمؤمنین الگین ، و پس از او سلمان فارسی مینه و پس از او ابوذر غفاری شهر، و پس از او امربخ بن نُباته، و پس از او عُبیدالله بن أبی رافِع، و پس از او «صحیفهٔ کامله» از زین العابدین الگین بوده است ـ تا آخر گفتارش.

و شیخ أبوالعبّاس نَجاشی طبقهٔ اول از مصنّفین را به مانند ما ذکر کرده است مگر اینکه تعیین سابق از آنها را ننموده است؛ و همچنین ترتیب میانشان را بیان نکرده است. و همچنین شیخ أبوجعفر طوسی ایشان را بدون ترتیب ذکر کرده است.

بنابراین شاید شیخ ابن شهر آشوب برخورد کرده باشد بر چیزی که او بدان برخورد نکردهاست. والله سبحانه وَلِی التَّوفِیق.

تنبیه ٔ حافظ ذهبی در ترجمهٔ أبان بن تَغْلِب تصریح نموده است که: تشیّع در تابعین و تابعین بسیار بوده است با وجود دین و ورَع و صِدْق. و سیس گفته است: اگر حدیث این جماعت رد گردد تحقیقاً جملهای از آثار نبویّه از میان رفته است؛ و این مفسدهٔ آشکاری است. ـ انتهی کلام ذهبی.

در اینجا سیّد حسن صَدْر می فرماید: قُلْتُ: در این گفتاری که از این حافظ کبیر ظهور نموده است تدبّر کن و شَرَف تقدّم کسانی را که ذکر نمودیم و سپس ذکر خواهیم نمود از تابعین و تابعین از شیعه دریاب!

## \* \* \*

١- « الشّيعة و فنون الإسلام» مطبعهٔ عرفان \_ صيدا سنهٔ ١٣٣١ هجري، ص ٦٩ و ص ٧٠.

امام شناسی (۱٤) خاتمهٔ کتاب

اللهم صلّ على المُصْطَفى محمد، و المرتضى على بل و البتول فاطمة، و المحسن و الحسين سيّدى شباب أهل الجنّة، و على التسعة الطيّبة الطاهرة من ولد الحسين؛ و العن اللهم ظالميهم و معانديهم و غاصبى حقوقهم و منكرى فضائلهم و مناقبهم من الأن الى قيام يوم الدين.

للّه الحمد و له المنّة كه اين مجلّد از «امام شناسي» از دورهٔ علوم و معارف اسلام در عصر روز جمعه يك ساعت به غروب مانده چهارم شهر ربيع الثاني يكهزار و چهارصد و سيزده هجريّه قمريّه به قلم حقير فقير مسكين مستكين در شهر مقدّس رضوى تحت قبّه و استانهٔ منورهٔ انحضرت عليه و على آبائه و أبنائه أفضل السّلام و التّحيّة و الإكرام ـ پايان پذيرفت.

و أنا الأحقر السيّد محمّد الحسين الحسيني الطهراني بن السيّد محمّد الصادق بن السيّد إبراهيم الطّهراني.