بور پرم حبدتوم مورم و مران الورم کو سو فران

> ارفتمت أبوار الملكوث الوار الكوث

> > تأليف

. خصرت علّامه ایّد الله طاج سیّد مخدمین سین طهرا

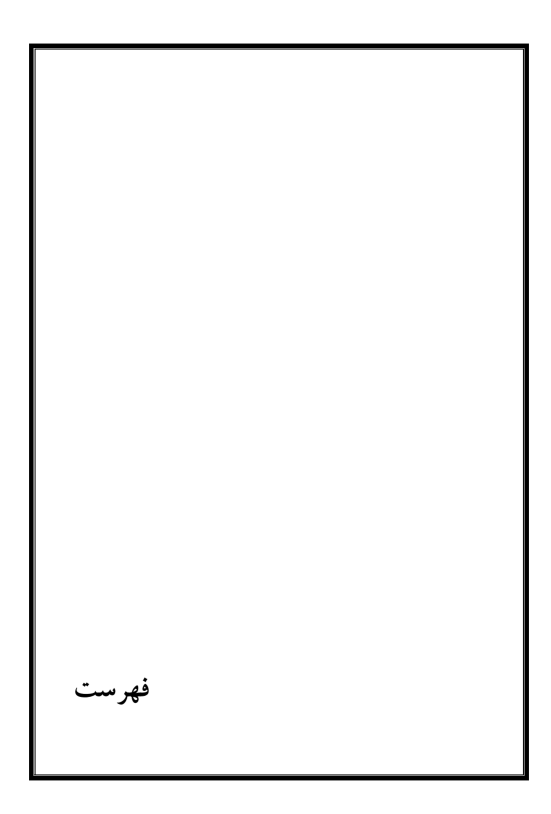
قَدِّسَ الله نَفسَهُ الزِّحَيْهِ



# برخی از عناوین برگزیده و مطالب مهمّهٔ کتاب نور ملکوت قرآن جلد سوّم

- ۱ ـ قرآن ، در مقابل نظر مادّیون که تمام عالم را متفرّق و از هم جدا می ببینند ، با نظر توحیدی خود ، همهٔ موجودات را به هم مرتبط و عین ربط و ظهور جمال جمیل ذات بی مثال خداوند میداند
- ۲ ـ خطبه هائی از أمیرالمؤمنین علیه السلام دربارهٔ عظمت قرآن و لزوم
   تمسک به آن و أخذ معارف آن از اهلش که والیان و لایتند
- ۳ ـ شرق و غرب ، گرچه به مسیحیّت یا یهودیّت تظاهر میکنند ، ولی اساس مکتبشان مادّه گری و مادّه پرستی است
  - ٤ ـ فلسفة جهاد در اسلام ، ايثار و انفاق توحيد به فاقدين آن است
    - ٥ ـ جريان برده داري در تاريخ و نظريّهٔ اسلام دربارهٔ بردگي
- ۲ انسان همیشه در محدوده زیست مینماید ، و لغت «آزادی مطلق»
   اسمی است فاقد مسمی
- ۷ ـ داشتن قوّهٔ دفاعیّه برای حفظ از هجوم دشمن ، با هر وسیلهٔ ممکن
   برای هر اجتماعی ضروری است
- ۸ ـ اشاعهٔ فحشاء و مقابلهٔ با دین و دعوت به ملیّتگرائی از اوّلین
   اقدامات و سیاستهای دول استعمارگر در کشورهاست
- ۹ ـ بخشهائی از شرح حال و آثار سیّد جمال الدین أسدآبادی و نظر
   مؤلف دربارهٔ وی
  - ۱۰ ـ دخالتهای ناروای انگلیس در سرنوشت ملّت ایران

- ۱۱ ـ أحمد شاه مردى با فكر و مَال انديش بود و مصلحت عامّه را فداى رياست خويش ننمود
- ۱۲ ـ استعمارِ كفر مكتبش خُدعه و جنايت ، و مكتب قرآن حيات است
- ۱۳ ـ رسول الله و أئمّهٔ طاهرين عليهم السّلام وجودشان حقيقت قرآن ، و قرآن بيان حقيقت آنان است
- ۱۶ ـ نمونه هائی از تأثیر آیات حیاتبخش قرآن و کلمات جانبخش پاسداران آن : آل محمّد علیهم السّلام در قلوب أفراد مستعد
- ۱۵ ـ منطق قرآن ، خلاصی از هر عبودیتی غیر از عبودیّت خداوند است ۱۸ ـ عدم پذیرش آیات قرآن ، از علائم کفر است
- ۱۷ ـ فضیلت و آداب تلاوت قرآن ، و مقداری که هر مسلمان باید روزانه از این عهد نامهٔ الهی قرائت نماید
  - ۱۸ ـ تدبّر و تأمّل در قرآن ، كليد نجات و مفتاح سعادت است
- ١٩ ـ كيفيّت تلاوت قرآن و نماز شب رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم
- ۲۰ ـ بهرهٔ هر مسلمان از قرآن به همان مقداری است که از بر دارد و میتواند از حفظ بخواند
  - ٢١ ـ قرآن ، همانند نفس رسول خدا از جميع مخلوقات أفضل است
- ۲۲ ـ اگر قرآن به کسی داده شود ، عظیم ترین موهبت إلهی به او داده شده است
  - ٢٣ ـ رهبر و مُرشد إلى الله ، بايد عارف به قرآن باشد
- ۲۶ ـ قرآن بدون امام ، در حکم جسدی بی روح ، و درکنار امام ، زنده و دارای خاصیت و اثر است



## فهرست مطالب و موضوعات نور ملکوت قرآن جلد سوّم

عنوان صفحه

### بحث پنجم:

### منطق قرآن ، توحید خالص در جمیع شؤون است از صفحهٔ ۳ تا صفحهٔ ۱۹۷

#### شامل مطالب:

| •  | قرآن ، خداوند را حاضر و مُسيطر بر تمام اشياء ميداند                         |
|----|-----------------------------------------------------------------------------|
| ٧  | آیات دالّهٔ بر آنکه خداوند بر هر موجودی ، شهید و رقیب و حفیظ و محیط است     |
| ٩  | خطبهٔ أمير المؤمنين عليه السّلام دربارهٔ عظمت و ابديّت و لزوم تمسّک به قرآن |
| ١٥ | بیان ابن أبی الحدید دربارهٔ کلمات بزرگان در قرائت قرآن                      |
|    | تأثير كلام أمير المؤمنين عليه السّلام بـر فـرزدق ، كـه بـه پـدرش فـرمودند : |
| ۱۷ | عَلِّمْهُ الْقُرْءَانَ                                                      |
| ۱٩ | کلمات بزرگان در قرائت قرآن                                                  |
| ۲١ | نقل ابن أبي الحديد مطالبي را دربارهٔ قرآن                                   |
| ۲۳ | قرآن با نظر توحیدی خود ، همهٔ موجودات را پیوند میدهد                        |
| ۲٥ | دستورات توحیدی قرآن در مقابل نظر مادّیّون است که عالم را متفرّق می.بینند    |
| ۲۷ | غرور و استبداد اروپائیان سبب شد تا بعداز نهضت خود ، اسلام را نپذیرند        |
| 49 | مقدّ مات انقلاب اروپا علیه پاپهای مسیحی جاهطلب                              |

## نور ملکوت قرآن (۳)

| عنوان صفحه |                                                                             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| ۳۱         | انتقادات دانشمندان اروپا ، در علمی و تاریخی بودن توراة و انجیل              |
| ٣٣         | جهل و تعصّب اروپا در عدم رجوع به قرآن ، پس از نهضت علیه ارباب کلیسا         |
| ۳٥         | قرآن ، خطاهای توراة و انجیل فعلی را بر مَلا میکند و کشیشها را متّهم مینماید |
| ٣٧         | آلکسیس کارل ، علّت عدم موفّقیّت علوم طبیعی را بیان میکند                    |
| ٤١         | گفتار آلکسیس کارل ، و تجاهل و تغافل او نسبت به عرفان اسلامی                 |
|            | شرق و غرب گرچه بـه مسیحیّت یـا یـهودیّت تـظاهر میکنند ولی مکـتبشان          |
| ٤٣         | اصالة المادّه است                                                           |
| ٤٥         | تعالیم و دستورات اسلام در جنگهای داخلی و جنگ با دشمنان                      |
| ٤٧         | تعميم نعمت اسلام ، ايجاب جهاد ميكند                                         |
| ٤٩         | احکام جهاد ، از قتل و اسارت و فدیه و نَهب و غارت                            |
| ٥١         | تحمّل مشاقً جهاد ، صرفاً برای هدایت کفّار به توحید است                      |
| ٥٣         | فلسفهٔ جهاد در اسلام ، ايثار و انفاق توحيد است به فاقدين آن                 |
| 00         | داستان عبور پیامبر از نزد اسیران ، و تبسّم آن حضرت                          |
| 11         | از جمله احکام مترتّبهٔ بر جهاد اسلامی ، استعباد است                         |
| ٣٢         | بحث علّامهٔ  طباطبائی در بارهٔ بردگی و رقّیّت ، در آخر سورهٔ مآئده          |
| ٥٢         | آیات دالّهٔ بر آنکه تمام موجودات ، عبد رِقّ و بندهٔ مطلق خدایند             |
| ٦٧         | مبدأ و علّت بردگی و رقیّت در تاریخ                                          |
| 79         | سیر بردگی در تاریخ ، از قدیم الأیّام                                        |
| ٧١         | الغاءِ اسلام ، بردگی را در ناحیهٔ غلبه ، و در ناحیهٔ ولایت ابوینی           |
| ٧٣         | آیات دالّهٔ بر تساوی افراد بشر من جمیع الجهات مگر از جهت تقوی               |
| ۷٥         | إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ ٱللَّهِ أَتْقَبِكُمْ                               |
| VV         | شرائط جهاد اسلام و کیفیّت کشتار و بردهگیری از کافران                        |
| ٧٩         | روش اسلام در کیفیّت نگهداری غلامان و کنیزان                                 |
| ۸۱         | ارفاق اسلام دربارهٔ بردگان ، عالىترين نمونهٔ اخلاق است                      |
| ۸۳         | اسلام اسباب بردگی را تقلیل داده و اسباب آزادی بندگان را زیاد کرده است       |
| ۸٥         | نِقاطی که در جهان از قدیم بردهداری معمول بوده ، و معمول نبوده است           |

#### فهرست مطالب و موضوعات

عنوان <u>--</u>

| ۸۷  | تاریخ و کیفیّت آزادی بردگان                                            |
|-----|------------------------------------------------------------------------|
|     | انسان همیشه در محدوده زیست مینماید ، و لغت آزادی مطلق اسمی است فاقد    |
| ۸٩  | مسمّى                                                                  |
| 91  | قوّهٔ دفاعیّه از قتل و اسارت دشمن ، برای هر اجتماعی ضروری است          |
| 94  | الغاءِ حكم بردگي بروسل ، الغاءِ لفظي و ابقاءِ آن به وجه اتمّ است       |
|     | فجايع استعمارهای اروپا و آمريکا همگی در پوشش الفاظی فريبنده صورت       |
| 90  | میگیر <b>د</b>                                                         |
| 97  | غرب ، حکم فطری اسلام در مورد استرقاق را در مرحلهٔ عمل پذیرفته است      |
| 99  | الغاءِ لفظ بردگی ، برای ابقای معنای آن بنحو اتمّ و اکمل است            |
| 1.1 | روایات و آیات وارده در وجوب جهاد فی سبیل الله                          |
| 1.0 | وظيفة حكومت اسلام ، إقامة نماز و إيتاءِ زكوة و است                     |
| ۱۰۷ | نهضت ضد استعماری الجزائر نسبت به فرانسهٔ طاغی ، به پیروی از قرآن بود   |
| 1.9 | تنها راه علاج مسلمین جهان ، بازگشت به قرآن است                         |
| 111 | حرکت و تسابق اروپائیان در جهانگیری ، یکی از علل ضعف مسلمین بود         |
| ۱۱۳ | جهانگیری اروپائیان بعد از کریستف کلمب                                  |
| 110 | جنگهای صلیبی ، و قتل عام و اخراج مسلمین از اندلس                       |
| 117 | علل ضعف مسلمین به شواهد تاریخ ، ناشی از سستی در عمل به قرآن است        |
| 119 | استعمار کشورهای کوچک و ضعیف ، هدف جنگ بین المللی اوّل                  |
| 171 | غلبهٔ انگلیس بر عراق در جنگ جهانی ، ناشی از رشوه گیری بوده است         |
| ۱۲۳ | جهاد و دفاع مردم و علماء ، عليه هجوم سپاه انگليس                       |
| 170 | اعلان جهاد آیة الله آقا میرزا محمّد تقی شیرازی ، بر ضدّ انگلیس         |
| ١٢٧ | جنگ تحمیلی عراق ، برای هدم ایران اسلامی از نو بپاخاسته بود             |
| 179 | سیاست انگلستان در هر کشوری ، دعوت به مُلیّتگرائی است                   |
| 121 | اشاعهٔ فحشاء و مقابلهٔ با دین ، اوّلین اقدام دول استعمارگر در کشورهاست |
| ١٣٣ | اختصاص مبالغ بسیار مهم در کشورها برای مقابله با مسائل قرآنیّه          |
| 170 | عمل استعمارگران ، مانند عمل فراعنهٔ مصر در اهرام است برای بر دگان      |

### نور ملکوت قرآن (۳)

عنوان <u>--</u>

|       | دستورات هیچ آئینی همچون اسلام توأم با محبّت و اعطاء امتیازات انسانی    |
|-------|------------------------------------------------------------------------|
| 150   | نيست                                                                   |
| 149   | منطق استعمارگران ، قدرت و زور است                                      |
| 1 2 1 | کلام علّامهٔ طباطبائی در «وحی یا شعور مرموز» دربارهٔ استعمار           |
|       | استعمار عالم ، همان قوانین وحشی و جنگل است که بصورت مدرن درآمده        |
| 124   | است                                                                    |
| 150   | نژادپرستی و اثبات نابرابری نژادهای بشری توسّط استعمارگران              |
| ١٤٧   | نظریّهٔ سیّد جمال الدّین اسدآبادی ، در دشمنی انگلستان با اسلام         |
| 1 8 9 | اروپائیان ، اعتقاد دینی مسلمین را تعصّب مینامند                        |
| 101   | راه نجات و قدرت و حیات مجدّد مسلمین ، رجوع و عمل به قرآن است           |
| 104   | خطابهٔ سیّد جمال الدّین در مصر ، راجع به عظمت قرآن                     |
| 100   | غَشّ نمودن سیّد جمال و اعضاءِ انجمن در اثر خطابهٔ قرآن                 |
| 107   | شرح حال و آثار سیّد جمال الدّین اسدآبادی                               |
| 171   | دعوت به جهاد ، پیوسته در سیمای قرآن متلألئ و درخشان است                |
| ٣٢١   | «اَزادیت به دستهٔ شمشیر بستهاند»                                       |
| 170   | شرح گفتار محمّد عبده ، در عداوت سیّد جمال الدّین با انگلستان           |
|       | فتنههای انگلیس در مستعمرات ، تـوسّط دستپروردههای فـر امـاسونی خـود     |
| 177   | انجام میگیرد                                                           |
|       | آشـوبها و فـتنههای محافل سـرّی فـراماسونی در زمـان نـاصرالدّیـن شـاه و |
| 179   | مظفّرالدّين شاه                                                        |
| 171   | دخالتهای انگلیس در فتنهٔ ایران به نام نهضت مشروطیّت                    |
| 174   | مداخلت های ناروای دولت انگلیس ، در سرنوشت ملّت ایران                   |
| ۱۷٥   | عدم تسلیم سلطان أحمد شاه در برابر فشار قوی انگلیس                      |
| 177   | أحمد شاه ابداً حاضر نيست با اجانب بسازدگرچه از سلطنت كنار رود          |
|       | أحمد شاه مردى با فكر و مئال انديش بود ، مصلحت عامّه را فداى رياستش     |
| 179   | ننمو د                                                                 |

#### فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه | عنوان                                                                              |
|------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۸۱  | أحمد شاه با راه آهن جنوب به شمال كه به نفع انگليس بود مخالفت كرد                   |
| ۱۸۳  | چرا سلطان أحمد شاه با ترور كردن رضاخان مخالف بود ؟                                 |
| ۱۸۰  | سخنرانی أحمد شاه در فرانسه دربارهٔ حقّانیّت خود                                    |
| ١٨٧  | أحمد شاه ، تاریخ پرماجرائی را طئ کرد و حاضر به خیانت نشد                           |
| ۱۸۹  | سفر فروغی به پاریس برای خریدن استعفانامهٔ أحمد شاه به یک میلیون لیره               |
| 191  | استعمار کفر مکتبش جنایت ، و مکتب قرآن حیات است                                     |
| 198  | تأثیر نغمههای جانبخش قرآن در قلوب مؤمنین                                           |
| 190  | حقّانيّت قرآن ، حقّانيّت رسول الله و ائمّة طاهرين است                              |
| 197  | امام معصوم ، وجودش حقیقت قرآن است                                                  |
|      |                                                                                    |
|      | بحث ششم :                                                                          |
|      | سیر قرآن در آیات انفس <i>ی</i>                                                     |
|      | از صفحهٔ ۲۰۱ تا صفحهٔ ۳۳۹                                                          |
|      | شامل مطالب:                                                                        |
| ۲۰۳  | تفسير آيه : آلله نَزَّلَ أَحْسَنَ آلحَدِيثِ كِتَلْبًا مُّتَشَلْبِهًا مَّثَانِيَ    |
| 7.0  | کلام حضرت استاد علّامه طباطبائی در معنی «مثانی»                                    |
| Y•V  | روایات خاصّه و عامّه بر آنکه بَسمَلَه جزءِ قرآن است                                |
| 7.9  | مثانی به تمام سور و آیات قرآن اطلاق میشود                                          |
| 711  | معنای سور طِوال و مئین و مفصّلات و قصار                                            |
| 714  | تمام آیات قرآن متشابه : شبیه به هم ، و مثانی میباشند                               |
| 710  | تفسير آيات آخر سورة فرقان                                                          |
| 717  | آیات قرآن ، با نفوس مؤمنین چه میکند؟                                               |
| 719  | از علائم کفر ، عدم پذیرش آیات قرآن است                                             |
| 771  | کفّار در پذیرش قرآن ، گوئی پردهٔ صِماخشان پاره است                                 |
| 774  | كفّار و منافقين با تظاهر به اسلام ، در صدد معارضه با حقيقت قرآن برآمدند            |
| 770  | تفسير آية : هُوَ ٱلَّذِيّ أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ |

## نور ملکوت قرآن (۳)

عنوان

|            | گروه متمرّد و فتنهجو ، اخذ به متشابهات نموده و همیشه راه فـتنه را در پـیش                                     |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 779        | مىكشند                                                                                                        |
| ۲۳۱        | روایات وارده در آنکه امامان علیهم السّلام راسخین در علماند                                                    |
| ۲۳۳        | قتال أمير المؤمنين عليه السّلام با ناكثين و قاسطين و مارقين                                                   |
| 740        | گفتار رسول خدا بر اینکه : علیّ خاصِفُ النَّعْل ، در راه تأویل قرآن می جنگد                                    |
| 757        | روايات وارده از رسول خدا ، در جهاد أمير المؤمنين با منافقين اُمّت                                             |
| ٢٣٩        | روایت ابن أبی الحدید ، در شرح دوران فتنه و غیبت                                                               |
| 781        | فتنههای معاویه و دستیارانش ، با تمسّک و استدلال به آیات قرآن                                                  |
| 754        | خطبهٔ امیر المؤمنین در برائت از خون عثمان                                                                     |
| 720        | نامهٔ «نهج البلاغة» به معاویه ، در ریاست خواهی وی به تأویل قرآن                                               |
| 727        | «نهج البلاغة» و شكوهٔ حضرت از عدم تفسير بعضي از آيات را به بعضي ديگر                                          |
| 789        | خطبهٔ حضرت در «نهج البلاغة» در عظمت قرآن                                                                      |
| 701        | خطبهٔ غرّای «نهج البلاغة» در لزوم تمسّک به قرآن ، از اهلش که والیان ولایتند                                   |
| 700        | ائمّة اطهار ، عَيْشُ الْعِلْم وَ مَوْتُ الْجَهْلِ ميباشند                                                     |
| <b>Y0V</b> | خطبهٔ دیگر حضرت دربارهٔ قرآن و اهمّیّت پاسدارانش : آل محمّد                                                   |
| 409        | كيفيّت قرائت رسول الله ، قرآن كريم را                                                                         |
| 171        | روايات وارده در قرائت حضرت رسول الله قرآن مجيد را                                                             |
| 770        | حَمَلَةُ الْقُرْءَانِ عُرَفَاءُ أَهْلِ الْجَنَّةِ                                                             |
| 777        | حالات حضرت امام كاظم و امام سجّاد عليهما السّلام در قرائت قرآن                                                |
| 779        | دعای ختم قرآن از «صحیفهٔ سجّادیّه»                                                                            |
|            | رسیدن رسول خدا و ائمّه به اعلی مدارج تصوّر ، در اثر تبعیّت از خدا و مجاهده                                    |
| 770        | بوده است                                                                                                      |
| <b>YVV</b> | مسلمین در اثر تعلیم قرآن به جائی رسیدند که عقل از وصفش عاجز است                                               |
| 474        | شنيدن فُضَيل بن عياض ، آيه : أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ ٱللَّهِ را |
| 7.1        | بِشرِ حافی ، و انقلاب او از یک گفتار موسی بن جعفر علیهما السّلام                                              |
| ۲۸۳        | خطبة أمير المؤمنين عليه السّلام در اوصاف متّقين                                                               |

### فهرست مطالب و موضوعات

صفحه

| بىفحە      | عنوان                                                                                      |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸٥        | تأثير خطبهٔ أمير المؤمنين عليه السّلام در همّام ، و جان سپردن وي                           |
| YAV        | پاره شدن جگر بشر حافی از عشق خدا بنا به نقل شهید ثانی رحمة الله علیه                       |
| 414        | کلام امام حسن مجتبی علیه السّلام در هنگام رحلت                                             |
| 791        | تدبّر و تأمّل در قرآن ، كليد نجات و مفتاح سعادت است                                        |
| 798        | روایات وارده در تدبّر و تأمّل در قرآن ، و تفسیر : <b>وَ رَتِّل ٱلْقُرْءَانَ تَرْتِیلًا</b> |
| 790        | «ديوان منسوب به أمير المؤمنين عليه السّلام» و اشعار راجع به قرآن                           |
| <b>197</b> | وجوب استماع قرآن در وقت قرائت آن                                                           |
| 499        | نهی اخبار دربارهٔ غافلین از قرآن                                                           |
| ٣٠١        | عاملان و قاریان حقیقی قرآن ، اعزٌ از کبریت احمرند                                          |
| ٣.٣        | روایات وارده در قرآئت قرآن در منازل                                                        |
| ۳٠٥        | مقداری که باید هر مسلمان در روز قرآن بخواند                                                |
| ٣.٧        | از اَداب قرائت قراَن ، حُسن صوت و استعاذه است                                              |
| ٣.٩        | در نمازها بعد از حمد ، سورهٔ کامل واجب نیست                                                |
| ٣١١        | آیات قرآن در توصیف مؤمنینی که شب به قرآئت قرآن و ذکر خدا مشغولند                           |
| ٣١٣        | قرائت قرآن و نماز شب أمير المؤمنين و سه فاطمهٔ همراه ، در بيابان هجرت                      |
| ۳۱0        | جلوگیری قریش از حرکت أمیر المؤمنین و فواطم به مدینه                                        |
| ۳۱۷        | ورود آیات آخر سورهٔ آل عمران دربارهٔ أمیر المؤمنین و فواطم در وقت هجرت                     |
| ٣١٩        | كيفيّت نماز شب ، و تلاوت قرآن رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم                        |
| ٣٢٣        | در نمازهای واجب و مستحبٌ ، باید از هر جای قرآن قرائت شود                                   |
| ٣٢٥        | هر مسلمان ، مقداری را از قرآن متحمّل است که می تواند از حفظ بخواند                         |
| ٣٢٧        | داستان قرائت انصاری سورهٔ کهف را در غزوه ، و خوابیدن مرد مهاجری                            |
|            | در غزوهٔ ذاتُ الرُّقاع ، عبّاد بن بشر انصاری میخواست بمیرد ولی قرائتش را قطع               |
| ٣٢٩        | ننماید                                                                                     |
| ١٣٣        | آخرين خطبهٔ أمير المؤمنين عليه السّلام ، و ياد از برادران شهيدش                            |
| ٣٣٣        | روایات وارده در شأن عمّار یاسر                                                             |
| ٥٣٣        | شهادت عمّار یاسر در معرکهٔ صفیّن                                                           |

## نور ملکوت قرآن (۳)

| صفحه        | عنوان                                                                                |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٣٧         | شهادت عمّار یاسر در وقعهٔ صفیّن بدست فِئِهٔ باغیه                                    |
| ٣٣٩         | كلام امير المؤمنين در كنار بدن عمّار ، و نماز خواندن حضرت بر او                      |
|             |                                                                                      |
|             | بحث هفتم :                                                                           |
|             | ثمرهٔ قرآن ، تربیت انسان کامل است                                                    |
|             | از صفحهٔ ۳٤۳ تا صفحهٔ                                                                |
|             | شامل مطالب:                                                                          |
| 720         | تنزیل در قرآنِ مُفصَّل ، و نُزول در قرآنِ محکم است                                   |
| ۳٤٧         | قرآنِ مفصّل و قرآن محكم ، يك حقيقت واحده هستند به دو صورت                            |
| ٣٤٩         | نفس رسول الله با قرآن عالى و مُحكم ، متّحد است                                       |
| ٣٥١         | قرآن همانند نفس رسول خدا ، افضل از جميع كائنات است                                   |
| 404         | حاملین قرآن ، اشرف مکارم انسانیّت را دارا هستند                                      |
| ٣٥٥         | اگر قرآن به کسی داده شود ، عظیمترین موهبت خدا به او داده شده است                     |
| <b>70</b> V | تفسير آيهٔ : خُذِ ٱلْعَفْقَ وَ أُمُرْ بِٱلْعُرْفِ وَ أَعْرِضْ عَن ٱلْجَـٰهِلِينَ     |
| 409         | رهبر و مُرشد إلى الله ، بايد عارف به قرآن باشد ً                                     |
| 471         | امر به تلاوت قرآن و تدبّر در آیات آن ، در اخبار                                      |
| ٣٦٣         | صفات قاریان قرآن ، خشیت الهی و رقّت دل و اشک چشم است                                 |
| ٣٦٥         | داستان جواني كه در مسجد به رسول الله گفت : أَصْبَحْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مُوقِنًا ! |
| ٣٦٧         | پاسخهای قاری قرآن در جواب خدا ، در آیات مختلفهٔ قرآن                                 |
| ٣٦٩         | سورههای قرآن که سجدهٔ واجبه یا مستحبّه دارند                                         |
| ٣٧١         | داستان گفتار سيّد الشّهداء به حبيب بن مَظاهر : لِلَّهِ دَرُّكَ يَا حَبِيبُ !         |
| ٣٧٣         | معنی و تفسیر روایات وارده در اینکه قرآن ، بیان حقیقت امام است                        |
| ***         | آیات قرآن که تأویلش دربارهٔ امامان است                                               |
| 474         | معنى و مراد صراط مستقيم                                                              |
| ۳۸۱         | مراد از صراط مستقیم ، صراط علی بن أبی طالب است                                       |
| ٣٨٣         | ابیات اُزْری در اینکه اُمیر المؤمنین حقیقت قرآن است                                  |

### فهرست مطالب و موضوعات

| صفحه | وان                                                                      |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| ٣٨٥  | اشعار اُزری ، شاعر اهل بیت ، گویا نفخهٔ روحُ القُدُس است                 |
| ٣٨٧  | تأویل قرآن همان معنی واقعی قرآنست ،که دشمنان آنرا تضییع میکنند           |
| ۳۸۹  | معنى كَفانا كتابُ اللهِ ، نقض و عدم پذيرش كتابُ الله است                 |
| ٣٩١  | روايات وارده در اتّحاد نفس رسول الله با أمير المؤمنين در تحقّق به قرآن   |
| ۳۹۳  | حبيب بن مظاهر و ميثم تمّار از خواصٌ اصحاب امير المؤمنين بودند            |
| ٣٩٥  | داستان ملاقات میثم تمّار و حبیب بن مظاهر ، و إخبار از شهادت یکدگر        |
| 397  | حبیب بن مظاهر ، در هر شب یک ختم قرآن مینمود                              |
| 499  | نقل ابن أبي الحديد در اينكه: اصحاب امام حسين همچون شيرانِ غُرّان بودهاند |

هوالعليم دورةً علم ومعارف إسلام أفزاراللَصَعَ ۱ - نورمگلوت قزان ۲ ـ نورملکوت مسجد ٣ ـ نورملكرت غان ٤ ـ نورمککوټ روز ه ـ نورملکریت ء "أليف : بريُّه مقرونقير؛ ارددارعفوريت . זכנול בצני כעת سِّيةِ رِحِين حسِيقٌ طَهِ إِنّ تحفكى سرعن جراغم وُخُمَّ لم الحروين

تجشيخ ب

منطق مسترن توحید خالص دحرب مع شؤون ا تربید تا تربید و تفسیر بنه :

قُلْ أَيُّ شَيْءٍ أَكْبُرُ شَهَدَ قُلِ ٱللهُ شَهِيدُ أَبَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِيَ إِلَى هَلاَ قُلْ أَيْ فَلْ أَلْفُ شَهِيدُ أَبَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَأُوحِي إِلَى هَلاَ اللهُ شَهِيدُ وَمَنْ بَلَغَ

م العُراسيم دورهٔ علوم ومعارفِ إسلام معارفِ إسلام معاربة مراز نفر ملكوست تران درّنمټ اُ نوار اَ کلکوست

تألين\_\_\_

سيرم وسير المحين المعلن المالين المعلن ا

أعُوذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجيم بسْم اللّهِ الـرَّحْمَنِ الـرَّحيم و صَلَّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَءَالِهِ الطَّيِّبِينَ الطَّاهِرِينَ و كَعْنَةُ اللّهِ عَلَى أَعْدَآئِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الاّنَ إِلَى قِيَامٍ يَوْمَ الدِّينِ و لا حَوْل و لا قُوَّة إلاَّ باللّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيم

قالَ اللَّهُ الْحَكيمُ في كِتابهِ الْكَريم:

وَ إِن يَمْسَسْكَ اللّهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ وِ إِلاَّ هُو وَ إِن يَمْسَسْكَ بِحَـيْرِ فَـهُو عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِير \* وَ هُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَ هُـو الْحَكِيمُ الْحَبِيمُ اللّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَ الْوَحِي إِلَى هَــــذَا الْقُــرْءَانُ أَيُّ شَىء أَكْبَرُ شَهَادَةً قُل اللّهُ شَهِيدٌ بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَ الْوحِي إِلَى هَـــذَا الْقُـرْءَانُ لِلّا أَشْهَدُ لِلْانْذِركُم بِهِ وَ مَن بَلَغَ أَئِنَّكُمْ لَتَشْهَدُ وَنَ أَنَّ مَعَ اللّهِ ءَالِهَةً الْحْرَى قُل لاَ أَشْهَدُ قُلْ إِنَّنِي بَرِيء مُمّا تُشْرِكُونَ .

(هفده مین تا نوزده مین آیه، از سورهٔ أنعام: ششمین سوره از قرآن کریم)

« و اگر خداوند به تو ضرری برساند، هیچ کس جز او نمی تواند آن ضرر را بردارد. و اگر خداوند به تو خیری برساند، (هیچ کس جز او نمی تواند آن خیر را بردارد) بنابر این او بر هر کاری توانائی و قدرت دارد. و اوست که با قدرت قاهرهٔ خود بر بندگانش استیلا و غلبه دارد. و اوست که دارای حکمت و استواری و اتقان است. و اوست که خیبر و آگاه است.

بگو ای پیغمبر! کدام چیزی شهادت و حضور و معاینهاش از همهٔ موجودات بزرگتر است؟! بگو خداست که در میان من و میان شما حاضر و

شاهد است. (معاینه دارد، میبیند و شهادت و حضور دارد) و این قرآن به من وحی شده است تا بوسیلهٔ آن شما را و هر کس را که قرآن به او رسیده است، از عواقب وخیم شرک بترسانم! آیا شما گواهی میدهید و حضور بالمعاینة و الرّؤیه دارید که با این خداوند، خدایان دیگری وجود دارد؟! بگو ای پیغمبر، من گواهی نمیدهم! بگو: او این است و غیر از این نیست که معبودی یگانه و مقصد و مقصودی یکتاست! و حقاً و حقیقة من از آنچه را که شما با خدا معبود و مقصود میدانید بیزارم.»

و قبل از این آیات، در کیفیّت معرّفی توحید و نشان دادن یگانگی ذات اقدس حق در جمیع شؤون می فرماید:

قُل لِّمَن مَّا فِى السَّمَاوَاتِ وَ الأرْضِ قُل للَّهِ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمْ إلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ لاَرَيْبَ فِيهِ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فَهُمْ لاَ يُوْمِنُونَ.

وَ لَـهُو مَـا سَـكَنَ فِـى الَّيْـلِ وَ النَّـهَارِ وَ هُـوَ السَّـمِيعُ الْعَلِيمُ \* قُــلْ أَغَــيْرَ اللَــهِ أَتَّخِـذُ وَلِيَّـا فَـاطِرِ السَّمَــاوَاتِ وَ الأرْضِ وَ هُـوَ يُطْعِـمُ وَ لاَ يُطْعَـمُ قُــلْ إنِّــى أُمِــرْتُ أَنْ أَكُونَ أُولًا مَنْ أَسْلَمَ وَ لاَ تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْركِيـنَ.

قُلْ إِنِّى أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّى عَذَابَ يَدُومٍ عَظِيمٍ \* مَّن يُصْرَفْ عَنْهُ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمَهُ وَ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْمُبينَ. \

«[ای پیغمبر با این مشرکین در مقام احتجاج براً و] بگو: آنچه در آسمانهاست و آنچه در زمین است ملک کیست؟! بگو: ملکِ طلقِ خداست! او بر خودش افاضهٔ رحمت و بخشایش به کاخ هستی و عالم وجود را لازم شمرده است. و البتّه شما را در روز بازپسین و قیامت جمع خواهد نمود؛ آن روزی که در تحقّقش هیچ شک و تردیدی نیست. کسانی که جانهای خود را مفت باخته و در

١\_ آيات ١٢ تا ١٦، از سورة ٦: الأنعام

عاقبت امر زیانکارند، ایشان به روز قیامت ایمان نمی آورند.

و ملک طلق خداست و اختصاص به او دارد آنچه در شب و روز آرامش دارند ؛ و اوست شنوا و دانا .

بگو: آیا من برای خودم غیر از خدا مولا و صاحب اختیار و حاضر و ناظر و مدیر و مدبری در تمام شؤون اختیار کنم؛ در حالی که اوست که آسمانها و زمین را خلق کرده، و از عدم به صحنهٔ وجود آورده است؟! و اوست که به کائنات روزی می دهد، و خود روزی نمی خورد! بگو: به من چنین امر شده است که اولین کسی باشم که سر تسلیم فرود آورده باشد، و به اسلام گرویده باشد! و به من امر شده است که ای پیامبر! البته و البته نباید از مشرکین بوده باشی!

بگو: من اگر مخالفت فرمان و عصیان امر خدایم را بنمایم، از عذاب روزی بزرگ ترسانم.درآن روز هرکس که آن عذاب از وی دور شود و برکنار رود، اوست که مورد رحمت پروردگار من قرار گرفته است. و این است بهره و نصیب آشکارا!»

این آیات به وضوح میرساند که منطق قرآن دعوت به توحید است؛ توحید صرف و خالص و بدون شائبه در جمیع شؤون . و دعوت به معاد است؛ یعنی مبدأ و معاد جمیع عوالم و کائنات ، از جمله انسان انحصار در ذات أقدس ربوبی دارد. در تمام امور اعم ّ از امور تکوینی و اعم ّ از امور تشریعی ، مقصد و مقصود خداست ، و اطاعت فقط از آن اوست . و اوست که حاضر و ناظر و محیط و مهیمن و مسیطر بر جمیع موجودات است ؛ و اوست که با هر موجودی معیّت ذاتیّه و وصفیّه و اسمائیّه دارد. بنابر این باید در برابر چنین رب ودود و رحیمی کرنش داشت، و پیوسته به عبادت و نیایش برخاست ، و از هر چه و از هر که غیر از اوست بُرید ، و زمام امور را در دین و دنیا و آخرت بدو سپرد. این است نهج قویم، و عمل بر طبق اساس عالم خلقت، و تطبیق انسان با حق ّ و

حقیقت ؛ نه بر اوهام و پندار و شک و ریب.

شهادت در لغت عرب، به معنای مطلق گواهی دادن نیست، بلکه به معنای حضور است؛ و چون گواه برای گواهی حتماً باید حضور بهم رساند و جریان واقعه را مشاهده و معاینه کند، فلهذا اینگونه گواهی را شهادت نامند. تمام مشتقّات از این مادّه، همچون شهید و شاهد و مَشْهود و غیرها از این قبیل است. یعنی در تمام آنها معنای حضور مُنطوی است، و بدین لحاظ در معانی و مرادهای مختلفه استعمال می شود.

پس این آیه که می گوید: قُلِ اللّه شهید بیننی و بیننگم و اُوحِی إلَی هَذا الْقُو مَان لِانذِركُم بِهِ و مَن بَلَغ ، اوّلاً می رساند که: دعوت قرآن به توحید صرف القراعان لانذرکم به و المناه که که و القاهر فوق عباده و هو المحکیم المحبیر المحکیم المحبیر و نیز خداوند را یگانه حاضر و مشاهد میان پیامبر و مشرکین دانست، معلوم می شود که دعوت این کتاب الهی بدینگونه از توحید است.

و ثانیاً می رساند: که قرآن اختصاص به خصوص افراد زمان پیغمبر ندارد، بلکه در تمام زمانها حجّت است. و نیز اختصاص به عربی زبانان ندارد، بلکه در تمام زبانها حجّت است. زیرا با تصریح به کلمهٔ و مَن بَلغ (و هر کسی که قرآن به او برسد به هر گونه رسیدنی؛ خواه به عربی، و خواه ترجمهاش، و خواه با نوشتن، و خواه به خواندن بر او، و خواه با زبان، و خواه با إرسال موج و به صدا درآمدن رادیوها و امثال ذلک) به هر فرد از افراد بشر که قرآن و محتوای آن برسد ، مورد إنذار و وعید الهی قرار می گیرد و حجّت بر او می شود.

و نظیر کلمهٔ شهید و امثال آن مثل رقیب و حفیظ و محیط، در قرآن کریم دربارهٔ خداوند متعال بسیار وارد شده است؛ مثل:

فَلَمَّا تَوفَّيْتَني كُنتَ أنتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهمْ وَ أنتَ عَلَى كُلِّ شَيْء شَهيدً. ا

١ ـ ذيل آيه ١١٧، از سوره ٥: المآئدة

حضرت عیسی بن مریم علی نبیّنا و آله و علیهما الصّلوة و السّلام به خداوند عرضه می دارد: «پس زمانی که مرا به سوی خود بردی، تو کسی بودی که تنها بر ایشان مراقبت داشتی، و تو بر هر چیزی شاهد و حاضر و ناظری.»

و مثل:

أُولَمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ وعَلَى كُلِّ شَى ْ شَهِيدٌ \* أَلاَ إِنَّهُمْ فِي مِرْيَةٍ مِّن لَقَاءِ رَبِّهمْ أَلاَ إِنَّهُ وَبِكُلِّ شَي ْ ء مُّحِيطٌ. \

« آیا برای پروردگارت این کفایت نمی کند که او بر هر چیزی شهید است؟! آگاه باش که این مردم در لقاء و دیدار پروردگارشان در شک و تردیدند! آگاه باش که او بر هر چیزی محیط است!»

و مثل:

فَ إِن تَوَلَّ وَا فَقَ دْ أَبْلَغْتُكُم مَّ آ أُرْسِلْتُ بِ إِلَيْكُمْ وَ يَسْتَخْلِفُ رَبِّ قَوْمً ا غَيْرَكُمْ وَ لَا تَصُرُّونَهُ وَ شَيْئًا إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءَ حَفِيظٌ. '

حضرت هـود پيامبر على نبيّنا و آلـه و عليـه السّلام بـه قـوم خـود، چـون عصيانش نمودند گفت:

«پس اگر روی گردانیدند، من به وظیفهٔ رسالت عمل نموده، آنچه را که به من دربارهٔ شما ارسال شده بود، به شما ابلاغ کردم. و خداوند بجای شما گروه دیگری را برای اطاعت خود معیّن می کند؛ ابداً این عمل برای خدای من ضرری ندارد. حقّاً و تحقیقاً پروردگار من بر هر چیزی حفیظ و رقیب، پاسدار و نگهبان است.»

و مثل:

١- ذيل آية ٥٣ و آية ٥٤، از سورة ٤١: فصلت
 ٢- آية ٥٧، از سورة ١١: هود

إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا. ا

«بدرستی که خداوند بر شما رقیب و ناظر و نگهبان و راصد است!»

و نظیر آیات مبارکات واقع در سورهٔ أنعام، در دعوت قرآن کریم به توحید خالص و یگانگی صِرف و مطلق ذات قُدّوس احدیّت در تمام شؤون، آیاتی است در سورهٔ یونس که مضمونش با این آیات مشابه است:

قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنتُمْ فِى شَكِّ مِّن دِينى فَلاَ أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللّهَ الَّذِي يَتَوَفَّاكُمْ وَ أُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِن مَن دُونِ اللّهِ وَلَكِنْ أَعْبُدُ اللّهَ اللّهَ اللّهَ اللّهُ مِنينَ.

وَ أَ نْ أَقِـمْ وَجْهَكَ لِلدِّيـنِ حَنيفًـا وَ لاَ تَكُونَــنَّ مِــنَ الْمُشْرِكِيـــنَ\* وَ لاَ تَــدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَ لاَ يَضُرُّكَ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِذًا مِّنَ الظَّـالِمِيــنَ.

وَ إِن يَمْسَسْكَ اللَّهُ بِضُرِّ فَلاَ كَاشِفَ لَـهُو إِلاَّ هُـوَ وَ إِن يُـرِدْكَ بِحَـيْرٍ فَــلاَ رَآدَّ لِفَصْلِهِ يُصِيبُ بهِ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ. \

« بگو ای پیغمبر: ای مردم اگر شما در دین و آئین من شک دارید، بدانید: آنچه را که شما غیر از خدا عبادت میکنید، من عبادت نمیکنم؛ ولیکن عبادت میکنم کسی را که شما را می میراند. و به من امر شده است که از مؤمنان و گروندگان به حضرتش بوده باشم.

و نیز به من أمر شده است که وجههٔ دل خود را متوجّه و مائل به دین اسلام گردانم. و به من امر شده است که البتّه نباید از مشرکین بوده باشی، و نباید بپرستی و بخوانی و طلب کنی از غیر خدا آنها را که نه می توانند به تو نفعی برسانند و نه ضرری! و اگر چنین کنی در این صورت حتماً تو از ستمگران خواهی بود!

١ ـ ذيل آيه ١، از سوره ٤: النسآء

۲\_ آیات ۱۰۶ تا ۱۰۷، از سورهٔ ۱۰: یونس

و اگر خداوند به تو ضرری برساند هیچ کس را یارای برانداختنش جز او نیست؛ و اگر خداوند اراده کند به تو خیری برسد، هیچ موجودی را یارای برگرداندن فضلش نیست. خداوند فضل و رحمت خود را به هر کدام از بندگانش که بخواهد می رساند؛ و اوست خداوند آمرزنده و مهربان.»

بنابر آنچه گفته شد، معلوم شد که: قرآن بر ما حجّت است؛ بر ما که چهارده قرن از نزول قرآن دیرتر پا به عرصهٔ حدوث نهاده ایم، بر ما که در دو منطقهٔ جغرافیای مختلف کرهٔ زمین با نزول قرآن قرار داریم. بلکه تا روز قیامت، و برای جمیع نقاط روی زمین قرآن حجّت است؛ و مَفَرّ و مَهْرَبی از پذیرش و بکار بستن آن نیست.

أمير المؤمنين عليه أفضل صلوات المصلّين در «نهج البلاغة» در توصيف و لزوم متابعت از قرآن، خطبهاي بليغ ايراد فرموده است. مقدّمة مي گويد:

انْتَفِعُ وا ببَيَ انِ اللّهِ، وَ اتَّعِظُ وا بمَواعِ ظِ اللّهِ، وَ اقْبَلُ وا نَصِيحَ لَهَ اللّهِ؛ فَإِنَّ اللّهَ قَدْ أَعْذَرَ إلَيْكُمْ بالْجَلِيَّةِ، وَ اتَّحَذَ عَلَيْكُمُ الْحُجَّةَ، وَ بَيَّ نَ لَكُمْ مَحَآبَ لهُ مِنَ اللّهُ عَلَيْكُمُ الْحُجَّةَ، وَ بَيَّ نَ لَكُمْ مَحَآبَ لهُ مِنَ اللّهُ مِنَ اللّهُ عَمَالٍ وَ مَكَارِهَهُ مِنْهَا؛ لِتَتَبّعُوا هَذِهِ، وَ تَجْتَنبُوا هَذِهِ!

فَإِنَّ رَسُولَ اللَهِ صَلَّى اللَهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِّهِ كَانَ يَقُولُ: « إِنَّ الْجَنَّةَ حُفَّتْ بالْمَكَارِهِ؛ وَ إِنَّ النَّارَ حُفَّتْ بالشَّهَوَاتِ».

وَ اعْلَمُوا أَنَّهُ مَا مِنْ طَاعَةِ اللّهِ شَيْءٌ إِلاَّ يَأْتِي فِي كُرْه؛ وَ مَا مِنْ مَعْصِيةِ اللّهِ شَيْءٌ إِلاَّ يَأْتِي فِي كُرْه؛ وَ مَا مِنْ مَعْصِيةِ اللّه شَيْءٌ إلاَّ يَأْتِي فِي شَهْوَة. فَرَحِمَ اللّه رَجُلاً نَنزَعَ عَنْ شَهُوَتِه، وَ قَمَعَ اللّه شَيْءٌ مَنْزِعًا، وَ إِنَّهَا لاَ تَنزَالُ تَلْزِعُ إِلَى مَعْصِيةٍ فِي هَوَى.

وَ اعْلَمُ وا عِبَادَ اللّهِ! أَنَّ الْمُؤْمِنَ لاَ يُصْبِحُ وَ لاَ يُمْسِى إلاَّ وَ نَفْسُهُ ظَنُونٌ عِنْدَهُ؛ فَلاَ يَرَالُ زَارِيًا عَلَيْهَا، وَ مُسْتَزِيدًا لَهَا. فَكُونُ وا كَالسَّابِقِينَ ظَنُونٌ عِنْدَهُ؛ فَلاَ يَرَالُ زَارِيًا عَلَيْهَا، وَ مُسْتَزِيدًا لَهَا. فَكُونُ وا كَالسَّابِقِينَ قَنْدُونُ وَ كَالسَّابِقِينَ قَنْدُونُ وَ لَلَهُ عَنْدَا لَهُ اللّهُ عَنْدَا لَهُ وَيَعْ الرَّاحِل، وَ طَوَوْهَا قَنْدُكُمْ وَ الْمَاضِينَ أَمَامَكُم، قَوَّضُوا مِنَ الدُّنْيَا تَقْويَ فَ الرَّاحِل، وَ طَوَوْهَا

### طَيَّ الْمَنَازِلِ.

«به بیان خدا منتفع شوید، و به اندرزها و مواعظ خدا متّعظ گردید و پند گیرید، و به نصیحت خدا گوش فرا دارید و بپذیرید؛ زیرا خداوند عذر خود را در عذاب شما در صورت مخالفت أوامرش واضح کرده و شما را از علم یقینی به توحید و عدلش متمکّن گردانیده و عقول شما را در حکمت تعذیب و عقوبت واقف نموده است، و بر این امر از شما حجّت گرفته است. و برای شما تمام کارهائی را که جلب رضای او را می کند و جمیع کارهائی را که او را به خشم در می آورد و ناپسند دارد بیان کرده است تا آنها را بجای بیاورید و از اینها دوری گزینید و اجتناب ورزید.

زیرا رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم اینطور بود که میفرمود: «حقّاً راه بهشت از ناگواریها و ناملایمات انباشته شده است و دور تا دور آن را اینگونه مشاق و رنجها فرا گرفته است؛ و حقّاً راه آتش از شهوات و تمایلات نفسانی انباشته شده است و دور تا دور آن را اینگونه خواستههای نفسی و میلهای شهوانی فرا گرفته است».

و بدانید: هیچ طاعت و فرمانبرداری خدا در کاری انجام نمی گیرد مگر آنکه از روی کُره و ناخوشایندی نفس است؛ و هیچ معصیت و سرپیچی از امر خدا انجام نمی گیرد مگر آنکه از روی شهوت و پسند نفس است.

پس خداوند رحمت کند کسی را که از شهوتش دست بردارد و هوای نفس امّارهاش را قمع و قلع کند؛ زیرا که این نفس انسانی خیلی سخت و بطور مشکل و دور، دست از خواستههای خود برمیدارد، و پیوسته و دائماً از روی هوای خود به معصیتی و مخالفتی گرایش پیدا میکند و خود را در دامان عشق و محبّت به آن گناه می اندازد.

ای بندگان خدا! بدانید: مرد مؤمن هیچگاه صبح نمی کند و شب نمی کند

مگر آن که نفسش را مته میداند (و همچون چاهی که معلوم نیست آیا آب در آن وجود دارد و یا فاقد آب است، میداند). و پیوسته نفس خود را معیوب و ناقص می شمرد، و در طلب تمام و کمال و زیادتی آن بر می آید. پس شما مانند کسانی که پیش از شما آمدند و رفتند و در برابر شما گذشتند و بساط هستی و حیات عاریتی را در هم پیچیدند، و در زندگانی دنیا همچون مسافری بودند که پیوسته چوب خیمه خود را بر می کند و چادرش را بر می دارد و به جای دیگر کوچ می کند و منازل و مراحل را در می نوردد و ابداً توقّف و درنگی ندارد، بوده باشید!»

و سپس أميرالمؤمنين عليهالسّلام بعد از ايـن مقدّمـه، دربـارهٔ عظمـت و ابديّت و لزوم تمسّک به قرآن مي گويد:

وَ اعْلَمُ وا أَنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ هُوَ النَّاصِحُ الَّذِي لاَ يَعُرْشُ، وَ الْهَادِي الَّذِي لاَ يَعُرْشُ، وَ الْهَادِي الَّذِي لاَ يُضِلُ، وَ الْمُحَدِّثُ الَّذِي لاَ يَكْذِبُ. وَ مَا جَالَسَ هَذَا الْقُرْءَانَ أَحَدُ إلاَّ قَامَ عَنْهُ بزيَادَة أَ وْ نُقْصَان فِي عَمَّى.

وَ اعْلَمُ وا أَنَّهُ لَيْسَ عَلَى أَحَدٍ بَعْدَ الْقُرْءَانِ مِنْ فَاقَةٍ ، وَ لاَ لِأَحَدٍ قَبْلَ الْقُرْءَانِ مِن غَلَى لأَوْآئِكُمْ ؛ فَإِنَّ الْقُرْءَانِ مِن غِنَّى؛ فَاسْتَشْفُوهُ مِن أَ دُوٓآئِكُمْ وَ اسْتَعِينُوا بِهِ عَلَى لأَوْآئِكُمْ ؛ فَإِنَّ فِيهِ شِفَآءً مِن أَكْبَر الدَّآءِ ؛ وَ هُوَ الْكُفْرُ وَ النِّفَاقُ وَ الْغَيُّ وَ الضَّلاَلُ.

فَاسْأَلُوا اللَّهَ بِهِ وَ تَوَجَّهُوا إِلَيْهِ بِحُبِّهِ! وَ لاَ تَسْأَلُوا بِهِ خَلْقَهُ؛ إِنَّهُ مَا تَوجَّهَ الْعِبَادُ إِلَى اللَّهِ بِمِثْلِهِ.

وَ اعْلَمُوا أَنَّهُ شَافِعٌ مُشَفَّعٌ، وَ قَآئِلٌ مُصَدَّقٌ ؛ وَ أَنَّهُ مَنْ شَفَعَ لَهُ الْقُرْءَانُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَدَقَ عَلَيْهِ. يَوْمَ الْقِيَامَةِ صَدَقَ عَلَيْهِ.

فَإِنَّهُ يُنَادِى مُنَاد يَوْمَ الْقِيَامَةِ: « أَلاَ إِنَّ كُللَّ حَارِثٍ مُبْتَلَى فِي حَرْثِهِ وَ عَاقِبَةِ عَمَلِهِ ، غَيْرَ حَرَّثَةِ الْقُرْءَانِ».

فَكُونُـوا مِـنْ حَرَثَتِـهِ وَ أَثْبَاعِـهِ ، وَ اسْتَدِلُّوهُ عَلَـى رَبِّكُـمْ ، وَ اسْتَنْصِحُوهُ عَلَـى أَنْفُسِكُـمْ، وَ اسْتَغِـشُوا فِـيهِ أَهْـوَآءَكُـمْ عَلَـى أَنْفُسِكُـمْ، وَ اسْتَغِـشُوا فِـيهِ أَهْـوَآءَكُـمْ

#### \_ الخطبة. ١

« و بدانید: این قرآن، آن نصیحتگری است که در اندرزش غِش نمی کند، و بدون ملاحظه و جانبداری از کسی، حقیقت مصالح مردم را بیان می کند. و آن راهنما و دلیلی است که انسان را به گمراهی نمی افکند، و سخنگو و سخن پردازی است که دروغ نمی گوید. هیچ کس با قرآن همنشین نمی شود مگر اینکه چون خواست برخیزد و کنار رود، در خود زیادی یا کمی می نگرد: زیادی در هدایت ؛ یا کمی در کوری و ضلالت.

و بدانید: هیچ کس بعد از عمل به قرآن در خود فقر و نیاز و حاجتی نمی بیند؛ و قبل از عمل به قرآن در خود غِنی و بی نیازی مشاهده نمی نماید. بنابراین شما مردم برای از بین بردن دردها و رنجهای خود، از قرآن شفا طلبید، و برای رفع شد تها و گرفتاریهایتان از آن کمک گیرید و استعانت جوئید؛ زیرا که شفا و علاج بزرگترین دردها در قرآن است، که همان کفر و نفاق و گمراهی و ضلالت باشد.

بنابر این، آنچه از سعادت دنیا و آخرت میخواهید، از خداوند بوسیلهٔ قرآن پرسش کنید؛ و آنچه موجب رغبت و میل شماست، با پیروی از راه و روش قرآن، به سوی خدا توجّه نمائید! و آنرا مایهٔ تقرّب به سوی خلق خدا و رغبتهای آنها قرار مدهید و آلت وصول به مقاصد پست و خسیس و أمیال دنیویّه و دَنیّه مسازید؛ زیرا قرآن در درجهای از اهمیّت واقع، و رتبهای از کمال را حائز است که بندگان خدا برای توجّه و تقرّب به سوی خدا و نیل کمال و مقام انسانیّت خود، همانند آن را نمی یابند.

۱\_ « نهج البلاغة» خطبهٔ ۱۷٤؛ و از طبع مصر با تعلیقهٔ محمّد عبد ُه: ج ۱، ص ۳۲۵ تا ص ۳۲۷؛ و از « شرح ابن أبي الحديد»: ج ۱۰، ص ۱٦ تا ص ١٩

و بدانید: قرآن کتابی است که برای هر که در روز قیامت شفاعت کند، شفاعتش مورد قبول است؛ و برای هر کس سعایت کند، سعایتش پذیرفته است. چون شفیع نافذ الأمر و سخنگوی صاحب اراده است. (شفاعتش به آن است که: آیاتش یکایکِ أعمال مرد عمل کنندهٔ به آن را بازگو میکند؛ و سعایت و مذمّتش به آن است که: آیاتش اعمال مرد متمرد و غیر عامل را روشن نموده و در پیشگاه حضرت حق در موقف بازپسین، وی را مفتضح و رسوا میسازد.)

زیرا که در روز محشر و در موقف قیامت، یک منادی از جانب پروردگار ندا می دهد: «هر شخص تاجر و زارعی که در دنیا تجارتی کرده و کشتی برداشته است، همگی در تجارت و زراعتشان مبتلی هستند و به بلیّه ها و عواقب وخیم امر خود گرفتارند، مگر تاجران و زارعان قرآن که آنها آزاد و سربلندند.»

لهذا شما از پیروان و زارعان قرآن باشید ( و با منفعت آن، سود خود را مشخص کنید). و برای ورود در پیشگاه پروردگارتان، از آن دلالت بجوئید. و در مظان و موارد گرایش نفس و انجذاب به خواهشهای نفسانی خود، از این کتاب نصیحت بخواهید ؛ و آنرا در این هنگام رفیق شفیق و صدیق امین برای سرکوبی نفس امّاره و پیروی از اوامر الهیّه و فطریّه بدانید و بدان مراجعه کنید! و چون جواب و نظریّهاش با آراء و أمیال و افکار شما مساعد نبود ، نفوستان را متّهم نموده و مغشوش بدانید! و با نور قرآن مظان خطا و اشتباه را در نفوس خود مشخص نموده ، و حکم به جرم نفس خود در مورد این عمل بنمائید ـ تا آخر خطبه.»

ابن أبى الحديد پس از ايراد و شرح مختصرى از اين خطبه، فصلى را در بيان آنچه در تعظيم و تجليل از قرآن از زبان مردم آمده است گشوده است كه ما در اينجا مقدارى از آن را مى آوريم:

« از جملهٔ کلام أمیرالمؤمنین علیهالسّلام در ذکر قرآن، این است که ابن قُتَـیْبه در کتاب « عُیون الأخبار » از آن حضرت روایت کرده است که گفت:

مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِى يَقْرَا الْقُرْءَانَ كَمَثَلِ الأثرُجَّةِ: ريحها طَيِّب وَ طَعْمُها طَيِّب وَ طَعْمُها طَيِّب وَ مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِى لاَ يَقْرَا الْقُرْءَانَ كَمَثَلِ التَّمْرَةِ: طَعْمُها طَيِّب وَ لاَ ريح لَها. وَ مَثَلُ الْفَاجِرِ الَّذِى يَقْرا الْقُرْءَانَ كَمَثَلِ الرَّيْحَائِةِ: ريحها طَيِّب وَ لاَ ريح لَها. وَ مَثَلُ الْفَاجِرِ الَّذِى يَقْرا الْقُرْءَانَ كَمَثَلِ الرَّيْحَائِةِ: ريحها طَيِّب وَ طَعْمُها مُرِّد وَ مَثَلُ الْفَاجِرِ الَّذِى لاَ يَقْرا الْقُرْءَانَ مَثَلُ الْعَنْظَلَةِ: طَعْمُها مُرُّ وَ ريحها مُثْنِنَةً.

«مثل مؤمنی که قرآن را میخواند، مثل ترنج است که هم بویش و هم طعمش نیکو و پاکیزه است. و مثل مؤمنی که قرآن را نمیخواند، مثل خرماست که مزهاش خوب است امّا بو ندارد. و مثل فاجری که قرآن را میخواند مثل گلی است که بویش نیکوست و مزهاش تلخ است. و مثل فاجری که قرآن را میخواند مثل مثنظل است که مزهاش تلخ و بویش عَفِن است.» ا

۱- مضمون این روایت را در «اصول کافی» ج ۲، کتاب فضل القرآن، ص ۲۰۶، روایت ۲، با سند متصل خود از أبان بن تغلب از حضرت صادق علیه السّلام بدینگونه روایت کرده است که: مردم چهار دسته هستند. گفتم: فدایت شوم، آنها کیستند؟ حضرت فرمود: مردی که به او ایمان داده شده ولی قرآن داده نشده است، و مردی که به او قرآن داده شده و ایمان داده نشده است، و مردی که به و مردی که به او قرآن و ایمان هر دو داده شده است، و مردی که به او قرآن و ایمان و نه قرآن هیچ یک داده نشده است.

من گفتم: فدایت شوم، حال این دسته ها را برای من بیان کن! حضرت فرمود: أمّا الَّذیا و بِی الإیسمان و لَمْ یُوْتَ الْقُرْءَانَ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ التَّمْرةِ: طَعْمُها حُلْو و لا ریح لَها. و أمّا الَّذیا و بِی الْقُرْءان و لَمْ یُوْتَ الإیسمان فَمَثَلُهُ كَمَثَل الأس: ریحها طَیّب و طَعْمُها مُسرً و أمّا مَن و برا الله و برا و برا الله و الله

و ابن عبّاس مى گفت: إذا وَقَعْتُ فى ءَالرِ حَم، وَقَعْتُ فى عَالِم حَم، وَقَعْتُ فى رَوضاتُ دَمِثات أَتَاتَى فيهن ...

«چون من در هنگام خواندن قرآن در سورهائی که و لیش حم است بیفتم، در باغهای سهل العبوری می افتم؛ و دوست دارم پی جوئی نموده و بهترین گل آنرا بچینم.»

و ابن مسعود می گفت: لِكُلِّ شَمَّ و دیباجَةً؛ و دیباجَة الْفَرْءَان عال حم. «هر چیزی دیباچهای دارد؛ و دیباچهٔ قرآن سوره هائی است که با حم شروع می شود.»

و رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود: أَصْفَرُ الْبُيُوتِ جَوْفٌ صَفِرٌ مِنْ كِتَابِ اللّهِ.

« خالى ترين خانه ها، اندرون كسى است كه از كتاب خدا خالى باشد.»

**غالب بـن** صَعْصَعَـة بـر أمـيرالمؤمنين عليهالسّـلام وارد شـد، و بـا وى پسـرش فَرَزْدق بود.

حضرت فرمود: كه هستى؟! گفت: غالب بن صَعْصَعهٔ مجاشعى!

حضرت فرمود: همان کسی که دارای شتران فراوانی بوده است؟! گفت: آری!

حضرت فرمود: شترانت چه شد؟ گفت: أ ذْهَبَتْهَا النَّو ٓ آئِب و وَعُذَعَتْهَا النَّو ٓ آئِب و وَعُذَعَتْهَا النَّو ٓ آئِب الْحُقُوق ُ! «حوادث روزگار آنها را از بین برد، و حقوق الهیّه از زکوة و غیرها آنها را متفرّق و متشتّت نمود!»

 <sup>⇒</sup> آن کس که به وی ایمان و قرآن داده شده است مشل ترنج است که بویش خوب و مزهاش خوب است. و امّا آن کس که به وی ایمان و قرآن داده نشده است مثل حنظل و هندوانه أبوجهل است که مزهاش تلخ است و بو هم ندارد.»

حضرت فرمود: ذَاكَ خَيْرُ سُبُلِهِ الله اين بهترين راه مصرف آن بود.»

و پس از آن فرمود: ای أبا أخْطَل! این جوانی که با تست کیست؟! گفت: پسر من است و او شاعر است. حضرت فرمود:

عَلِّمْهُ الْقُرْءَانَ فَهُو َ خَيْرٌ لَـهُ مِنَ الشِّعْرِ! «به وى قرآن تعليم كن كه براى او از شعر بهتر است!»

این گفتار حضرت در جان فرزدق اثر کرد، تا به جائی که بر خود قیدی و وزنهای نهاد و سوگند یاد کرد که آن قید را از خود برندارد تا اینکه قرآن را حفظ کند. و همین کار را هم کرد؛ قید را نگشود تا تمام قرآن را از بر کرد. و از اینروست آنجا که گفته است:

### و ما صب رجلى فى حديد مجاشع

### مَنعَ الْقِدِّ إلاَّ حاجَةٌ لي أريدُها

« و پای مرا در حلقهٔ آهنِ تنگ و ریسمان چرمی دبّاغی نشده که اسیران را با آن قید میکنند، نینداخت مگر حاجت و تقاضائی که من طالب آن بودم.»

ابن أبی الحدید در اینجا گوید: «در گفتار أمیرالمؤمنین علیهالسّلام به غالب بن صَعْصَعة که پدر فرزدق است با خطاب یا أبا الأخطَل پیش از اینکه آن حضرت بداند که آن جوان پسر اوست و شاعر است، سرّی است غامض به حدّی که نزدیک است آنرا از إخبارهای غیب به شمار آوریم. و باید حضرت با نظر تیز و دوربین خود، نظر به آتیهٔ دور و دوران وی کرده باشد.

۱\_ چون أخطل لقب يكى از شعراى معروف بوده است، و اين خطاب حضرت با اين كنية، اشاره است كه فرزند او شاعرى است همچون أخطل. در «هدية الأحباب» ص ۲۱۱، محدّث قمّى در نام فرزدق گويد:

<sup>«</sup> نام او هِمام بن غالب، و كنيهاش أبوفراس است؛ و يكى از شعراى معروف است كه گفتهاند: در اسلام مثل فرزدق و جرير و أخطل شاعرى نبود. و يونس گفته است: اگر شعر⇔

فُضَیْل بن عِیاض گوید: به من اینطور رسیده است که: کسی که قرآن را از حفظ دارد و با آن تدریس و سر و کار دارد، چون بر معصیتی قیام کند، قرآن از اندرون و باطنش بیرون می آید و در گوشهای تنها می ایستد و به او می گوید: برای این عمل مرا با خود داشتی ؟!

و از أنس روايت است كه: رسول خدا صلّى الله عليه وآله و سلّم به من گفتند: اى پسر أم سُليم: لا تَعْفُلُ عَنْ قِرَآءَةِ الْقُرْءَانِ صَبَاحًا وَ مَسَاءً! فَإِنَّ الْقُرْءَانَ يُحْيى الْقَلْبَ الْمَيِّت، وَ يَنْهَى عَن الْفَحْشَآءِ وَ الْمُنْكَر.

«ای پسر اُم سلیم! صبحگاهان و شبانگاهان از خواندن قرآن غفلت مکن! زیرا قرآن دل مرده را زنده میکند، و از فحشاء و منکر (زشتیها و نازیبائیها) انسان را باز میدارد .»

أَسْلَم خُواص گفت: عادت من اين بود كه چون قرآن مى خواندم، شيرينى آنرا نمى يافتم. با خود گفتم: اى أسلم! قرآن را اينطور بخوان كه گويا از رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم مى شنوى! در اين صورت مقدار كمى از شيرينى آمد.

 <sup>⇒</sup> فرزدق نبود، ثلث لغت عرب از میان رفته بود.» و نیز در «الکُنی و الألقاب» طبع صیدا،
 ج ۳، ص ۱۷ به بعد، احوال او را مفصّلاً آورده است، و قصیدهٔ میمیّهٔ وی را بالبداهه در حضور هشام بن عبدالملک بن مروان در وصف و مدح حضرت سجّاد علیهالسّلام در کنار خانه خدا که مردم نتوانستند حجر الأسود را ببوسند و هشام نیز متمکّن از بوسیدن نشد ولی همین که حضرت در طواف خود به حجر رسید، همهٔ مردم کنار رفتند و راه دادند و حضرت استلام کردند؛ مفصّلاً ذکر کرده است. مرحوم مامقانی در «تنقیح المقال» ج ۲، ص ٤ در أبواب الفاء به نام فرزدق مفصّلاً ترجمهٔ او را ذکر کرده است و قصیدهٔ میمیّهٔ او را تا آخر آورده است.

فرزدق در سنهٔ ۱۱۰ هـجری وفـات کـرد و پس از او جریر نیز در همان سال رحلت نمود.

با خود گفتم: اینطور بخوان کـه گوئی تـو از جـبرئیل علیهالسّـلام میشـنوی! در این صورت شیرینی بیشتر شد.

با خود گفتم: اینطور بخوان که گوئی از خدا در وقتی که به قــرآن تکلّـم کـرده است میشنوی! چون اینطور خواندم، تمام مراتب شیرینی آمد.

بعضى از صاحبدلان گفت الله النّاس يَجْمِزون في قِر آءَة الله رُءَان الله عَضى الله عَلَم الله الله عَلَم عَلَم

« مردم در خواندن قرآن شــتاب می کننــد، غـیر از محبّیــن کــه در قــرآن بــرای آنان منزلگاه اشاراتی است کــه چــون بــر آن بگذرنــد، پــائین می آینــد و بــار خــود را فرود می آورند.»

يُريدُ ءَايات مِنَ الْـقُرْءَانِ يَـقِفونَ عِـنْدَها فَيُفَكِّرونَ فيـها.

« مراد این صاحبدل آیاتی از قرآن است که بسرای محبّان در حکم منزلگاههائی است که چون به آنها میرسند، در آنها درنگ میکنند و در آن آیات تفکّر و تدبّر مینمایند.»

و در حديث مرفوع وارد است: مَا مِنْ شَفِيعٍ مِنْ مَلَكٍ وَ لاَ نَبِيًّ وَ لاَ غَيْرِهِمَا أَفْضَلُ مِنَ الْقُرْءَانِ. \

« هیچ شفیعی أفضل از قرآن نیست؛ خواه فرشته باشد، خواه پیامبر، و خواه غیر از این دو.»

و رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود: إنَّ الْقُلُوبَ تَصْدَأُ كَمَا يَصْدَأُ الْعُدِيدُ. قِيلَ: قِيلَ: يَا رَسُولَ اللّهِ، وَ مَا جَلاَؤُهَا؟! قَالَ: قِرَآءَةُ الْقُرْءَانِ وَ يَطْدَأُ الْمَوْتِ. ٢ ذِكْرُ الْمَوْتِ. ٢

۱\_ این روایت را به عبارت مبسوطتری در ج ۳، بحث هفتم، ص ۳۰۱ از همین کتاب «نور ملکوت قرآن»، از «الـمحجّة البیضاًء» ج ۲، ص ۲۱۰ به نقل از «إحیاء العلوم» آوردهایم.
۲\_ این روایت را در همین کتاب نیز، ج ۳، ص ۳۰۱، از «الـمحجّة البیضاًء» به نـقـل ⇔

« بر روی دلها زنگار میگیرد، همچنان که بر روی آهن زنگار میگیرد. گفته شد: ای رسول خدا، صیقلش چیست؟! فرمود: قرائت قرآن و یاد مرگ.»

و نيز از رسول خداست كه: مَا أَذِنَ اللّهُ لِشَيْءٍ أَ ذَنَهُ لِنَبِي ّ حَسَنِ السَّرَثُمِ بِالْقُرْءَانِ.

« خداوند گوش فرا نداشته است برای استماع چیزی، همچنان که گوش برای استماع پیامبری که قرآن را با آواز و صوت نیکو و تغنّی بخواند، فرا داشته است.»

و نيز از آن حضرت است: إنَّ رَبَّكُمْ الْشَدُّ أَذْنَا إلَى قَارِئِ الْقُرْءَانِ مِنْ صَاحِبِ الْقِينَةِ إلَى قِينَتِهِ.

«حقّاً پروردگار شما شدیدتر و عمیقتر به خوانندهٔ قرآن گوش فرا میدهد، از صاحب کنیز صاحب جمال آوازه خوان خوش صوتی، به صدای زیبای آن کنیز در حال تغنّی.»

و نيز از آن حضرت است: أنت تَقْرَأُ الْقُرْءَانَ مَا نَهَاكَ؛ فَاذَا لَمْ يَنْهَكَ فَلَانَهَاكَ؛ فَالَذَا لَمْ يَنْهَكَ فَلَسْتَ تَقْرَؤُهُ!

« تو قرآن میخوانی در صورتی که تو را از کارهای زشت باز دارد؛ پس چـون ترا باز ندارد، تو خوانندهٔ آن نیستی!»

و از ابن مسعود است كه: يَنْبَغَى لِحامِلِ الْقُرْءَانِ أَنْ يُعْرَفَ بِلَيْلِهِ إِذَا النّاسُ يَفْرَحونَ، وَ بِحُرْنِهِ إِذَا النّاسُ يَفْرَحونَ، وَ بِحُرْنِهِ إِذَا النّاسُ يَفْرَحونَ، وَ بِحُرْنِهِ إِذَا النّاسُ يَفْرَحونَ، وَ بِحُشوعِهِ إِذَا النّاسُ يَحْتَالُونَ.

وَ يَنْبَغِي لِحامِلِ الْقُرْءانِ أَ نْ يَكُونَ سِكِّيتًا ، زِمِّيتًا ، لَـيِّئًا.

وَ لا يَنْبَغ عِي أَ نْ يَكونَ جافيًا وَ لا مُماريًا وَلا صَيَّاحًا حَديدًا

<sup>⇒</sup> از «إحياء العلوم» آوردهايم.

وَ لا صَحْابًا.

«کسی که قرآن را در بر دارد، سزاوار است که به شبهایش شناخته شود در وقتی که همهٔ مردم خوابیدهاند، و به روزهایش در وقتی که همهٔ مردم غذا میخورند، و به حزن و اندوهش در وقتی که همهٔ مردم خوشحالند، و به گریهاش در وقتی که همهٔ مردم و خشوعش در وقتی که همهٔ مردم در صدد مکر و فریب و خودفروشی به یکدیگرند.

و سزاوار است که در بردارندهٔ قرآن کثیرالسّکوت ، و حلیم و ساکن ، و سهل و آرام باشد .

و سزاوار نیست که غلیظ و درشت و بد معاشرت باشد ، و نه اهل مجادله و نزاع ، و نه اهل داد کشیدن و فریاد برآوردن ، و نه تند خلق و سریع الغضب ، و نه اهل صدا بلند نمودن.»

ابن مسعود گويد: أنزل الله عليهم الْقُرْءَانَ لِيَعْمَلُوا بِهِ فَاتَّخِذُوا دِراسَتَهُ عَمَلًا إِنَّ أَحَدَهُم لَيَقْرَأُ الْقُرْءَانَ مِنْ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مَا يُسْقِطُ وَراسَتَهُ عَمَلًا! إِنَّ أَحَدَهُم لَيَقْرَأُ الْقُرارُ الْقُلَا الْعَمَلَ به.

«خداوند قرآن را بر مردم فرو فرستاده است تا بدان عمل نمایند؛ بنابراین شما درس قرآن را او سیلهٔ عمل بدانید! بعضی از مردم قرآن را از اول تا به آخرش میخوانند بطوری که یک حرف از آن را کم نمیکنند؛ ولیکن عمل به آنرا اسقاط میکنند.»

ابن عبّاس گويد: لأنْ أقْرَأ الْبَقَرَةَ وَ ءَالَ عِمْرِانَ أُرتَّلُهُما وَ أَتَدَبَّرُهُمَا وَ أَتَدَبَّرُهُما أَحَبُّ إِلَى مِنْ أَنْ أَقْرًأ الْقُرْءانَ كُلَّهُ هَذْرَمَةً.

« من سورهٔ بقره و آل عمران را بخوانم آرام آرام و با تفکّر و تدبّر در معنی، دوست تر دارم تا همهٔ قرآن را شتاب زده و با سرعت قرائت کنم.»

ثابت بَناني كويد: كابَدْتُ الْقُرْءَانَ عِشْرينَ سَنَةً وَ تَنَعَّمْتُ بِهِ عِشْرينَ

سَنَةً.

« من قرآن را با مشقّت و جهد و رنج فراوان در مدّت بیست سال فرا گرفتم، و پس از آن در مدّت بیست سال از موائد و منافع و نعمتهای آن بهرمند شدم.»

حقیر روزی در محضر حضرت استاد آیةالله علاّمهٔ طباطبائی قد سالله نفسه عرض کردم: بعضی از آیات قرآن بطوری صراحت در توحید دارد که گوئی غیر از وحدت حق متعال را در جمیع عوالم ذات و صفات و افعال نشان نمی دهد! فرمودند: همهٔ قرآن این چنین است!

آری همهٔ قرآن این چنین است. رسالت قرآن، و رسالت پیامبر در تفهیم قرآن این است که: به مردم بفهماند در جمیع عوالم وجود، غیر از ذات اقدس واحد قهّار وی ذاتی نیست؛ و غیر از اسماء و صفات او اسمی و صفتی نیست؛ و غیر از فعل او فعلی نیست. یعنی تمام عالم هستی دارای ذات و وجود واحد استقلالی محضِ مختص به اوست، و علم و قدرت و حیات و فعل و عمل که از آثار اوست مختص به اوست؛ و همهٔ عوالم از موجودات و مخلوقات، وجودشان ظلّی و تبعی همچون سایه نسبت به شاخص و همه ظهورات و تجلّیات و أطوار گوناگون آن حقیقت محض مطلق، و آن نور قاهر صرف و بسیط مجرّدند.

قرآن، منطقی، گفتارش، ارائهٔ طریقش، رسالتش؛ راهیابی به سوی این درجه از خلوص توحید است. و نه تنها آیاتی که فقط در بارهٔ کلمهٔ توحید و انحصار آن در وجود و ذات و اسم و فعل است، بلکه همهٔ آیات این منظور را میرساند. ابر و باد و باران، و کشت و زرع، و کشتی و جوی و دریا، و خورشید و

۱ـ « شرح نهج البلاغه» ابـ ن أبـى الحديـد، طبع مصـر، دار إحيـاً و الكتـب العربيّـة، ج ١٠، ص ٢٤ تا ص ٢٤

ماه، و شب و روز، و باغ و راغ، و گل و لاله، و نخیل و انگور، و حیوان و انسان، و جن و ملک را به هم درمی پیچد و همه را منقاد و مطیع و بندهٔ رق و غلام زرخرید حلقه به گوش یک آقا و یک سیّد و سالار می داند، و همه را چنان به هم مربوط می کند که غیر از معنی و مفهوم ربط چیزی نمی ماند؛ و غیر از ظهور واحد و بسیط از آن جمال جمیل، و ذات بی مثال وی چیزی از خود ندارند و نمی توانند داشته باشند و نشان نمی دهند.

قرآن نه تنها اصل همه موجودات مادّی را از چیز واحدی معیّن می کند، بلکه همهٔ موجودات را دارای نفس واحدی می داند. تمام انسانها را به هم ربط می دهد، و انسانها را با حیوانات مربوط می کند، و هر دو را به جمیع گیاهان و نباتات متّصل می نماید، و پس از آن همه را با جمادات ؛ و عالم زیرین را با عالم بالا، و عالم مادّه را به ملکوت، و مقیّد را به مجرد، و سِفلی را به عِلوی، و جسم را به روح، و همه و همه را ربط می دهد.

و چنان در این ربط و ارتباط، اختلاط و امتزاج به عمل می آورد که گوئی غیر از وحدت حقّهٔ حقیقیّه چیزی نیست و از ملکوت اعلی تا أظلم العوالم راهی نیست.

این است نظر عمیق و دقیق و صائب قرآن، به ربط و اتّحاد و وحدت نفسانیّه بین جمیع پدیده های الهی، بطوری که یک ذرّه در مشرق را با یک ذرّه در مغرب مربوط و مرتبط، و در غم و شادی و حزن و سرور شریک می بیند. ا

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب « يوم الإسلام» ص ۱۷۹ گويد: « و در حقيقت، چه مانع مى شود كه اسلام را از ترقّى اهلش ، و از برخوردارى آنها از اسباب و وسايل تمئن جديد باز دارد؟ در حالى كه مى دانيم اركان اسلام پنج است: شهادت بر اينكه معبودى جز خدا نيست و اينكه محمّد رسول خداست، و اقامهٔ نماز، و ايتاء زكوة، و روزهٔ ماه رمضان، و حجّ بيت الله الحرام براى كسانى كه استطاعت داشته باشند. كداميك از اين اركان، مسلمين ⇔

و همین است مفاد و محتوای شعر شاعر شوریده و دلسوخته و پریشان و عاشق ما که گفته است :

به صحرا بنگرم صحرا ته وینم به دریا بنگرم دریا ته وینه وینه به هر جا بنگرم کوه و در و دشت نشان از روی زیبای ته وینه

و نقل شده است که : بعضی از مشایخ، فردوسی را پس از مرگ در خواب دید که در فردوس در درجات عالیه است. از او پرسید که این درجه را به چه یافتی؟! گفت: به یک بیت که در توحید گفتم:

جهان را بلندی و پستی توئی ندانم چهای هر چه هستی توئی البته این نظر قرآن، نظر واقع بینانه است. و دستوراتی که برای افراد بشر

⇒را از تقدیم باز میدارد؟ شهادت بر وحدانیّت الله \_همان طور که گذشت \_به آنان عزّت میبخشد، و اقامهٔ نماز دلهایشان را پاک میکند، و دادن زکوة اختلاف سطح میان فقرا و اغنیا را نزدیک مینماید، و روزهٔ ماه رمضان بدانها دردها و ناراحتیهای فقر و یأس را میفهماند، و حج بیتالله الحرام مؤتمر و کنگرهٔ عامی است برای مسلمین که به رهبران آنها امکان میدهد تا مشاکل حاضرهٔ خود را با هم در میان گذارند و حل نمایند.

اسلام با نظر عقلی امر می کند، و میان عقل و نقل را جمع می نماید و پیروانش را به نظر در سنّتهای خداوند در عالم خلقت وامی دارد، در حالی که مسیحیّت از تمام این مسائل اجنبی است. ارکان نصرانیّت منحصر است در ایمان به معجزات، در حالی که معتزلهٔ از مسلمین جمیع معجزات را غیر از قرآن انکار دارند؛ و معذلک اسلامشان برپاست. و أناجیل صدق مسیح را بر خوارق عادات از زنده کردن مردگان و شفا دادن کور مادرزاد و مریض مبتلا به پیسی و نحو ذلک می داند.»

أقول: روایتی را که أحمد أمین دربارهٔ ارکان اسلام بیان نموده است، از طرق شیعه به چندین سند وارد است و بجای شهادتین ، رکن عظیم آنرا ولایت شمرده است.

۱\_ « دیوان بابا طاهر عریان همدانی»

٢\_ هـديّة الأحباب» ص ٢١١؛ باري ! گناه بزرگ فردوسي اين بود كه سي سال ك

صادر می کند، برای اتحاد قلوب و هم آهنگی نفوس به جهت راه یابی به این حقیقت است:

ولی آنچه مسلم است فردوسی شیعه بوده است و امید است به برکت تشیّع او راه نجاتی برای او مفتوح باشد.

در «الكُنى و الألقاب» طبع سابق، ج ٣، ص ١٦ و ١٧؛ و نيز در «هديّـة الأحبـاب» ص ٢١ و ٢١٠ و ١٦٠، محدّث قمّى از سيد شهيد قاضى نور الله شوشترى اين اشعار را از او نقل كرده است، و معلوم است كه از جهت متن عالى و راقى است و دلالت صريح بر تشيّع او دارد:

بگ فتار پی خمبرت راه ج وی چه گفت آن خداوند تنزیل و وحی که من شهر علم علیم در است گواهی دهم کین سخن راز اوست منم بندهٔ اهل بیت نبی آگر چشم داری به دیگر سرای گرت زین بد آید گناه من است بدین زادم و هم بدین بگذرم بادیگران مر مرا کار نیست

دل از ترگیها بدین آب شوی خداوند امر و خداوند نهی درست این سخن گفت پیغمبر است تو گوئی دو گوشم بر آواز اوست ستایندهٔ خاک پای وصی ستایندهٔ خاک پای وصی گیر جای چنین است و این رسم و راه من است چنان دان که خاک پی حیدرم جز این در مرا، هیچ گفتار نیست به حز این در مرا، هیچ گفتار نیست

## يَاأَيُّـهَا الَّذِيــنَ ءَامَنُــوا اصْــبِرُوا وَ صَــابِرُوا وَ رَابِطُــوا وَ اتَّقُــوا اللَــهَ لَعَلَّكُــمْ تُفْلحُونَ.\

«ای کسانی که ایمان آوردهاید! در کارهایتان شکیبا باشید؛ و نیز شکیبائی و صبرتان را به یکدیگر پیوند دهید، و شکیبائی اجتماعی داشته باشید. و نیز دلهایتان را به هم مرتبط سازید، و نفوس و جانهایتان را با هم ربط دهید؛ یعنی ترابُط و پیوند عمومی و اجتماعی داشته باشید. و در تقوی و مصونیّت الهی در آئید، به امید آنکه به فلاح و نجات برسید!»

این نظر، درست در مقابل نظر مادیّون و کمونیستهاست که تمام عالم را از هم جدا جدا و متفرّق میبینند؛ هر ذرهٔ از آنرا جدای از دیگری، هر نفسی را جدا از نفوس دیگران. بین افراد انسان ابداً ارتباطی نمی دانند مگر امر موهومی، سعی و کوشش انسان را برای جامعه و همنوع لغو و بی اعتبار می دانند؛ حمایت از حیوانات و ذوی نفوس را ادراک نمی کنند، و حتّی ارتباط بین اجزای بدن واحد را هم موهوم می دانند؛ و نفس خود را نیز موهوم می دانند؛ زیرا غیر از مادّه و آثار آن چیزی را نمی فهمند.

بنابراین، قساوت و جلاّدی آنان به حدی می رسد که اگر همسایه ای هم از گرسنگی بمیرد ، با آنکه اطّلاع بر احوالش داشته باشند ابداً باک ندارند. این نظر کجا و نظر اسلام کجا ! که تا چهل منزل از هر جانب را همسایه می داند و در غم و سرور شریک می شمارد. و در ایثار، تعلیم و تربیت را به حدی کشانیده است که

نبی و علی دختر و هـر دو پـور دلـت گـر بـه راه خطـا مـایــل است هـر آنکس که در دلش بغض علی است نــباشـد مگـر بـی پـدر دشمـنش ۱ـ آیهٔ ۲۰۰، از سورهٔ ۳: ءال عمران

گریدم وزان دیگرانم نفرور ترا دشمن اندر جهان خود دل است از او خوارتر در جهان زار کیست؟ که یردان به آتش بسوزد تنش در معرکههای جهاد، آب را ایثار می کردهاند و خود با بدن زخم دار غرقه بخون، تشنه جان می سیردهاند.

وَ يُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَ لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً. ١

« و با وجود نیاز مبرم ، افراد دیگر را بر خود مقدیم داشته ، و از اموال خود بدانها ایثار می کنند. »

مؤمنین این را سرلوحه و سرمشق زندگی قــرار دادهانــد ، قــرآن هــر مؤمنــی را امر می کند که صبحها و شبها از این آیات تلاوت کند.

افسوس که اروپائیان پس از نهضت عظیم خود علیه ارباب کلیسا و پاپها که دین مسیح را مایهٔ بهرهبرداری از مردم ساخته و برای ریاست خود از جنایت و خیانتی دریغ نداشتند، و بعد از برانداختن تقلید و پیروی کورکورانه از رؤسای دینی و روی آوردن به استقلال فکری و در هم کوبیدن کاخ جهل و تعصب که زمینهٔ طلیعهٔ درخشان اسلام بود؛ گرفتار خودخواهی و غرور شده، و از پذیرش اسلام و کتاب آسمانی قرآن دریغ کردند. و به اندیشه و فکر خود استبداد نموده و راه چاره خواستند، و بالنتیجه به عوض دنیای معنویّت و حیات و ترقیات مادی در زیر لوای حقیقت و واقعیّت که در پرتو اسلام بدانها رویآور بود، گرفتار مادّه پرستی و بحث و کنجکاوی در علوم طبیعی و علوم ریاضی شده، و کسره خدا و تجرد و معنی و معنویّت و نور و رحمت را به خاک نسیان سپردند. در حقیقت از جهنمی درآمده، به جهنم دیگر وارد شدند؛ و از گیر دزد خلاص شده، گرفتار رمّال آمدند. این گناهی است نابخشودنی که بر زعماء و لواداران شده، گرفتار رمّال آمدند. این گناهی است نابخشودنی که بر زعماء و لواداران نهضت و قیام آمده، و تا خدا خواهد خاک مغرب زمین را از حقائق و شرف و فضیلت ستردند.

١\_ قسمتى از آيه ٩، از سوره ٥٩: الحشر

مورّخ معاصر ما، عبّاس إقبال آشتياني گويد:

«قرن سیزدهم و چهاردهم اروپا دورهٔ روی کار آمدن یک عده بلاد تجارتی مهم آزاد یا نیمه مستقل است که به مناسبت رفت و آمد و معاملات اهالی آنها با بلاد دوردست مخصوصاً شرق اسلامی، مرکز یک عده مسردم روشنفکر شده بود که با آوردن ارمغانهای مادی و معنوی تازه، همشهریان خود را به اوضاعی نو آشنا می کردند، و بتدریج موجد تغییراتی جدید در روش زندگانی و فکر ایشان می شدند.

اهم این بلاد تجارتی عبارت بود از ونیز و فُلورانْس و ژِن در ایتالیا، لیسبون در پرتقال، پاریس در فرانسه، بروژ و آنورس در فلاند، لندن در انگلیس، هامبورگ و نورنبر گ در آلمان، نوگورود در روسیه، و برگن در نروژ.

غالب ایس بلاد، یا از خود امرای متنفّذ ثروتمندی داشتند، یا تحت حمایت و ارادهٔ پادشاهی بالنّسبه مقتدر بودند. و چون غیر از قدرت مِلکی ایس امرا و سلاطین که تازه در حال نضج بودند، از قدیم پاپ یعنی رئیس کلّ عیسویان و حاکم مطلق بر جان و مال عموم پیروان آئیس مسیح نیز نفوذ و قدرت فوق العاده داشت؛ بالطبع ما بین او و امرا و سلاطین مزبور اختلافاتی بروز می کرد، و گاهی نیز کار اختلافات به جنگ می کشید.

و این احوال مقارن ایّامی بود که پاپها بنام دفع مرتدیّن، و دفاع از دین مسیح بسیاری از مردم بی گناه را به فجیع ترین وضعی میکشتند؛ در حالی که خود نیز چندان مردمی پاکدامن نبودند، و زندگانی خصوصی غالب ایشان آلوده به انواع مفاسد و رذائل اخلاقی بود.

کسانی که بر اثر پیش آمدِ مقد مات مذکور توانسته بودند زنجیر تعبّد را پاره کنند و در امور دین و دنیا از حد تقلید قدم فراتر گذاشته، از فکر خود و امثال خود استعانت جویند؛ چون این احوال و اوضاع را در دستگاه پاپها مشاهده

کردند، در باب قدرت مطلقهٔ پاپ و حقّانیّت حکم و امر او که تا آن تاریخ مسلّم، و خلاف آن کفر محسوب می شد به شک افتادند؛ و در صدد برآمدند که راه نجاتی برای خود که مردمی دیندار و صالح بودند بیندیشند.

از اواخر قرون وسطی بعضی از پاپها و سلاطین عیسوی اروپا براثر مخالطت با اطبّا و علمای مُسلِم و یهود، فی الجمله آشنائی و معرفتی نسبت به معلومات مسلمین و معارف قدیمهٔ یونانی که بدست ایشان افتاده بود پیدا کرده بودند. مخصوصاً فِردْریک دوم امپراطور آلمان که بر قسمتی از ایتالیا و جزیرهٔ صِقِلِیهٔ (سیسیل) نیز فرمانروائی داشت، در نشر فلسفه و علوم اسلامی و از آن راه به احیای تعلیم فلسفهٔ ارسطو در اروپا مساعدت بسیار کرد؛ و بر اثر تشویقات او و بعضی از امرای جزء و پاپها، بتدریج یک طبقه از مردم در اروپا پیدا شدند که به طبّ و نجوم و کیمیا و حکمت توجّه کردند، و به این ترتیب علوم نظری و تجربی مورد اعتنا و مطالعهٔ ایشان قرار گرفت، و مسائل حکمتی در بعضی از دارالفنونهای معتبر آن ایّام مثل دارالفنون پاریس و آکسفورد و بولونیا (در ایتالیا) موضوع درس و بحث محصّلین شد.»

«در نتیجه، این پیش آمدها که ما بین قرن سیزدهم و شانزدهم در اروپا به ظهور رسید، یعنی انتشار کتب بر اثر ساخت کاغذ، و اختراع فن چاپ، و مسافرت دور دنیا، کشف اراضی و راهها و قارههای جدید، و آشنائی مردم به وجود حیوانات و نباتات تازه، آداب و اخلاق مردمی که تا آن تاریخ هیچ کس از وجود ایشان خبری نداشت؛ با توجّه مردم به کتب قدمای یونانی و علمای اسلامی، بکلی ذهن اهالی اروپا را روشن کرد، و حال جهل و تعبّد و تقلیدی که

۱- «کلّیّات تاریخ تمدین جدید» شامل تاریخ تمدین جدید در اروپا و ایران، ص ۳٦ تا ص ۳۸

سالیان دراز بر آن قطعه حکومت می کرد بتدریــج بـدل بـه نـهضتی در طلب علـم و کسب معرفت و تعقّل در امور دینی و دنیائی شد که در دنیا سابقه نداشت.

و این امور علاوه بر آنکه در زندگانی مادّی مردم تأثیر عظیم کرد، در امور اجتماعی و سیاست نیز به خوبی مؤثّر شد.»

«در قرن یازدهم میلادی وقتی که پاپها مردم را به جهاد بر ضد مسلمین خواندند، همهٔ عیسویان به صفا و ایمان تمام فرمان ایشان را گردن نهادند، و فوج فوج به جنگهای صلیبی مشرق رفتند؛ لیکن بعدها دیدند پاپها ایشان را آلت اجرای اغراض خود قرار داده، و در تثبیت قدرت و آزار به دشمنان شخصی و کشتار مردم نیز آنان را به کار میبرند.

به همین جهت حال شکّی در ایشان نسبت به پاکی نیّت بعضی از پاپها پیدا شد، و فِرِدْریک دوّم امپراطور آلمان علناً از قبول فرمان پاپ در جنگ کردن با مسلمین إبا کرد؛ حتّی با ایشان از در مصالحت و مصادقت در آمد. و به این شکل رخنه و تزلزل کلّی در بنیان قدرت و استبداد پاپها راه یافت.

اول کسی که در اروپا به نام اصلاح مذهب مسیح و اعتراض بر پارهای از پاپها قیام کرد ، ویکُلیف برودی در اروپا به نام اصلاح مذهب تعلیمات ویکلیف برودی در اروپا انتشار یافت، و در سال ۱۳۹۸ میلادی یکی از روحانیون چک بنام ژان هَوس در دارالفنون پراک چندین محاضره در باب تعلیمات ویکلیف ایراد کرد، و جمع کثیری پیرو آراء او شدند.

پاپ امر به تشکیل شورائی در شهر کُنْسْتانْس داد، و اعضای این شوری که از ۱٤۱۶ تا ۱٤۱۸ طول کشید، ژان هوس را برای مناظره و محاکمه دعوت، و

<sup>(</sup>تعلیقه) Jean Huss ـ٣

۱\_ همان مصدر، ص ٤٥ و ٤٦

۷\_ Wyclf (تعلیقه)

او را محکوم ساخته و در ۱٤۱٥ سوختند؛ و برای دفع پیروان او حکم جهاد دادند.»

«دانشمند دیگری که وجود او در تعمیم علم و حکمت جدید، و خراب کردن بنیان قسمت مهمّی از آراء علمی و دینی بی اساس قدیم مؤثّر شده ارثشت رنان، ۲ (۱۸۲۳ تا ۱۸۹۲) حکیم و مورخ و نویسندهٔ شهیر فرانسوی است که ابتدا در مدارس دینی کاتولیکها تحصیل می کرده، و با اینکه قرار بود عالمی مذهبی و کشیشی معتقد به اصول آراء کلیسای کاتولیک بار آید، ناگهان در سال ۱۸٤۵ از این راه برگشت؛ و چون مفتون علوم طبیعی جدید شده بود، بیش از این نتوانست کورکورانه آراء مذهبی را پیروی کند، بلکه بر خلاف در صدد بر آمد که روش انتقاد علمی و تاریخی را در تحقیق مسائل راجع به السنه و ادیان و تواریخ قدیم بکار برد؛ و هر چه را که به این اصل نمیسازد منکر شود.

به همین جهت، به تحقیق در تورات پرداخت و ثابت کرد که: تمام اجزاء این کتاب متعلّق به یک دوره نیست، و از لحاظ زبان و لغت پارهای قسمتهای آن جدیدتر از بعضی قسمتهای دیگر است، و بعضی از اجزاء آن نیز بکلّی مجعول است.

مثلاً در کتاب أشعیای پیغمبر، قسمت أخیر آن با قسمت اول آن از لحاظ زبان و زمان بكلّی متفاوت است. و زمان تألیف أسفار خمسه که آنرا از حضرت موسی می دانند، مدّتها جدیدتر از عصبری است که برای مؤسّس دین بنی إسرائیل معیّن نمودهاند. و کتاب دانیال مجعول است.

پس از سفری که إرنست رنان به شام کرد و در آنجا معلومات خود را در السنهٔ سامی، و جمع آوری اطّلاعات راجع به ادیان و آداب قدیم تکمیل نمود،

۱\_ «کلّیّات تاریخ تمدّن جدید» ص ٤٦ و ٤٧

<sup>(</sup>تعلیقه Ernest Renan \_۲

به این نتیجه رسید که: بسیاری از فروع دین و کتب مذهبی و معتقدات شرعی عیسویان همان افسانه ها و اساطیر ساکنین اولی فلسطین و شام است.»

«إرنست رنان در سال ۱۸۹۲ به سمت تدریس زبان عبری، در عالیترین مدارس پاریس برگزیده شد، و کتاب کوچکی در شرح حال حضرت عیسی منتشر ساخت. در این کتاب، رنان مورّخی است که با نظر انتقاد جزئیّات زندگانی مسیح و کیفیّت ایجاد مذهب او و نشر آن را تحت مطالعه آورده؛ و البتّه چون مانند عیسویان معتقد در این راه قدم بر نداشته است، جمیع مقامات فوقالعادهای را که روحانیّون مسیحی به پیغمبر خود نسبت میدادهاند، منکر است.

از آنجا که إرنست رنان در انشاء زبان فرانسه نیز مهارت داشته است، این کتاب او که به بلاغت و سلاست تمام نوشته شده بود، بزودی مقبول طباع افتاد؛ و کاتولیکها برای جلوگیری از نشر آن سعی بسیار نمودند. إرنست رنان تکفیر، و از درس دادن محروم گردید؛ و قرائت کتاب زندگانی مسیح او برای هر کاتولیک متدیّنی ممنوع شد.

اندکی قبل از إرنست رنان، در آلمان نیز حکیمی بنام فرید ریش اشیراو س کتابی بنام « زندگانی مسیح» انتشار داده، و جنبهٔ آسمانی بودن انجیل و معجزاتی را که روحانی ون به حضرت عیسی منسوب می دادند منکر شده بود.

او به همراهی شاگردان خود در کشور وُرْتِمْبِرْگ در آلمان جمعیّتی برای انتقاد انجیل و تورات از لحاظ تاریخی و علمی درست کرد، و به این ترتیب شعبهٔ جدیدی از علم ادیان بوجود آمد.

انتشار نوشته های همبولت و لایسل و دارویس و رنان و پیروان ایسان،

۱\_همان مصدر، ص ۳۰۹

۲\_ Friedrich Strauss (تعلقه)

مذهب مسیح و آراء و عقائد اصحاب کلیسا را در دنیا دچار تزلزل بزرگی کرد. و جماعتی از نویسندگان آزاد فکر و بیعلاقه به دین و مذهب، افراط را به آن حد رساندند که ادیان را مانع ترقی جامعهٔ بشری دانستند و گفتند: برای خیر بشر باید بساط جمیع مذاهب را برچید.»

سخن ما در اینجا این است که: ما هم قبول داریم که در تورات و انجیل مطالب غلط فراوان است، و دعوت پاپها و ارباب کلیسا به مطالب موهومی که به حضرت عیسی نسبت می دهند نادرست است، و تجبّر و تحکّم آنها به عنوان دفاع از مذهب عیسی از سوزاندن و آتش زدن و زیر گیوتین بردن و بهشت را فروختن و جهنّم را خریدن و بالأخره خود را ارباب و موالی مردم بیچاره و عوام مستضعف نمودن، صد در صد غلط و گناه نابخشودنی است و حتماً باید در برابر این جنایات قیام کرد و تودهٔ مردم را از دست این گرگ صفتان رها نمود؛ امّا نه آنکه ایشان را بعد از رهائی، یله و فراری داد تا بدست گرگ دیگری همچون هوای نفس امّاره، و شهوت بی حجاب، و خشم بی مرز، و مادّیت صرف گرفتار شوند؛ تا همهٔ مزایای انسانیّت و شخصیّت آنان تباه شود.

وقتی که قرآن آمده و با صدای بلند خود اعلام میدارد که در من تحریف بعمل نیامده و یک حرف و یک کلمه کم یا زیاد نشده است، و تمام دستوراتش عین توحید و رحمت و عدل و آسایش است، و پاسدارانش همچون أئمّه طاهرین پیشوایان عقل و ادراک و خداوندان زهد و تقوی هستند؛ و آنهم به صراحت میگوید: در تورات و انجیل تحریف به عمل آمده و تصرف شده است، و علمای پاسدار این دو کتاب برای حطام دنیوی و سواری بر گردهٔ عوام، از هر زشتی دریغ نمیورزند، گرد آنان نگردید که شما را به تباهی و هلاکت

۱\_ «کلّیّات تاریخ تمدّن جدید» ص ۳۱۰ و ۳۱۱

مى برند؛ پس چرا ما به قرآن روى نياوريم؟ و اين چـراغ تابان را مشـعل پرفـروغ راه خود قرار ندهيم؟

ما که بالعیان می بینیم قرآن هم همگام با همین تحقیقات علمی و تاریخی شما، پرده از روی جهالت و خیانت ارباب کلیسا بر می دارد، و آنان را مردمی طمّاع معرّفی می کند، و تورات و انجیل را دستبرده می شمارد؛ چرا به واقعیّات این قرآن روی نیاوریم؟!

شما که معتقدید بَدو طلوع تمدین غرب و تحریک آنها، از علوم اسلامی: حکمت، و فلسفه، و نجوم، و طب، و تاریخ، و فیزیک و شیمی و غیرها بوده است، چرا از این غذا بخوریم و سپس نمک حرامی نموده کاسهاش را بشکنیم؟!

نتیجهٔ این تندرویها آن است که امروزه با چشم میبینیم دنیا در ورطهای سقوط کرده است که راه خلاصی از آن نیست. گالیلهها و نیوتونها و انیشتینها همه و سائر همقطارانشان بر ایس نکبت و ذلّتی که برای جهان هدیه آوردهاند، زانوی غم در بغل کرده، زار زار می گریند.

قرآن، علوم تجربی و نظری و ریاضی را تعدیل میدهد و برای کمال نفس انسانی استخدام میکند، نه برای زیان و تعدی و افراط؛ و چرخ طیّار ماشین حرکت بشری را به طوری به سرعت در میآورد که در هر آن بتواند آنرا کنترل نموده و به حسابش برسد؛ نه آنکه این چرخ چنان شتاب گیرد تا ماشین و کارخانه و مؤسّسه و تمام کارگران و صاحب کار را در هم بکوبد، و کاخ مسمّای به تمدین را بر سرشان فرود آورد.

ما به ارنست رنان و همفکرانش می گوئیم: عیسائی که از روی انجیل و تاریخ بدست آوردهای، عیسای پیامبر الهی نیست! و موسائی که از روی تورات و کنجکاوی از تاریخ بدان رسیدهای موسای واقعی نیست! امّا قرآن کریم عیسی

و موسای واقعی را بدون هیچ پیرایه و نسبت زشت، و بدون هیچ انحراف و معصیت در فعل و در عقیده معرّفی می کند. چرا شما در هنگام بازگشت از شام به پاریس و تدریس درس عبری ، از قرآن سخن به میان نیاوردی؟ و آیاتی را که از عیسی در سورهٔ مریم و آل عمران است٬ و آیاتی را که از موسی در سورهٔ

۱ حضرت آیةالله علاّمه طباطبائی قد سراه الشّریف، گهگاهی برای ما آیات آخر سورهٔ مائده را میخواند؛ قدری با تأنّی و آرام، و چنان در وجد و حال میرفت که حد نداشت. و کراراً میفرمود: این آیات از جهت سیاق و طریق تخاطب و نشان دادن مقام ربوبیّت حق و عبودیّت مسیح بن مریم و ملاحظهٔ ادب در موقف الهی غوغا کرده است:

وَ إِذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ النّ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِى وَ اُمِّى َ إِلهَيْنِ مِن دُونِ اللهِ قَالَ سُبْحَائكَ مَا يَكُونُ لِى أَ نْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَتِ إِن كُنتُ قُلْتُهُ, فَقَدْ عَلِمْتَهُ, تَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِى وَ سَبْحَائكَ مَا يَكُونُ لِى أَ نْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِى بِحَتِ إِن كُنتُ قُلْتُهُ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِى بِهِ أَنِ اعْبُدُوا الله وَربِّى وَ لاَ أَعْلَمُ مَا فِى نَفْسِكَ إِنِّكَ أَنتَ عَلاَّمُ الْعُيُوبِ فَمَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمَرْتَنِى بِهِ أَنِ اعْبُدُوا الله وَربِّى وَربَّكُمْ وَ كُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِى كُنتَ أَنتَ الرُّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَ أَنتَ عَلَى كُلِّ لَّ رَبَّكُمْ وَ كُنتُ عَلَيْهِمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَ إِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* قَالَ الله هُ هَذَا يَوْمُ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ وَ الْنِي مِنْ تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ \* قَالَ الله هُ هَذَا يَوْمُ وَكُنتُ عَلَيْهُمْ وَهُمْ لَهُمْ أَهُمْ عَبَادُكَ وَ إِن تَعْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمَ \* قَالَ الله هُ عَنْ هُمْ وَ الْمُوارِينَ فِيهَا أَبُدُن أَنتَ الْعَزِيزُ الْعَظِيمُ \* لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ وَ مَا فِيهِنَ وَهُو عَلَى كُلِّ شَى عَلَى كُلِّ شَيْء

« و ای پیغمبر ما! یاد بیاور زمانی را که خدا گفت: ای عیسی پسر مریا آیا تو به مردم گفتی : مرا و مادرم را بپرستید، غیر از خداوند؟! عیسی گفت: خداوندا! تو پاک و منزّهی از آنکه کسی در عبادت شریک تو شود. گفتاری که حق نیست ، در توان و قدرت من نیست که بگویم. اگر من گفته بودم، تحقیقاً تو دانسته بودی! آنچه را که من در نیّت دارم تو از آن خبر داری ولیکن آنچه را که تو در نیّت داری من از آن بی خبرم. و فقط و فقط تو هستی که به پنهانی ها و غیبها علم و اطّلاع داری! من به آنها نگفتم مگر همان چیزی را که تو به من امر نمودی که خداوند را که پروردگار من و پروردگار شماست بپرستید! و من گواه و ناظر بر احوال و اعمال ایشان بودم تا وقتی که در میان آنها بودم؛ پس چون تو مرا به سوی خود بردی فقط و فقط تو مراقب و پاسدار آنان بودی! و تو هستی که بر هر چیز حاضر و ناظری. اگر مردم را در اثر این خطایشان عذاب کنی، (اختیار با تست) چون آنها بندگان تو هستند ⇔

قصص است نخواندی؟ و ذهن شاگردان را بدین روزنهٔ امید نگشودی؟! این است گناه غیر قابل آمرزش شما!

قرآن که آمد و دین مسیح و موسی را نسخ نمود، و تورات و انجیل را غیر قابل عمل دانست؛ وجود مقدس محمد را از جهت اسوه و الگو، و ارتباط به عالم غیب به جهانیان معرفی کرد، و کتاب قرآن را که سراج منیر است به جای تورات و انجیل نهاد، و عالم را به گرایش به قرآن و استمداد از روح رسول الله و پذیرش دعوت وی فرا خواند.

شما که پایهٔ کلیسا را سست کردید، چرا پایهٔ مسجد را محکم ننمودید؟! این است گناه شما!

بشر خدا دارد، اعتقاد به خدا از غرائز اوست. بشر مسجد میخواهد که نماز گزارد؛ نیایش به خدا کند. چرا لباس کثیف و آلوده را که از تن او در آوردید، او را به حمّام نبردید؛ و بدون لباس، لخت و عریان گذاردید؟! این است گناه شما! معلوم است که شخص عریان در اثر تصرّف هوای خارجی فوراً از دست می رود؛ تاب نمی آورد و هلاک می شود.

⇔ (مِلک طِلق و عبد رق تو میباشند) و اگر آنها را مورد غفران و آمرزش خود قرار دهی، تو هستی که فقط دارای عزّت و حکمتی. (در کارهایت بواسطهٔ غفران گنهکار، فتوری دست نمی دهد، و ذلّت و پستی ترا فرا نمی گیرد، و از حکمت و اتقان و استواریت کم نمی شود و فتور نمی پذیرد.)

خداوند گفت: ایس روز روزی است که صدق صادقان بدانها سود می بخشد؛ از برای ایشان است باغهای پر از درخت سر به هم آورده که در آنها نهرهای آب روان جاری است، و بطور جاودان در ایس بهشتها زیست می نمایند. خداوند از آنها راضی است، و آنها نیز از خداوند راضی هستند، و ایس است کامیابی و ظفر عظیم. از برای خداوند است ملکیت آسمانها و زمین و آنچه در درون آنهاست؛ و او بر هر چیزی تواناست.»

ما می گوئیم: این همه از مستشرقین و خاورشناسان شما که آمدند و زبان عربی را فرا گرفتند و سالیان دراز در ممالک اسلامی بسر بردند، چرا در بازگو کردن حقائق آن طور که باید و شاید، دریخ نمودند؟ چرا إعمال غرض کردند؟ چرا از روح استکباری خود تنازل ننمودند و دَمی در برابر پروردگار خاضع و خاشع و شکسته دل نشدند؟! اینهاست که گناه قارهای را بر گردن ایشان می نهد؛ تا کیفر آن چه باشد!

دکتر گوستاولوبون فرانسوی کتاب قطور و پر حجم « تمدین اسلام و عرب» را می نویسد و خودش در آن اعتراف می کند که: دینی را که محمّد آورد، از جهت توحید عالی تر و راقی تر از توحید عیسی بود؛ و معذل که مسلمان نمی شود، و با همان نصرانیّت جان می سپارد. اینها محل سؤال است.

دکتر آلِکُسیس کارِل فرانسوی که حقیقة مردی است متتبّع و با هوش، و در پی جوئی بعضی از مفاسد و علل خرابیهای مادی و جسمی و روحی تحقیقات عمیق و روشنی دارد، و الحق کتب او مورد استفاده است؛ معذلک

۱ـ در «تمـدّن اســلام و عــرب» طبـع دوّم، ص ۱۵۲ و ۱۵۳ در فصــل دوّم: فلســفهٔ قــرآن و انتشار آن در عالم، میگوید:

<sup>«</sup>اگر اصول عقائد اسلام را به دقّت ملاحظه کنیم، میبینیم که اسلام نوعی است از عیسویّت که مشکلات و پیچیدگیهای آن بکلّی مرتفع است. ولی در این جای تردید نیست که بین اسلام و عیسویّت از حیث فروعات، فرق زیادی وجود دارد؛ حتّی در اصول هم یک فرق نمایانی بین آنها موجود میباشد که عبارت است از وحدانیّت مطلقه؛ این خدای واحد مطلق از همه بالاتر و فوق تمام اشیاء قرار گرفته، حتّی هیچیک از انبیاء و اولیاء و ملائکه یا ارباب انواع هم در عرض او نیستند. راستی این است که در میان تمام مذاهب دنیا فقط اسلام میباشد که این تاج افتخار را بر سر گذاشته و اوّل از همه وحدانیّت محض و خالص را در دنیا انتشار داده است. تمام سادگی و شأن و مقام اسلام روی همین وحدانیّت مطلقه قرار گرفته، و همین سادگی باعث قوّت و استحکام این دین گردیده است.»

گرفتار تعصّب است، و حاضر نیست از قرآن و رسول الله و عرفان اسلامی تمجید به عمل آورد؛ و در جای حسّاس و نقطهٔ بزنگاه مطلب چنان میگذرد و از اعتراف و اقرار خودداری نموده، خود را در بوتهٔ جهل میاندازد که جای شگفت است!

اینک ما فرازی را از عبارت او در سر عدم موفقیت ماشین در کمال بشریت می آوریم، تا آگاهی او به رموز مطلب روشن شود. و سپس فرازی را از عبارت او در اغماض از عرفان اسلامی بیان می داریم تا تجاهل و تغافل او نسبت به سر فرود آوردن در برابر عظمت قرآن مشخص گردد.

امّا در بارهٔ سر عدم موفّقیّت گوید: « لزوم تحوّل فکری - خطای رُنسانْس - اولویّت مادّه یا اصالت انسان.» آنگاه در شرح این مختصر گوید:

ما نمی توانیم پیش از یک تحول فکری، به احیای خود و محیط خویش موفّق شویم. در واقع اجتماع امروزی ما از بدو پیدایش خود، از یک اشتباه عقلانی یعنی خطائی که ما آنرا بعد از دورهٔ رنسانس دائماً تکرار کردهایم، در زحمت بوده است.

تکنولوژی انسان را بر حسب مفاهیم نادرست ماورا طبیعی ساخته است، نه موافق روح علم. هنگام آن رسیده است که این عقائد را ترک بگوئیم. باید سدی را که به علّت یک تفسیر غلط از نظریّهٔ گالیله بین خصائص اشیاء کشیده ایم درهم بشکنیم.

بطوری که گفتیم، گالیله خصائص اشیاء را به **أصلی** یعنی وزن و ابعاد که قابل سنجشاند، و فرعی یعنی شکل و رنگ و بو که قابل اندازه گیری نیستند متمایز، و کمیّت را از کیفیّت مجزاً نموده بود.

بیان کمیّت به زبان ریاضی، علوم را به وجود آورد؛ ولی کیفیّت در بوتهٔ فراموشی ماند. انتزاع خصائص او لیهٔ اشیاء، منطقی؛ ولی از یاد بردن خصائص ثانوی آنها ناصحیح بود، و از آن نتائج وخیمی برای ما حاصل گردید. زیرا در وجود آدمی آنچه به سنجش نمی آید، از آنچه قابل اندازه گیری است مهمتر است. وجود فکر نیز مانند تعادل فیریکوشیمیائی سرم خون، واقعی است.

پرتگاه بین کمیّت و کیفیّت بعد از آنکه دکارْت نیز دوآلیسم جسم و جان را مطرح کرد، عمیق تر شد؛ و از آن پس بیان تظاهرات روانی غیر ممکن گردید. مادّه کاملاً از معنی جدا ماند. و ساختمان عضوی و اعمال بدنی گوئی حقیقت بیشتری را از شادی و رنج و زیبائی به خود گرفت. و این خطا تمدین ما را به راهی انداخت که علم را به پیروزی، و انسان را به سوی تباهی کشید.» و ساختمان را به سوی تباهی کشید.» و ساخته را به بیروزی، و انسان را به سوی تباهی کشید.» و ساختا به راهی انداخت که علم را به پیروزی، و انسان را به سوی تباهی کشید.» و ساختمان به را به سوی تباهی کشید. و ساختمان به را به ساختمان به را به به را به بیروزی، و انسان را به سوی تباهی کشید. و ساختمان به را به به

ا\_ Dualisme (تعليقه)

۲\_ « انسان موجود ناشناخته » طبع ششم، ص ۳۱۰ و ۳۱۱

۳ أحمد أمين مصرى در كتاب « يوم الإسلام» ص ٢١٥ تـا ص ٢١٧ گويـد: « اسـتاد «چود» كه انگليسى و استاد فلسفه است كتابى قيّم و استوار نوشته اسـت، و نـام آن را « پسـتىها و سخـافتهاى تمدّن تازه» گـذارده است (سخافات المدنيّـة الحديثـة) در آنجا گـفته است:

« در تماری جدید توازن میان قوه و اخلاق نیست؛ اخلاق جدااً از علم عقب تر افتاده است. پیوسته از بدو نهضت اروپائی، علم در ارتقاء و اخلاق در انحطاط رفت تا آنکه فاصلهٔ راه میان آن دو زیاد شد. در عین حالی که اقوام و نسل جدید خود را به ناظر ارائه و نشان میدهند، و او را از خوارق صنعت و تسخیر مادّه و قوای طبیعیّه برای مصالح و اغراضش به شگفت در میآورند، در عین حال به او در اخلاقش، و در طمع و حرصش، و در کوتاهی فکر و سبکی عقلش، و در قساوت و ظلمش، توشه نمیدهند. این نسل جدید در حالیکه مالک جمع وسائل زندگی و حیات شده است؛ ولی نمیداند چه قسم زندگی نماید! پیدرپی آوردن جنگهای دهشتانگیز و دلخراش، دلیل بر آن است که تهیدست و مفلس بیدرپی آوردن جنگهای دهشتانگیز و دلخراش، دلیل بر آن است که تهیدست و مفلس است. و عالم و نشئهای را که پدید میآورد برای آن است که در آن بمیرد. علوم طبیعیّه به وی قوهٔ قاهرهای عنایت نمودهاند و او نمیداند چگونه استعمال کند. مانند طفل صغیر یا سفیه ⇔

این گفتار او در قسمت اول بود، و همان طور که ملاحظه می شود در نهایت اتقان و استواری است.

و امّا گفتار او در قسمت دوّم آن است که می گوید:

⇒ و دیوانهای است که به آنها زمام امور داده شود و کلید خزائن به آنها واگذار شود؛ امّا آنها بیشتر از این نمی فهمند که با آن جواهرات بازی کنند.»

و در جای دیگر می گوید: «یک نفر فیلسوف هندی از من شنید که من از تمد تمان تعریف می کنم و آنرا به غایت می ستایم و می گویم: یک نفر رانندهٔ اتومبیل سیصد یا چهارصد میل را در یک ساعت می پیماید در روی رَمْلها و شِنها، و هواپیمائی از مسکو تا نیویورک در بیست یا پنجاه ساعت می رسد. آن فیلسوف هندی گفت: شما می توانید در هواء مثل پرنده پرواز کنید و در آب مشل ماهی شنا نمائید، ولیکن نمی دانید چگونه روی زمین راه بروید!»

در جای سوم از همین کتاب می گوید: «نظر بیفکن به این طیّارهای که در آسمان به غایت بالا می رود و چون حلقه ای دائرهای شکل می گردد، در پندار تو اینطور می آید که: سازندگان آن در علمشان و لیاقتشان مافوق بشر می باشند. آنان که در و لین وهله بر آن پرواز نمودند در علو همتشان و جرأتشان پهلوانانی بودند، ولیکن اینک نظر کن به مقاصد زشت و نکوهیدهای که طیّاره را در استخدام خود آورده است و در آتیه آنرا چگونه بکار می بندد... کاری از آن بر نمی آید مگر پرتاب کردن بمبها مخصوصاً بمبهای اتمی و تکّه تکّه کردن اجساد انسان، و خفه نمودن زندگان، و سوزاندن بدنها، و پرتاب کردن گازهای سمی، و پاره پاره پاره کردن مستضعفین که هیچ پناهی برای فرار از ایس شر ندارند. اینها مقاصد مردم احمق و یا مقاصد شیاطین است.»

و در جای چهارم از کتاب گوید: «مور خین فردا در بارهٔ ما چه خواهند گفت که چگونه ما طلا را استعمال می کنیم؟ آنها البته می گویند: ما برای اطّلاع و خبر از محل و جای طلا، به بی سیم و امواج متوسّل شدهایم. آنگاه کیفیّت أشکال و طرزی را که صاحبان بانکها طلا را توزین می کنند و با کمال لیاقت و مهارت آن را می شمرند، توصیف می نمایند و بیان می کنند که چگونه قانون جاذبه ما را در انتقال آن از پایتختی به پایتخت دیگر رهبری کرد. و البته ⇔

«عرفان مسیحیّت، معرّف عالی ترین شکل فعّالیّت مذهبی است، و بهتر از عرفان هندوها و تبّتیها با دیگر فعّالیّتهای عقلانی بستگی دارد. و بر این عرفانهای آسیائی امتیازش آن است که در دوران صباوت خود درسهائی از یونان و روم گرفته است؛ و از یکی تفکّر و از دیگری نظم و قیاس را آموخته است.»

در این سخنش همان طور که می بینید خیلی بی انصافی کرده است. او چگونه عرفان مشرق زمین را عرفان هندوها و تبتی ها دانسته، و از عرفان اسلام چشم پوشیده است؟ او چگونه عرفان علی بین أبی طالب و سائر أئم هٔ اطهار و حضرت سبخاد و حضرت رضا علیهم السلام را نادیده گرفته است، و از «صحیف «نهجالبلاغة» و خطب محیرالعقول آن که مخ عرفان است و از «صحیف سجادیه» و «عیون أخبار الرضا» و «توحید» صدوق که یک نفر از آنها تا به حال نتوانسته است به حقیقت این عرفان برسد، اغماض نموده است؟ او چگونه از مشایخ بنام عرفان، همچون بایزید بسطامی و معروف کرخی و سری سمقطی و خواجه عبدالله أنصاری و محیی الدین عربی و ابن فارض مصری و صدرالدین قونوی و شیخ الإشراق شهاب الدین شهرورددی و عبدالرزاق عشرانی چشم کاشانی و ملا جلال الدین رومی و خواجه شمسالدین حافظ شیرازی چشم وشیده است؟!

<sup>⇒</sup> در تاریخ تسجیل خواهند نمود که: کسانی که شبیه به وحوش هستند و ماهرند و در فتوحات صنعتی شان نهایت جرأت را دارند، از مصرف و اعطاء به تعاونهای بین المللی که طلا را طلب نموده و برای تقسیم صحیح، امید ضبط و دسترسی به آن را دارند؛ عاجز و ناتوان می باشند. آن کسان هیچ قصدی و نیّتی ندارند مگر اینکه معادن را با اسرع سرعتهای ممکنه دفن کنند، ایشان طلا و معادن را از درون زمین در جنوب آفریقا استخراج نموده و در بانکهای لندن و نیویورک و پاریس دفن می نمایند.»

۱\_ « انسان موجود ناشناخته» طبع ششم، ص ۱۵۱ و ۱۵۲

آیا شـش جلـد «مثنوی» مولانا که تمامش در همان دیباجه و عنوانش: «بشنو از نی چون حکایت می کنـد» منطوی است، از تمام عرفان مسیحیّت و توحید خود مسیح عـالی تر نیست؟! آیا «دیوان حافظ شیرازی» که تمامش در همان غـزل اوّل: « ألا یـا أیّها السّاقی أدر و کأسًا و ناولها» گنجانیده شده اسـت، کافی برای بصیرت وی نبود؟ آیا « نظم السّلوک» یعنی تائیهٔ کُـبرای ابن فارض که حقّاً یک دورهٔ کـامل و تمام از تمام منازل سیر و سلوک و بیان اعلی درجهٔ از توحید و عرفان است صدها بار از آنچه در انجیـل آمـده است دقیق تـر و عمیق تـر و صاف تر و ظریف تـر در نشان دادن لطائف عرفان نبـوده است؟! پـس چـرا عمـداً خود را به سهو زده، و سهواً اشتباه عمدی نموده؛ از خـود قـرآن و ایـن کتـب نفیسهٔ عرفان و ایـن مکتب رفیـع الدّرجهٔ آن چشـم پوشـیده، عرفان جوکیـهای هنـد و مغولهای تبتی را نام برده و در مقابلهٔ با عرفان مسیح و مسیحیّت بـه عنـوان معرّفی عرفان آسیائی به شمار آورده است؟!

بنابراین ، جناب کارل نباید در انتظار بنشیند تا مردم به عرفان مسیحیّت بگروند، و خودش غمگین باشد که چرا مردم آنها را به بوتهٔ فراموشی سپردهاند. عرفان قرآن بسیار عالی تر و راقی تر و جذّاب تر است و هیچ مفر و گزیری نیست مگر آنکه خود او و هم مسلکانش حرکت کرده و مردم اروپا و آمریکا و شوروی و چین و ژاپن و هند و مالزی، عرفانهای مسیح و زردشت و بودا و برهمن را کنار گذارده، و سر تسلیم در برابر عظمت قرآن، و عرفان آن فرود آورند. این است راه چاره.

امًا خودش مُرد و تسلیم نشد . و اینک در آن عالم به عقبات ظلمت و گردنه هائی ناشی از جهل که میرسد و قدم از قدم نمی تواند بردارد، می فهمد که ما چه می گوئیم!

امـروزه تمام اروپـا و آمریکـا در جهنّم مادّیگـری میگـدازد. نه تنها شوروی و

چین که مرام کمونیستی دارند و آنرا ابراز میکنند، بلکه تمام دانشمندان مغرب زمین که پیوند خود را با خدا بریدهاند، مادی صرف شدهاند. مادیّت معنای وسیعی پیدا کرده، و همه را در کام خود فرو برده است.

گر چه به ظاهر تظاهر به یهودیّت و یا مسیحیّت کنند، لیکن روش و مکتبشان مکتب أصالة المادّة است. طرز ورود و خروج در بحثها و جلسات و حلقات و کنفرانسها و دانشگاهها همه بر محور مادیّت می چرخد. و به یک معنای گستردهای مادیّت و مادّهگری و مادّهپرستی، بال تاریک شوم خود را بر بسیاری از کشورهای جهان گسترده است. و نه تنها در عقیده، بلکه در طرز تفکّر و اندیشه، و طرز کار و عمل، و طرز تعیین مراد و هدف، همه و همه به سوی مادّه رهسپارند ؛ و در وادی اوهام و تَیْهِ گمراهی آن گم گشتهاند.

یک مثال زنده و گویا برای شما بیان کنم تا بدانید مادّیگری و انحراف بشر به کجا منتهی شده است!

یکی از بستگان ما، در دانشکدهٔ پزشکی طهران، دکترای خود را گرفت و جراح قابلی شد. بعد از مدت کوتاهی به آمریکا رفت و تحصیلش و رشتهاش بالا گرفت و از جراحان نامی آن دیار شد. زن آمریکائی گرفت و خودش نیز تبعهٔ آمریکا شد. اینک درست چهل سال است که در آنجا به سر میبرد و هنوز هم در قید حیات است.

می گویند: در آنجا باغ و بیمارستان شخصی دارد و هر روزی چند عمل می کند که برای هر یک اقلا ده هزار دلار می گیرد. پس از رفتن او پدرش رحلت کرد، و خانه و دکّان را ورثهاش تقسیم و تسهیم نمودند و طبعاً مادر پیرش در مضیقه افتاد؛ و آن راحتی و وسعت زمان پدر را نداشت.

یکی از برادرانش به وی نوشت: اینک مادرت در رنج و ناراحتی میگذراند؛ و الحمدلله خداوند به شما نعمت زیاد داده است؛ و زندگی فراخ و

ثروت بی حساب. چه خوب است که مادر خود را در این سن و با وجود ضعف و کسالتی هم که دارد فراموش ننموده، ماهیانه مبلغی برای تأمین معاش او بفرستی!

بعد از مدّتی پاسخ نامه بدین گونه آمده بود که: شما خیال میکنید ما این پولها را مفت و مجّانی بدست میآوریم؟! ما کار میکنیم و زحمت میکشیم. مادر هم برای تأمین معاش خود باید برود و کار کند!

این تأدیب مادیّون و طرز تربیت غربیها است. این گفتار برخاسته از مکتب هِگِلها و داروینها و دکارْتهاست که بدین جا کشانده شده است.

شما این داستان را مقایسه کنید با داستان جوانی که ما سابقاً در همین کتاب «نور ملکوت قرآن» آوردیم که چگونه در پرتو تعلیم و تربیت قرآن، بواسطهٔ حمایت و پذیرائی و مراعات حال مادر پیر، از ازدواج خود صرف نظر کرد، و در برابر ایذاء و پرخاش مادر مریض، و شکیبائی از رد فحش او در شب سرد زمستان که آب بدست او داده بود، خداوند پردهٔ غیب را آنا از روی دل او گشود و جهان غیب را بر او مشهود نمود و باب راز و نیاز با قاضی الحاجات و مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّهاش را برای وی مفتوح فرمود. در مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّهاش را برای وی مفتوح فرمود. در مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّهاش را برای وی مفتوح فرمود. در مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّهاش را برای وی مفتوح فرمود. در مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای وی مفتوح فرمود. در مشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای وی مفتوح فرمود. در میشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای وی مفتوح فرمود. در میشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای وی مفتوح فرمود. در میشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای وی مفتوح فرمود. در میشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبحانیّه اش را برای و بر میشاهدهٔ انوار ملکوتیّه و نفحات سبعانیّه اش را برای و ب

منطق قرآن توحید حضرت رب العزّة در جمیع مقامات است. ایشار و عدالت و صبر در برابر مشکلات، و دوری از تنبلی و هوسرانی است؛ گسترش نعمت و تعمیم آن به همهٔ طبقات است.

و نه تنها این اخلاق مذهبی و کتابی آن است، بلکه اخلاق تطبیقی و خارجی است. مسلمانها از صدر اسلام تاکنون، به شواهد تاریخ مسلم، أهل صبر و ایثار و گذشت و رحم و مروّت و عدالت بودهاند. و در جنگهای فاتحانهٔ

۱\_ « نور ملکوت قرآن» ج ۱، بحث ۲، ص ۱٤١ تا ص ١٤٦

خویش، نهایت مراعات و مراقبت و حمایت و حفظ حیات حال اسیر را می نمودند. هیچ گاه درختان را آتش نمیزدند، زراعت را پایمال نمی کردند، مواشی و احشام را نابود نمی ساختند، کسی که پرچم جنگ را خوابانده بود دیگر با وی جنگ نمی نمودند، کسی که از جنگ فرار می کرد او را دنبال نمی کردند، مُثْله نمی نمودند، هر کس پناه می خواست پناه می دادند، آب را بروی دشمن نمی بستند. آب

۱- در « منتهی الاَمال» ج ۱، ص ۱٦، محدت قمّی در ضمن بیان اخسلاق و اوصاف شریفهٔ حضرت رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم چنین آورده است که: «ارباب سِیر در سیرت آن حضرت نوشتهاند که چون لشگری را مأمور مینمود، قائدان سپاه را با لشگریان طلب فرموده، بدینگونه وصیّت و موعظه می فرمود ایشان را:

می فرمود: بروید بنام خدای تعالی و استقامت جوئید به خدای و جهاد کنید برای خدای، بر ملّت رسول خدای!

هان ای مردم! مکر مکنید، و از غنائم سرقت روا مدارید، و کفّار را بعد از قتل، چشم و گوش و دیگر اعضا قطع نفرمائید، و پیران و اطفال و زنان را نکشید، و رهبانان را که در غارها و بیغولهها جای دارند به قتل نرسانید، و درختان را از بیخ نزنید جز آنکه مضطر باشید، و نخلستان را مسوزانید، و به آب غرق نکنید، و درختان میسوه دار را بر نیاورید، و حرث و زرع را مسوزانید؛ باشد که هم بدان محتاج شوید، و جانوران حلال گوشت را نابود نکنید جز اینکه از بهر قوت لازم افتد، و هرگز آب مشرکان را با زهر آلوده مسازید، و حیلت میارید. و هرگز آن حضرت با دشمن جز این معاملت نکرد، و شبیخون بر دشمن نزد، و از هر جهادی جهاد با نفس را بزرگتر می دانست.»

۲\_ مستشار عبدالحلیم جندی در کتاب «الإمام جعفر الصّادق» ص ٥٦ گوید: «تأیید آسمانی در کربلا زیاد بود، در معانی بزرگ از جلال اسلام. در اینجا واقعهای از او و واقعهای از دشمنش اختیار می شود. امّا واقعهٔ اوّل: او عیناً مانند پدرش عمل کرد و جیش دشمن را آب داد از چشمهای که در نزد آن فرود آمده بود و آب را بر قاتلین خود حرام نکرد.

و امّـا در واقعـهٔ دیگـر: دو فرمانـده از لشگر ابن زیـاد در آتش جنگ کربلا، آن لشگر را ⇔

اگر جنگ داخلی در میانشان واقع می شد، یعنی یک طبقه با طبقه دیگری گرچه از ناحیهٔ حکومت بود، در ستیزه و تخاصم می افتاد؛ اوّلین وظیفه دعوت به صلح بود. و اگر حاضر برای صلح نمی شدند، در این صورت که لامحاله یک طرف باغی و ستمگر بوده و تعدی عدوانی داشت، بر تمام مسلمین واجب بود که با او به جنگ ادامه دهند تا به امر خدا بازگشت کند و دست از ظلم و تجاوزش بردارد.

این طریق، اصلاح در بین مؤمنین است که در وهلهٔ اول، عقد صلح برقرار نمودن و در صورت تجاوز قطعی یک طرف و عدم تسلیم او به صلح، با او جنگ کردن تا تسلیم شود و دست از تعدی بشوید.

و این عالی ترین راه برای فصل خصومت و تجاوز گــروه متعــدی و تجاوزکــار است.

⇒ ترک کرده و به سوی افرادی که اطراف سیّدالشهداء علیهالسه بودند رهسپار شدند تها در دفاع از آن حضرت بین یهارانش که تها آخرین نفر جهان بهاختند شهید شوند، در حالی که می دانستند که در آن واقعهٔ خطیره، بها هیچ مقیاسی برای آنهان پیروزی ممکن نبود و مرگ و شهادتشان حتمی بود. (و بستن آب از این جهت بهیچ وجه مؤثّر در مغلوبیّت ایشهان واقع نمی شد.)

و در تعلیقه گوید: صلاح الدّین ایّوبی در جنگهایش با صلیبیها، از حسین و از پدرش علی آموخت، روزی که برای فرماندهٔ صلیبیها: مَلِک رتشارد (قلبالأسد) عطر خودش را فرستاد. و امّا این قواعد حروب اسلامیّه کجا، و قواعد جنگ در نزد اروپائیها کجا؟!

بُقراط پدر طبّ یونان که اروپا مشهورترین قسَمش را بدان یاد میکند و بطور میراث این قسم در أجیال بعدی رسیده است و هر پزشکی قبل از مشغول شدن به عمل طبابت، واجب است که در نزاهت و امانت و عدم تعصّب به وی سوگند یاد کند، خودش به اروپائیها درس دگری میدهد؛ در وقتی که معالجه مریضان به مرض طاعون را در لشکر ایران رد کرد و گفت: شرف من مرا باز میدارد از آنکه دشمنانم را که قصد شهرهای مرا دارند معالجه کنم.»

« و اگر در میان دو گروه از مؤمنین کشتاری واقع شد، واجب است بر شما مسلمین که میان آنها را صلح دهید! پس اگر یک طرف حاضر به صلح نشد و بر دیگری راه ستم و عدوان را در پیش گرفت، واجب است بر شما مسلمین که با آن گروه متجاوز جنگ کنید تا به امر خدا برگردد. پس اگر بازگشت نمود و دست از تعدی برداشت، در این صورت در میانشان با عدل، صلح بر قرار نمائید. و قسط و داد را پیشهٔ خود سازید که خداوند دادگران را دوست دارد.

این است و غیر از این نیست که تمام مؤمنین با هم برادرند؛ پس شما مسلمین در میان دو برادر خودتان صلح دهید. و خود را در مصونیّت و عصمت و تقوای خداوندی در آورید، به امید آنکه مورد رحمت او قرار گیرید!»

در این جنگهای داخلی میان مسلمین، گروه فاتح حق گرفتن اسیر ندارد، و حق غارت ندارد، و حق کشتن مجروحی را که بر زمین افتاده ندارد. فقط ادواتی که در میدان جنگ به حساب سلاح جنگ محسوب می شود، حق دارد بردارد و تصرف کند.

و امّا اگر دشمن خارجی یعنی از غیر مسلمین به بلد اسلام حمله کرد، بر مسلمین لازم است بر دفع او بکوشند، و زن و مرد، پیر و برنا، طفل و بالغ، مریض و تندرست، عالم و عامی؛ بدون استثناء در مدافعت وی قیام کنند و آنها را سرکوب نموده، به قتل و اسارت و غارت و نَهْب اموال و ذَراری و به هر طریق

١- آيه ٩ و ١٠، از سوره ٤٩: الحجرات

ممکن، در برابر تعدی و تجاوزش قیام و اقدام نمایند.

و امّا فريضهٔ جهاد از ايس عالى تر و دقيق تر است. جهاد عبارت است از آنكه: لشگر اسلام بدون سابقهٔ دشمنی، و بدون تجاوز و تخطّی از طرف مقابل، صرفاً بر اساس هدايت او به توحيد، و اقرار به شهادتين: أشهد أن لا إله الا الله و أشهد أن محمّداً رسولُ الله حركت مى كند در سرزمين دشمن، و ايشان را به دين اسلام فرا می خواند. و البتّه معلوم است كه بايد اهالی آن سرزمين غير مسلمان باشند؛ خواه از مشركين و مادّيّين و طبيعيّين و خواه از گروه بودا و برهمن و كنفسيوس و غيرها و خواه از اهل كتاب مانند يهود و نصاری و مجوس. در هر حال اگر به مجرّد دعوت به اسلام، دين حقّ را پذيرفتند كه هيچ؛ نه آنها را می كشند و نه جزيه می گيرند. لشگر اسلام در اين حال بر می گردد، و مصارف جنگ از تجهيز سپاه و غيره همه به عهدهٔ سائر مسلمين و بيت المال مسلمين جنگ از تجهيز سپاه و غيره همه از گروه مغلوب اسلام پذيرفته، اخذ نمی شود .

و اگر اسلام را قبول نکردند و بر آئین خود باقی ماندند، در این صورت اگر از اهل کتابند آنها را وادار به جزیة (مالیات و خراج به صندوق حکومت اسلام) میکنند. و اگر قبول جزیه ننمودند و یا از اهل کتاب نبودند، همچون

۱\_و این جزیه و خراج در مقابل تعهدی است که دولت اسلام برای آنها می کند که در حمایت و ذمّهٔ اسلام باشند. و حکومت اسلامی آنها را در پناه خود از هر گونه آسیب و تعدی و حملهٔ دشمن حفظ می کند، و اگر دشمن به آنها حمله کرد بدون اخذ وجهی از ایشان، لشگر می کشد و از پول بیت المال اسلام دشمنانشان را دفع می کند. و همچنین جان و مال و ناموس و عِرضشان در عهدهٔ حکومت اسلام محفوظ است. از درمانگاهها و بیمارستانها و مدارس و مکتبهها و غیرها طبق قرارداد با حکومت بهرمند می شوند. از برق و آب و تلفن و گاز و پاسداران نظامی و شهربانی و از خدمات شهرداری و عدلیّه بهرمند می شوند. خلاصه از این جهات همانند یک نفر مسلمان محسوب می گردند و دیگر زکوة و ⇔

مشرکین و دهریّین، در این صورت باید لشگر اسلام با آنها بجنگد تا قبول دین حق را بنمایند. و در این فرض نیز مفرّی برای آنان غیر از قتل و یا اسارت نیست، و مسلمین حق نهب و غارت و اسارت ذراری و زنان را دارند.

⇒ خمس نمی دهند و مالیاتی دیگر مشابه مسلمین نمی پردازند. در این وقت حکومت اسلام با آزادی کامل در هدایتشان می کوشد و از راه بحث و منطق و ارائهٔ ادلهٔ صحیحه آنها را در پذیرش اسلام مختار و آزاد می گذارد. آنها هم که بتدریج با منطق قرآن آشنا شدند، و از طرفی طرز عمل و رفتار مسلمین را بالعیان دیدند، و از مزایا و مساهلتهای اسلام در برابر مشکلات و قوانین پیچیده و درهم رفتهٔ خود مطّلع شدند، خود بخود بالطّوع و الرغبه اسلام را می پذیرند، و دست از کیش و آئین سابق خود هرچه باشد بر می دارند.

در تاریخ، کشورهای بسیاری را سراغ داریم که خودشان بعد از قبول جزیه، از روی اختیار مسلمان شدهاند.

لشگر اسلام غیر از افرادی را که کشته شدهاند، در صورت عدم انعقاد پیمان و معاهدهٔ جنگی، به عنوان استعباد و اسارت تصرّف می کند؛ و در تحت نظر و رأی دولت اسلام به تربیت دینی و هدایت الهی ایشان همّت می گمارد. و یا اگر مصلحت بداند بر آنها منّت نهاده آزاد می کند، و یا قیمت آنها را از ایشان به عنوان فدیة و عوض آزادی اخذ می کند.

جهاد در اسلام از خصائصی مختص به خود برخوردار است. زیرا مانند جنگها و لشگرکشیهای دیگر جنگجویان و یا سلحشوران نیست که مبنای آن حس انتقام و حسد و کینه و بلندپروازی و استکبار و انانیت و خودمحوری، و یا توسعه و گسترش در خاک و بدست آوردن جواهرات و اموال و نفوس باشد؛ بلکه یک امر مقد س شرعی، و یک نیایش حقیقی به درگاه حضرت ایزدی است که نه تنها اینگونه نیتها و قصدها در آن موجود نمی باشد، بلکه ضرر هم دارد، و بر اساس عبادت بودن این عمل، مضر به پیکرهٔ آن است و موجب فساد و عدم قبولی آن هم می گردد.

در جهاد اسلام، لشگر اموال خود را از دست می دهد، و مخارج ایاب و ذهاب را متحمّل می شود، و افرادش در معرکهٔ کارزار کشته می شوند و در خاک و خون غوطه می خورند، و جریح و زخمی بسیار دارد؛ فقط و فقط به نیّت ارشاد

<sup>←</sup> می کند، بجای جنگ و قتال، مقداری مال از ایشان اخذ می کند.

و اگر تو مقارنه و مقایسه بیندازی میان معاملهای که مسلمین در دولتهایشان با یهود و نصاری کرده و میکنند، و معاملهای که نصاری در دولتهایشان با مسلمین کرده و میکنند، روشن خواهد شد که تا چه درجه مسلمین اهل گذشت و تسامح میباشند و چقدر گذشت و تسامح در نصاری نایاب است! تا اینکه حقّاً صحیح است که مسلمین با تشریع فقهائشان که در دورهٔ اول بودهاند در بارهٔ معاملهٔ با اهل ذمّه، و یا تطبیق آن بر ایشان در عصر های مختلفه، افتخار کنند.»

و هدایت طرف غیر مسلم که میخواهد او را به کیــش توحیـد بخوانـد و از مواهـب و منافع اسلام برخوردار گردد. و به مجــرد اسـلام آنـها، دسـت از جنگ برمــیدارد؛ و اسلام آنها را پیروزی و ظفر میشمارد. این است فلسفهٔ جهاد .

و بدون اندک تردیدی می توان این دستور عالی اسلام را از عظیمترین رموز اخلاقی و حیاتی و تربیتی آن بشمار آورد. شما در عالم چه کسی را دیده اید و یا شنیده اید که برای ارشاد و هدایت یک نفر اجنبی که به هیچ وجه من الوجوه با او سابقهٔ آشنائی و محبّت ندارد، نه تنها به موعظه و اندرز، و نه تنها به ارشاد و گفتار درشت، و نه تنها با توعید و تهدید، و نه تنها با تحمّل مشقّت و رنج سفر، بلکه تا سرحد جرح و قتل حاضر شود که خود را و أعز از ابناء و اخوان و عشیره و اصحاب خود را در خاک و خون کشد؛ برای آنکه آن مرد اجنبی و منحرف و مشرک در راه بیفتد، و گردن تسلیم در برابر پذیرش حق فرود آورد، و نفس خود را از مهالک و عواقب وخیم شرک و از تنگناها و کریوههای پیچ در پیچ اعتقادات و سنتهای تقلیدی غلط که کورکورانه آموخته است و عالم جان و حیات خود را تاریک نموده است نجات بخشد؟ این است فلسفهٔ جهاد. ا

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب « يـوم الإسـلام » ص ۱۲۲ تـا ص ۱۲۵ مىنويسـد: « مسلمانان چون از كسى صدق و وفاء و سلامتى ديدنـد، بـدان اعتماد نموده بـه پيروى از قـول خدا: و ان جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْتَح لَهَا عمل مى كنند. و مسيحيان چـون بـا كسى انـس گيرند، نـاگـهان او را غافلگير كرده چون غليواج و زغن بر گنجشـك و يـا چـون بـاز شـكارى بـر غليواج و زغن خود را بر رويش مىافكنند. زمانى دراز گذشـت كـه مسلمين غـالب بودنـد و بـر نصـارى و يـهود حكم عادلانه مىنمودند؛ اين به جهت تعاليم اسلام بود كـه در تاريخ مانندش يافت نشود.

آری، عمر بن خطّاب در اوّل خلافتش یَعْلی بن اُمیّه را فرا خواند تا نصارای نجران را از بلادشان کوچ دهد. لیکن عذر او این بود که رسول خدا صلّی الله علیه و آله فرموده است: لایَجْتَمِعُ فی جَزیرةِ الْعَرَبِ دینانِ « در جزیرة العرب دو دین جمع نمی شوند». چون اسلام ⇔

ما می بینیم مؤمنین در صدر اسلام و تا به امروز پیوسته آرزوی جهاد و قتل فی سبیل الله می نمودند، و در دعاهای خود جدا ً از خداوند می طلبیدند تا آنان را موفق به این فریضهٔ الهیّه بنماید، و کشته شدن در زیر پیکانها و سنگبارانها و نیزهها و شمشیرها را فوز عظیم می شمردند. چرا؟ و به چه

⇒ میخواهد جزیرة العرب قلعهٔ مسلمین و محل پرورش آنان باشد و تربیت داعیان به اسلام در آنجا صورت پذیرد، و مسلمین اختلاط با یهود و نصاری نداشته باشند؛ دین اسلام تازه و با طراوت باشد. فلهذا امر به جلاء وطن اهل نجران نمود. معذلک چون آنان را کوچ داد، شهرهائی بهتر از شهرهایشان به آنها داد، و ایشان را در جهاتی که میل به آن داشتند اختیار داد.

رسول خدا نمی خواست ایشان را به اسلام اکراه نماید، و بدین جهت آنان را به میل و اختيار خود باقي گذاشت، عملاً بقوله تعالى: لا إكْراه في الدِّين. با آنان به مقدار مال معلومي مصالحه نمود تا در هر سال بیردازند، و با آنها شرط نمود که ربا نخورند و با ربا معاملهای انجام ندهند. چون رسول خدا رحلت نمود، أبوبكر آنان را به همان شروط رسول خدا تثبیت کرد. چون وفات أبوبکر رسید، عمر را امر کرد تا ایشان را از زمین هایشان کوچ دهد بواسطهٔ مخالفتی که با شرط رسول خدا در گرفتن ربا کرده بودند. عمر اولین کاری که کرد آنهارا از محلّشان کوچ داد و به عامل خود که مـأمور ایـن کـار بـود امـر کـرد بـا ایشـان بـه رفـق و ملايمت رفتار كند و أموالشان را بخرد، و به آنها اختيار دهد هر زميني را كه بعوض زمینهایشان بخواهند از بلاد اسلام به آنها بدهد. و از جمله سفارشات او به عاملش این بود که: به نزد آنها برو، و در دینشان تصرفی مکن؛ سیس به آنهائی که در دینشان هستند برای رفتن مهلت و مدّت قرار بده و آنهائی کـه مسـلمان شـدهاند بـاقی بگـذار. آنگـاه کسـانی کـه آمـادهٔ کوچ کردن هستند زمینهایشان را مساحت کن و در انتخاب هـر شـهری کـه خـود بخواهنـد آنـان را مختار گردان. و به آنها بگو: ما ایشان را به امر خدا و رسولش کوچ دادیم. و برای ایشان نامهای نوشت که در آن چنین گفته بود: کسانی که از اهل نجران به شام و عراق کوچ کنند، مساحت زیادی از زمین به آنها بده تا جای وسیعی داشته باشند، و آنچه از اسباب و اموال با خود حمل كنند متعلّق به خود ايشان است. بعضي از آنها به شام و بعضي به كوفه آمدند، 🗢

## علّت؟ و به چه حکمت؟

به علّت آنکه شخص مسلمان که مزهٔ توحید را چشیده است و به آیات قرآنی ایمان آورده است و به رسول وحی و مرتبط و رابط و ربط با عالم غیب و شهود گرویده است و از مزایا و آثار اسلام که عدل و ایثار و اخلاق حسنه و عقائد پسندیده و کردار شایسته به بهترین وجه است بهرمند شده و کامیاب گردیده است، حاضر نیست خود تنها بر سر این سفره بنشیند و از مواهب الهیّه و مناجاتهای در حال خلوت و خلوس و کرائم اخلاق مرضیّه و شیم پسندیده، بنوشد و بیاشامد و بخورد و مست تجلیات حق و نور توحید او گردد؛ امّا أبناء

⇒ در حالی که زمین آنها در یمن بود. چون عثمان به روی کار آمد از تنگی زمینشان و از مزاحمت دهقانان به او شکوه کردند، عثمان به عامل خود در بارهٔ آنها امر به ارفاق کرد و عامل را امر کرد تا در هر سال از جزیهٔ آنها دویست خُله بکاهد؛ چون بر آنها لازم بود حلهها را مثل جزیه بپردازند. چون معاویه روی کار آمد به او نیز از تفریقشان و از موت بعضی و اسلام بعضی دیگر شکایت کردند، او نیز دویست حلّه از جزیهٔ آنها را تخفیف داد.

چون حجّاج به روی کار آمد، جزیهٔ آنها را بهمان مقدار سابق اعاده داد. چون عمر بن عبدالعزیز به روی کار آمد از ظلم حجّاج و نقصان تعدادشان به او شکایت کردند. او أمر به إحصاء و شمارش آنها نمود، گفتند: به تعداد عُشر رسیدهاند، لذا فقط مجموع حلّههای آنها را دویست عدد قرار داد. و چون هرون الرّشید روی کار آمد به او نیز شکوه نمودند از دست عمّال. او امر کرد تا عمّال با آنها کاری نداشته باشند و معاملهٔ آنها مستقیماً با بیت المال در پایتخت اسلام بالمباشرة باشد.

در این صورت میبینی که خلفاء مسلمین، أحدی را اکراه در دخول به اسلام نکردند بلکه همه را با دینشان به حال خود گذاردند، و پس از آن چگونه با این مردم مسیحی به وعدههای خود عمل کردند. و سپس مییابی که چگونه خلفاء یکی پسس از دیگری در حمایت و راضی کردن و رفع ظلم از آنها اهتمام داشتهاند؛ آیا تو معامله و رفتاری بهتر از این با مخالفین مییابی؟!»

نوع و همم صنفانش بیبهره بوده، و بر سر سفرهٔ ظلمانی دست به قاذورات بگشایند، و با چشم کور و گوش کر و دل بی محتوی و فاقد اندیشه، عمری را به غفلت و جهالت و شرک سپری کنند.

پیامبر اسلام دربارهٔ همسایگان سفارش فرموده است، و دربارهٔ هدیهای که برای کسی می آورند، همنشینان و هم صحبتان را شریک فرموده، و از خوردن غذا در ملإِ عام که چشم راهرو بدان می افتد منع فرموده؛ و حتّی راجع به گربهٔ خانه سفارش نموده است که آنرا گرسنه نگذارید و به آنها رسیدگی کنید که: هُن طَواقات بیوتکم: این گربهها لانه و خانهای ندارند، و در بیابانها و کوهها زیست نمی کنند؛ جایشان و مقرشان همین خانههای شماست که پیوسته از این خانه به آن خانه می روند و برای پیدا کردن طعمه و سد جوعی طواف در خانهها می کنند و گرداگرد آنها می گردند.

بنابر این چطور راضی می شود که از نعمت ایمان و توحید و اسلام که هزاران برابر از نعمتهای مادی و حیاتی دنیوی بالاتر است، خود و یارانش بهرمند باشند، ولی همنوع او و همجنس او که فقط از بنی آدم است گر چه درست در مقابل او در آن طرف دنیا سکونت داشته باشد؛ از این نعمت محروم باشد؟

از اینجاست که خورد و خوراکش را در هم می شکند، و خواب و راحتش را در هم می کوبد، با شکم گرسنه سنگ به دل بسته، خود و یارانش را در معرکهٔ جهاد می برد، و نزدیکترین فرد از مسلمین به صفوف دشمن می ایستد.

زخم می خورد، دندانش می شکند، در پیشانیش حلقههای زره فرو می رود، و خور پیشانیش حلقههای زره و زره در می رود، و خور پیشانی در زره و زره در استخوانهای پیشانی در زره و زره در استخوانها فرو رفته که نمی توانند کلاه خُود را از سر بردارند و حلقههای آنرا بیرون بکشند؛ و نزدیکترین ارحامش همچون عموی بزرگوارش حمزهٔ بنن می بیردگوارش حمزهٔ بنن کمی بیردگوارش می بیردگوار

عَبدِالسَمطَّل و پسر عمویش عُبیْ سدة بسن حارث بسن عَبدِالسَمطَّل جان به جان آفرین بسپارند؛ و یگانه حامیاش علی بسن أبسیطالب تنها در یک جنگ نود زخم کاری بردارد که در بسیاری از آنها فتیله گذارند؛ و اصحابش همچون عبدالله بن عمرو بن حرام پدر جابر، و عمرو بن جَموح را که قاریان قرآنند قطعه قطعه چاک چاک بروی زمین بیفتند؛ برای آنکه تنها از این مائدهٔ آسمانی خودش نخورد؛ همنوعان و همجنسان را نیز فرا خواند و از نور علم و عمل بهرمند گرداند. و گرنه بسیار آسان بود که خود و بعضی از یارانش از مدینه و یا از مکه کوچ کرده، در کنار نهر آبی و یا در زیر آبشار و هوای ملایمی به ترنّم مشغول شود و آیات قرآنی را در آنجا بخواند و فقط از مزایای روحی بهرمند شود. ولی منود و آیات قرآنی را در آنجا بخواند و فقط از مزایای روحی بهرمند شود. ولی صدی را در سایهٔ درخشش برق شمشیر و نیزه، و صدای صهیل اسبان تازی و همهمهٔ رزم آوران غازی می نگرد. این است فلسفهٔ جهاد در اسلام. ا

۱-ابن أثير در «الكامل في التّاريخ» طبع اوّل مطبعهٔ منيريّهٔ مصر، ج ۲، ص ۲۸۳ در حوادث سنهٔ ۱۳ در واقعهٔ جنگ يرموک آورده است كه: چون خالد بن وليد كه از جانب أبوبكر فرماندهٔ لشكر بود، سپاه را منظّم ساخت و به دستجات و كراديسي قسمت كرد، با چهل هزار تن آمادهٔ حمله به دويست و چهل هزار سرباز رومي شد. جرجه از سپاه روميان جلو آمد و ميان دو صف آمده خالد را طلب كرد. خالد أبوعبيدهٔ جراح را بجاي خود گذارده و به نزد او رفت، و ميان صفين چنان به هم نزديك شدند كه گردنهاي اسبانشان از دو سوي مخالف به هم ميخورد. و هر كدام ديگري را امان داد. جرجة گفت: اي خالد! به من راست بگو و دروغ مگو! چون انسان آزاده دروغ نمي گويد. و مرا گول نزن! چون مرد كريم، آدم رها و يله را گول نميزند. ـ تا آنكه مي گويد: أخبرني إلام تدعوني؟! « به من بگو: مرا به چه چيزي مي خوانيد؟!» خالد گفت: إلى الإسلام أو الجزية أو الحرب. « به اسلام آوردن و يا جزيه دادن و

جرجة گفت: فَما منزلةُ الّذي يُجيبكم و يَدخُل فيكم؟! «رتبه و مكانت كسي كه ب

ملاّی رومی داستان اسیرانی را که با زنجیر بسته بودند، و از جلوی آنها پیامبر عبور فرمود و لبخندی زد و آنها گفتند: چگونه این مرد رحمت عالمیان است و ما را بدین حال مینگرد و می خندد؛ مفصّلاً ذکر می کند که رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در یاسخشان فرمود:

⇒ دعوت شما را اجابت کند و در شما داخل شود چیست؟!» خالد گفت: منسزلتُنا واحدة. « منزله و رتبهٔ او با منزله و رتبهٔ ما یکی است. » جرجة گفت: فهل له مثلُکم مِن الأجر و الذُّحْر؟ «آیا برای چنین کسی پاداش و ذخیرهای به مانند پاداش و ذخیرهای که برای شما هست، می باشد؟!»

خالد گفت: نعم و أفضل أبر لأتنا اتبعنا نبيّنا و هو حى يُخبرنا بالغيب، و يُرى مِنه العجآئب و الأيات ، و حق يُلمن رأى ما رأينا و سمع ما سمعنا أن يُسلِم ؟ و أُنتم لم تسروا مثلنا و لم تسمعوا مثلنا ؛ فمن دخل بنيّة و صدق كان أفضل منّا. « آرى! و بلكه با فضيلت تر از ما! چون ما در وقتى كه پيغمبرمان زنده بوده است از او پيروى كردهايم در حالى كه از غيب به ما خبر مى داد و از وى عجائبى به ظهور مى رسيد و آياتى مشاهد مى شد؛ و حق است براى كسى كه بشنود آنچه را كه ما شنيدهايم و ببيند آنچه را كه ما ديدهايم اسلام بياورد؛ امّا شما نديدهايد آنچه را كه ما ديدهايم و نشنيدهايد آنچه را كه ما شنيدهايد آنچه را كه ما شنيدهايم و نشنيدهايد آنچه را كه ما شنيدهايم اسلام بياورد؛ امّا شما نديدهايد آنچه را راستى داخل در اسلام شود، از ما افضل است.»

جرجة سپر خود را واژگون نمود و رغبت به خالد پیدا کرد و اسلام آورد. خالد اسلام را به او تعلیم داد. غسل کرد و دو رکعت نماز گزارد. سپس با خالد خروج کرد و با رومیان جنگ نمود... تا بالأخره در یایان همان روز شربت شهادت نوشید.»

شیخ عبدالوهاب نجّار در تعلیقه گوید: «ظاهراً جرجه لغت عربی را میدانست چون بدون واسطهٔ مترجم با خالد سخن گفت. طبری گفته است: او جرجه بن تودر بوده است و بگمان اقرب، جورج بن ثیودور بوده است.» ـ انتهی.

این داستان بسیار جای تأمّل و دقّت است که چطور یک نفر فرماندار اسلام یک نفر اجنبی را به مجرّد آنکه اسلام بیاورد در تمام شؤون دنیـوی و اخـروی بـدون تفـاوت مـانند خـود بداند بلکه از خودش نیز افضل بداند.

## عَجِبْتُ مِنْ قَوْمٍ يُجَرُّونَ إِلَى الْجَنَّةِ بِالسَّلاَسِلِ.

« تبسّم من از شگفتی بود از این قومی که آنها بـه سـوی بهشـت بـا زنجیرهـا کشانده می شوند.»

حكيم متألّه صمداني: حاج ملا هادي سبزواري تغمّده الله في رضوانه در شرح اين عبارت گويد:

« یعنی عجب دارم از قومی که کشانده می شوند بسوی به شت به زنجیرها و به جبر و إکراه. یعنی به ایمان که عین بهشت بود کشانده می شدند. بلکه ایمان عیانی و حقّی، جنّة الصّفات و جنّة لقاء الذّات است.» ۲۶۱

و چون شرح این داستان را مـــلاّی رومــی بتفصیــل ذکــر نمــوده اســت، مــا در اینجا منتخبی از آن را که راجع به متن داستان است نقل مینمائیم:

که همی بردند و ایشان در نفیر می نظر کردند در وی زیر زیر بر رسول صدق، دندانها و لب

دید پیغمبر یکی جَـوق اسیـر دیـدشان در بـند، آن آگاه شیـر تـا هـمی خائید هـر یک از غضب

۱\_ « شرح مثنوی» حاجٌ ملاً هادی سبزواری، ص ۲۵۳

۲\_ آيةالله شعرانى در كتاب « راه سعادت» طبع اوّل، ص ۱۰۷ گويد: « و از سهل بن سعد ساعدى روايت است كه: با رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم بوديم، خندق حفر مى كرد؛ به سنگى رسيد و تبسّم كرد. گفتند: يا رسول الله، خنده از چه بود؟! فرمود: ضَحِكْتُ مِنْ ناس يُؤْتَى بهمْ مِنْ قِبَل الْمَتْرُقِ فى الْكُبولِ يُساقونَ إِلَى الْجَنَّةِ وَ هُمْ كارِهونَ.

« خندیدم از مردمی که از سوی مشرق می آورندشان، در بنــد کــرده و ناخواهــان آنــها را بــه بهشت می رانند.»

و ابن أثير در «نهاية» در ج ٤، ص ١٤٤ در مادّهٔ كَبَل گويـــد: « در روايـت اســت: ضحِكـتُ من قوم يُؤتــى بــهم إلــى الـجنّة فــى كَبل الـحديد. الكَبْلُ: قيــدُ ضَخـم؛ و قــد كَبَلْـتُ الأسيـــرَ وَ كَبَّلْتُــه، مـخفّفًا و مثقّلاً، فهو مَكْبولٌ وَ مُكَبَّلٌ.» زانکه در زنجیر قهر ده میناند میبرد از کافرستانشان به قهر نی شفاعت میرسد از سروری عالمی را می بسرد حلق و گلو زیر لب طعنه زنان بر کار شاه زهره نی با آن غضب که دم زنند میکشاندشان موکِّل سوی شهر نی فدائی میستاند، نی زری رحمت عالم همی گویند و او با هزار انکار میرفتند راه

ان آن اسيران با هم اندر بحث آن

این بمنکیدند در زیر زبان

گفت: آن خنده نیبودم از نبرد مرده گشتن نیست مردی پیش ما پس رسول آن گفتشان را فهم کود مردهاند ایسشان و پوسیدهٔ فینا

من شما را بسته میدیدم چنین نرد عاقل، اشتری بر نردبان

آنگیهی کیآزاد بودید و مکین ای بنازیده به ملک و خانمان

ديدهام پا بسته و منكوس و پست

مـن شمـا را وقــت ذرّات ألــستْ

پیش از آن کر آب و گل بالیدهام این همی دیدم در آن اقبالتان قند می خوردید و در وی درج زهر خوش بنوشد، چَتْ حسد آید بر او؟ مرگتان خفیه گرفته هر دو گوش من شما را سرنگون می دیده ام نبو ندیدم تا کنم شادی بدان بسته قهر خفی، آنگه چه قهر چون چنین قندی پر از زهری عدو با نشاط آن زهر می کردید نوش

١\_ مَنْكيدَن: بسيار هموار و دير فهم سخن گفتن. (تعليقه)

مے نمے کردم غےزا از بھر آن كاين جهان جيفهاست ومردار و رخيص سگ نے تا پرچہ مردہ کَانَم زان همی کرده صفوف جنگ چاک زان نمی برم گلوهای بسسر زان همی برم گلوی چند تا که شما پروانهوار از جهل خویش من همی دانم شما را همچو مست آنکه خود را فتحها پنداشتید يكدگر را جد و جد مى خوانديد قهر می کردید و اندر عین قهر

تا ظفر يابم فرا گيرم جهان بر چنین مردار چون باشم حریص؟ عیسیم آیم که تا زندهاش کنم تا رهانم مر شما را از هلاک تا مرا باشد کر وفر و حشر زان گهلوها عالمی یابد رها ييش أتش مي كنيد اين جمله كيش از در افتادن در آتش با دو دست تخم منحوسي خود مي كاشتيد سوى اژدرها فرس مىرانديد خـود شما مقهور قـهر شيـر دهـر

اهل جنّت در خصومتها زیون

نی زنقص و بد دلی و ضعف کیش

مَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتِ آمد خطاب زان نــمیخــندم مــن از زنــجیرتـان زان همی خندم که از زنجیر و غل ای عجب کے آتش ہے زینهار از سوی دوزخ به زنجیر گران هرمقلًد را در این ره نیک و بد

گفت پیغمبر: که هستند از فنون

از كمال حزم و سوء الظَّنِّ خويش

كم شد او، والله أعلم بالصّواب کے بگردم ناگےان شبگیرتان می کشم تان سوی سروستان و گل بسته میآریمتان تا سبزهزار مے کے شم تان تا بھشت جاودان هم چنان بسته به حضرت می کشد

١\_ پرچم: كاكل. (تعليقه)

جمله در زنجیر بیسم و ابتسلا میکشند ایسن راه را پیکار وار جهد کن تا نور تو رخشان شود کودکان را میبری مکتب به زور چون شود واقف به مکتب میدود میرود کودک به مکتب پیچ پیچ

میروند ایسن ره بسه غیسر اولیسا جرز کسانی واقف از اسسرار کسار تا سلوک و خدمتت آسان شود زانکه هستند از فوائد، چشم گور جانش از رفتن شکفته می شود چون ندید ازمزد کارخویش هیسچ

۱\_ « مثنوی» مولانا محمّد بلخی رومی، طبع سنگی میرزا محمودی، جلد سوم، ص ۳۱۶ تا ص ۳۱۶

۲ محبّت و شفقت رسول اکرم صلّی الله علیه و آله و سلّم به اسیران به حدی بود که در شب بدر از نالهٔ عمویش عبّاس که عمر با قید او را محکم بسته بود خوابش نمی برد؛ و از طرفی چون اسارت اسیران به دست مسلمین انجام شد نمی خواست خود شخصاً در امر عبّاس دخالت کند، تا آنکه مسلمین خودشان عبّاس را از غلّ رها کردند و پیامبر به خواب رفت.

آیة الله علاّمهٔ طباطبائی قدتس الله نفسه در تفسیر «المیزان» ج ۹، ص ۱٤۱ در بحث روائی، از «مجمع البیان» نقل کردهاند که: «از ابن عبّاس روایت نموده است که گفت: چون رسول خدا روز بدر را به شب آورد و مردم را با قیدها و طنابها بسته بودند، در اوّل شب پیامبر را خواب نمی برد. اصحابش به او گفتند: چرا نمی خوابی؟! فرمود: سَمِعْتُ أنیسنَ عَمّی الْعَبّاسِ فی وَتُاقِهِ «من نالهٔ عمویم عبّاس را در قیدی که با آن وی را بستهاند شنیدم.» آن قید را از عبّاس باز کردند، و رسول خدا صلّی الله علیه و آله به خواب رفت.»

و علاّمه سیّد شرف الدیّین عاملی در کتاب «النّص ّ و الاجتهاد» طبع دوّم، ص ۲۳۹ و ۲٤۰ آورده است که: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در روز بدر وقتی که آتش جنگ برافروخته شد، به اصحابش فرمود: من می دانم که جماعتی از بنی هاشم غیر آنها را از روی اکراه به جنگ آورده اند. ما را در کشتن آنها نیازی نیست. هر کس یک نفر از بنی هاشم را ببیند نباید او را بکشد، و هر کس بن همام عسر کس شام او را بکشد، و هر کس أبوالبختری را ببیند نباید او را بکشد. (أبوالبختری بن هشام علیه علیه این در این همام این در این همام این می این این در این همام این در این در این در این در این این در این همام این در این د

از جمله احکام مترتبهٔ بر جهاد اسلامی، استعباد است. یعنی اسیر گرفتن از کفّار به عنوان غلام و کنیز، و به بندگی مطلق و رقیّت در آوردن آنها؛ تا دولت اسلام از شر کید و خدعهٔ ایشان در امان باشد، و نیز آنان را به ادب اسلام تربیت کند تا در تحت نظر مسلمین رفته رفته به عقائد و آداب و اخلاق اسلام آشنا

⇔ ابن حارث بن أسد، کسی است که در نقض صحیفهای که مشرکین بر حرمت معامله با بنی هاشم نوشتند و در نتیجـه بنی هاشـم سـه سال در شـعب أبوطالب محبـوس و گرفتـار شـدند، قیام کرده است. و علاوه پیامبر را اذیّت نکرد، و از وی کاری که موجب کراهت پیغمبر شود سر نزد؛ و پیامبر امید داشت که اگر زنده بماند مسلمان شود.) پیغمبر فرمود: کسی که با عبّاس بن عبدالمطلّب برخورد كند او را نكشد؛ امّا چـون عبّـاس را اسـير كردنـد بـاتَ رَسـولُ اللّـهِ صلَّى اللَّه عَليه و ءالِه و سَلُّم ساهِرًا أرقًا «خواب از ديدگان رسول خدا بــر بســت و پيوســته شــب را بیدار بود». تمام کسانی که واقعهٔ بـدر را از مور خین و سیره نویسان نوشتهاند، تصریح کردهاند كه اصحاب گفتند: يا رَسول الله، ما لَك لا تَنامُ؟ «اي رسول خدا چرا نميخوابي؟» رسول خدا گفت: سَمِعْتُ تَضَوُّرُ عَمِّيَ الْعَبِّاسِ في وَثاقِيهِ فَمَنَعَنِي النَّوْمُ. «نالهاي كه از عمويم عبّاس شنیدهام که محکم بستن قید و وثاق او را به ناله و درد افکنده است، خواب را از من ربوده است.» چون قید را از عبّاس گشودند، پیامبر بخواب رفت. و [در «کنز العمّال» ج ٥، ص ۲۷۲ حدیث ٥٣٩١ اَمده است که ابن عساکر تخریج کرده است] از یحیی بـن أبـی کثـیر کـه در روز بـدر مسلمین از مشرکین هفتاد نفر اسیر گرفتند. از جملهٔ اسیران عبّاس عموی پیغمبر بود. آنکه متولِّي بستن و در بند درآوردن او شد عمر بن خطَّاب بـود، عبّـاس گفت: أمـا و َ اللّـه يـا عُمَـر! مـا يَحْمِلُكَ عَلَى شَدِّ وَثاقي إلا لَطْمي إيّاكَ في رَسولِ اللّه! « آكاه باش اي عمر! كه سو كند بخدا هيج چیز تو را وادار نکرده است که مرا در وثاق به شدّت ببندی مگر سیلی ای که من به تو دربارهٔ حمايت از رسول الله زدهام !» و رسول خدا نالهٔ عبّاس را ميشنيد و خوابش نميبرد. گفتند: يا رَسولَ اللّهِ! ما يَمْنَعُكَ مِنَ النَّوْمِ؟! « اي رسول خدا! چـه موجب شـده اسـت كـه خـواب را از تـو گرفته است؟!» رسول خدا فرمود: كَيْـفَ أنـامُ وَ أنّـا أسْـمَعُ أنيــنَ عَمّــي؟! «چگونــه مـن بخوابــم در حالي كه دارم صداي نالهٔ عمويم را مي شنوم؟!» در اين حال عبّاس را از وثاق و بند رها كردند \_ الحديث.» گردند و خود بالطّوع و الاختیار مسلمان شوند. و این حکم چنان که خواهیم دید، یگانه راه چارهٔ درست و صحیح است که بر اساس فلسفهٔ اسلام پایه گذاری شده و حکم قطعی عقلی بر آن امضا می نهد و حکم شرعی از کتاب و سنّت در آن اشکال نمی بیند.

ولى بنابر قرار بروسل يكصد سال است كه خريد و فروش بنده ها را در دنيا قدغن اعلام نموده و بهيچ وجه من الوجوه برده دارى را جائز نشمرده اند. و اين را به عنوان حمايت بشر و در زير پوشش انصاف و عدالت تحويل داده، منتى گذارده و همنوعان و أبناء جنس خود را إلى الأبد از زير بار رقيّت و تحمّل مشاق و مشكلات يوغ اسارت و بردگى خلاص بخشيده اند.

و گهگاه دیده می شود اوّلاً به اسلام اشکال می کنند که با این رفعت و عظمتش، کار غلامان را اصلاح نکرده است. و چطور این دینی که آورنده اش اعلان ابدیّت آنرا نموده است، از این موضوع آزادی و الغاء حکم بردگی چشم یو شیده است؟!

و ثانیاً قوانین جاریه و راقیه که بدست ملل متمدّن غرب است، این تاج افتخار را بر سر زده و بشر را از تحت رقیّت بیرون کشیده است. و بنابر این، حکم سیادت و اعتلاء برای ایشان است.

و ثالثاً میبینیم بعضی که میخواهد از اسلام دفاع کند، اصل خوبی و نیکوئی الغاء حکم بردگی را مسلّم داشته است، و در صدد بیان علل عدم الغاء در زمان رسول خدا، و تفتیش و تجسّس در امکانات و مقتضیات آن عصر بر آمده ؛ و روی این علل و اسباب، عدم لغویّت را در زمان آن حضرت توجیه کرده است.

ما إن شاءالله تعالى در اين بحث، روشن خواهيم نمود كه: اين سخنان فريبي بيش نيست، و قرار «بروسل» جز الغاء نام بردگي و باقي گذاردن حقيقت و

مسمّای آن کاری نکرده است. و بردگی از نظر ایشان غیر از بردگی از نظر اسلام است. و حکم اسلام بر بردگی دارای شرائط و عنوان خیاصی است که عقلاً قابل رد نیست ؛ و حتماً باید بوده باشد. این حکم اسلام منسوخ نیست و نخواهد شد؛ و إلی الأبد صحیح و استوار است. و بحث از آیات قرآن که راجع به بردگان است، و هم چنین بحثهای روائی و تاریخی و فقهی که در کتاب استیلاد و مکاتبه آمده است، و باید در حوزهها برقرار و پیوسته و مُدام بماند.

و چون حضرت استاد آیة الله علاّمه طباطبائی قدیّس الله سرّه الشّریف این بحث را بطور مستقصی در تفسیر خود بیان فرمودهاند، سزاوار است ما خوشهای از خرمن ایشان برگیریم، و بر اساس آن بحث را دنبال کنیم.

ایشان در آخر سورهٔ مائده در مکالمهٔ حضرت عیسی علی نبیّنا و آله و علیه الصّلوة و السّلام که به یروردگار عرض می کند:

# إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ. ا

« پس اگر مسیحیانی را که قائل به ربوبیّت من و مادرم مریم شدند، به جرم گناهشان عذاب کنی، اختیار با تست؛ زیرا ایشان بندگان تو هستند!»

در تحت یازده فقره و عنوان، بحث را ادامـه دادهانـد؛ ما مختصـر و محصّـل از آنـرا در اینجا ذکر میکنیم:

#### «۱\_ اعتبار عبوديّت براي خداوند سبحانه:

در قرآن کریم آیات بسیاری است که مردم را بندهٔ خدا میخواند، و اصل و اساس دعوت دین را بر آن نهاده است که مردم همگی بندگان، و خداوند مولای حق آنان است. بلکه از این بالاتر، تمام موجودات آسمانی و زمینی را بندهٔ

١\_ صدر آية ١١٨، از سورة ٥: المآئدة

خداوند می شمرد:

إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَ الأرْضِ إَّلاَ ءَاتِي الرَّحْمَن عَبْدًا. \

«هیچ موجود ذی شعوری در آسمانها و زمین نیست مگر آنکه با حالذ کُلّ و خاکساریِ عبودیّت، در پیشگاه قدس خداوند رحمت آفرین وارد می شوند.» و چون در معنای عبودیّت تحلیل عقلی بعمل آوریم می بینیم: حقیقت معنای عبودیّت با حذف زوائد طاریهٔ آن، در مخلوقات خداوند موجود است. خداوند که خلائق را آفریده است، از جهت تکوین، به تمام جهات آنها محیط؛ و آنها از هر جهت در تحت ید تقلّب و تصریف او هستند بطوری که هیچ مالک نفعی و یا ضرری و یا حیاتی و یا مرگی و یا بازگشتی، نه برای خود و نه برای غیر خه دشان نستند.

و این مُفاد عبودیّت است که چـون از جـهت تکویـن ثـابت است، از جـهت تشریع نـیز مـترتّب بـر آن است؛ زیـرا عبودیّت تشـریعیّه در اینجـا تـابع عبودیّت تکوینیّه است، و انفکاک از آن غیر معقول است.

و قَضَى ربُّكَ ألاَّ تعبُدُوا إلَّا إيَّاهُ. ٢

« و پروردگارت ـ ای پیامبر ـ حکم کرده است که : هیچ موجـودی را نپرستید مگر وی را !»

و همانطور که از آن طرف ربوبیّت مطلقه است ، از این طرف هم عبودیّت اطلاق دارد. و آیاتی در قرآن کریم بر این سریان عبودیّت بدون قید و شرط، دلالت تام دارد ؛ همچون :

مَا لَكُم مِّن دُونِهِ مِن وَلِيٍّ وَ لاَ شَفِيعٍ. ٣

١ ـ آيهٔ ٩٣ ، از سورهٔ ١٩: مريم

٢\_ صدر آية ٢٣، از سورة ١٧: الإسرآء

٣\_ قسمتى از آيه ٤، از سورهٔ ٣٢: السّجدة

« ابداً غیر از خداوند، شما مولی و مراقب و نگهبان و حافظ ندارید، و کمک کار و معین ندارید!»

و همچون:

وَ هُوَ اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو لَهُ الْحَمْدُ فِي الأُولَى وَ الأَخِرةِ وَ لَهُ الْحُكْمُ. \

« و اوست الله که هیچ معبودی جز او نیست؛ حمد و سیاس اختصاص به او دارد ، هم در عالم پیشین و هم در عالم پسین؛ و حکم و فرمان و امر نیز مختص به اوست.»

و همچون:

يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِى السَّمَاوَاتِ وَ مَا فِى الأرْضِ لَهُ الْمُلكُ وَ لَهُ الْحَمْدُ وَ لَهُ الْحَمْدُ و هُوَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ. \

« تسبیح و تقدیس خداوند را بجای می آورد آن چه در آسمانهاست و آن چه در زمین است. از برای اوست پادشاهی و سیطرهٔ بر نفوس. و از برای اوست حمد و ستایش. و او بر هر چیزی تواناست.»

و محصّل این که: معنای عبودیّتی کـه موجودات نسبت بـه خداوند دارند همان معنای عبودیّتی است کـه انسان عاقل در مجتمعات خود استعمال می کند، البتّه با حذف لوازم مادّی و طبیعی و ظروف.

و معلوم است که معنای عبودیّت، عدم استقلال صرف و تابعیّت مطلقه در جمیع امور نسبت به ارادهٔ قاهرهٔ مولی است؛ همان طور که اشاره به آن دارد گفتار خداوند تعالی:

بَلْ عِبَادٌ مُّكْرَمُونَ \* لاَ يَسْبِقُونَهُ و بِالْقَوْلِ وَ هُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ. ٣

١\_ صدر آيه ٧٠، از سورهٔ ٢٨: القصص

٢\_ آيهٔ ١، از سورهٔ ٦٤: التّغابن

٣ ـ ذيل آية ٢٦ و آية ٢٧، از سورة ٢١: الأنبيآء

« بلکه فرشتگان، بندگان گرامی و ذوی الاحترام خدا هستند، که در گفتارشان از گفتار خدا پیشی نمیگیرند و ایشان به امر و فرمان او عمل مینمایند.»

و نيز گفتار:

ضَرَبَ اللّه مُ مَثَلاً عَبْدًا مَّمْلُوكًا لاَّ يَقْدِرُ عَلَى شَىء وَ مَن رَّزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُو يُنفِقُ مِنْ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْ شَرُهُمْ مَسَنًا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ مُ سِرًّا وَ جَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْ شَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ. \

«خداوند مثال بندهٔ مملوکی را زده است که بر هیچ کاری توانائی ندارد، با آن کس که ما به وی از روزی نیکوی خود روزی دادهایم و او از آن روزی و نعمت، در پنهان و آشکارا انفاق میکند؛ آیا میشود این دو نفر با همدیگر مساوی باشند!؟ حمد و شکر و سپاس مختص خداوند است، بلکه اکثریت مردم نمیدانند.»

### ۲\_ اعتبار عبودیّت و بندگی برای انسان و اسباب آن:

آنچه تاریخ نشان می دهد، برده داری از عصور قدیم شایع بوده است. و اصل معنای آن این است که: انسان همچون سائر اجناس و أمتعه، متاعی است که در دست مالک آن است و او هر گونه تصرّفی و اختیاری در بارهٔ او دارد؛ و بنده بهیچ وجه از خود اختیار و ارادهای در برابر اختیار و ارادهٔ مالک خود ندارد. البتّه اساس این مطلب متّکی بر قواعدی بوده است که روی آن اساس عملی می شده است، نه بطور گزاف. کسی چنین قدرتی نداشت که هر کس را که دوست داشت آنرا تملّک کند، بتواند؛ و یا هر کس را که دلخواهش باشد، ببخشد و یا بفروشد.

١ - آية ٧٥، از سورة ١٦: النّحل

استعباد و بنده گیری، یا مبتنی بر غلبه و سیطره بوده است؛ مانند جنگی که پیش می آمد، و فاتح نسبت به مغلوب هر کار را که از دستش بر می آمد از کشتن و یا اسیر گرفتن و یا غیر آن می نمود.

و یا مبتنی بر غلبهٔ ریاست بوده است که رئیس در حوزهٔ مرؤوسین خود فعّال مایشاً و بود.

و یا مبتنی بر تولید و انتاج بود؛ بدین معنی که پدران نسبت به اولاد صغیرشان که نتیجه و ثمرهٔ تولیدی وجودشان بود، یک نوع قدرت در مقابل ضعفی مشاهده مینمودند و ایشان را بر اساس آن قدرت هر کار که میخواستند مثل فروش و بخشش و تبدیل و عاریه دادن و امانت گذاردن و غیرها مینمودند.

و ما در ابحاث سابقهٔ خود مکرراً آوردهایم که: اصل تملّک در اجتماع انسانی، مبنی بر قدرت غریزی اوست که میخواهد از هر چیز به نحو اتم و اکمل بهره گیرد و استخدام کند. انسان برای ابقاء حیات خود به قدری که در توان او باشد استخدام می کند؛ نه تنها از جمادات و نباتات، بلکه از حیوانات، و حتّی از انسان که از جهت انسانیّت همانند اوست.

غایة الأمر چون انسان، اجتماعی است و قادر نیست زندگانی خود را بطور انفراد بگذراند، ناچار باید با هم مجتمع گردند. و إعمال غریزه و یا قوهٔ عقلیّهٔ استخدام، در اجتماع بدون شرط و قید محال است. زیرا تمام اطراف می خواهند بتمام معنی الکلمه یکدیگر را در منافع شخصی خویشتن به کار وا دارند و استخدام کنند، و این موجب تضارب و تصادم و تزاحم، و بالنّیجه موجب سلب اجتماع و بازگشت به زندگی فردی می شود؛ و چون آن غیر میسور است لهذا غریزهٔ استخدام خود را تعدیل کرده، و هر کس در اجتماع به قدری که زحمت می کشد حق استخدام و بهره یابی از دسترنج غیر خود

میبرد. هـ رکس به کاری مخصوص به خود گماشته می شود، و همهٔ کارها مِن حَیْث المجموع برای همه می گردد و به همه بالنسبة و با نسبت متساوی تقسیم و تسهیم می گردد، و همهٔ افراد اجتماع با هم شریک و همردیف و هم ترازوی نگهداشت آن مجتمع می شوند.

در این صورت دیگر نمی توان در میانشان عنوان بردگی و بندگی را به کسی داد، و او را بدون چون و چرا عبد محض و بندهٔ خالص دگری به شمار آورد.

لا محاله برده و بنده، کسی می شود که از آن اجتماع خارج باشد و در تشکیل آن مجتمع سهمی نداشته باشد. و این به یکی از سه طریق است:

۱\_ آن شخص، فردی باشد که از نقطهٔ نظر مجتمع، محکوم به خروج باشد؛ همچون دشمن جنگی که همّی ندارد بجز آنکه حَرث و نسل را از بنیاد برکند، و انسان و انسانیّت را محو و پایمال نماید. در این صورت آن دشمن از این اجتماع خارج است. و اینان برای ابقاء اجتماعشان چارهای ندارند غیر از آنکه با و بجنگند و تا آخرین قدرت از حیات خود، گر چه به کشتن و فانی کردن و نهب و غارت کردن اموال و اسارت و به عبودیّت در آوردن آنان باشد، موجودیّت خود را حفظ کنند. زیرا که در ایس صورت برای آن دشمن حرمتی نیست؛ او با دست خویش خود را مسلوب الاحترام نموده، و با ایس تعدیی به چنگال فنا سبرده است.

۲\_ پدر نسبت به فرزندان صغیرش و اولادی که در زندگی تابع او هستند. آن پدر هم ایشان را در مجتمع، معادل و مکافئ خرود نمی بیند، و مماثل و موازن با حقوق اجتماعی در داد و ستد مجتمع نمی نگرد؛ او هم خود را صاحب اختیار در هر گونه تصرّف، گر چه به قتل و یا به بیع و شری باشد می بیند.

۳\_انسان قدرتمند و مالکی که خود را بر بالای مجتمع و بر فراز آن می بیند. او نیز خود را معادل و هم وزن و مشارک افراد زیر دستش نمی نگرد، و

در منافع و مضار نمی خواهد تشابه خود را با آنان حفظ کند. فلهذا با إنفاذ حکم، و متمتع شدن از بهترین نتائج زحمت مجتمع، و تصرّف در نفوسشان؛ حتّی به ملکیّت و بندگی دست می آلاید. و همه را مطیع و مُنقاد و محکوم اوامر و مرادات خود می پندارد و دست به عمل می زند.

و مى توان بطور خلاصه اين سه طائفه را با عناوين دشمن محارب ، و اولاد صغار نسبت به مغلوب ذليل نسبت به غلبه كنندهٔ عزيز، عنوان نمود.

### ۳ ـ سیر بردگی در تاریخ:

سنّت بردگی، گرچه اول دوران تاریخش در مجتمع انسانی مجهول است، لیکن شبیه ترین نظر آن است که: بردگان در ابتدای امر در اثر کشتار و غلبه بر آنان بدست آمدهاند و پس از آن، اولاد و زنان بدانها الحاق شدهاند. از این جهت است که ما در تاریخ امّتهای قدرتمند جنگی، از قصص و حکایات بردگان، و همچنین دربارهٔ احکام و قوانین کیفیّت اسیر گرفتن و برده داشتن، می یابیم آنچه را که در غیر از آن امّتها نمی یابیم.

برده داری در میان کشورهای متمدّن قدیم مانند هند و یونان و روم و ایران رائج بوده، و نیز در میان ملّتها همچون یهود و نصاری چنانچه از تورات و انجیل استفاده می شود شایع بوده است؛ تا اینکه اسلام آمد و اصل قانون آن را امضا نمود لیکن دائره اش را تنگ و احکام مقرّرش را اصلاح کرد. و پس از آن، مطلب ادامه داشت تا در کنفرانس و مجتمع بروسل حکم به الغا آن نمودند.

فردینان توتل در معجم خود که دربارهٔ بزرگان و نامداران شرق و غرب است می گوید:

۱\_ ص ۲۱۹ (تعلیقه)

«نظام بردگی در میان مردم قدیم شایع بوده است. و بردگان را از اسیران جنگی و از ملّتهای شکست خورده می گرفتند. و از برای آنها نظام و قانون معروفی در میان یهودیان و یونانیان و رومیان و عرب در زمان جاهلیّت و اسلام بوده است.

نظام رقیّت و بردگی تدریجاً از میان رفت و الغاء شد: در هندوستان در سنهٔ ۱۸٤۳ میلادی، و در مستعمرات فرانسه در ۱۸٤۸، و در ایالات متّحدهٔ آمریکای شمالی بعد از جنگ جدائی ۱۸۲۵، و در برزیل در ۱۸۸۸؛ تا اینکه قرار جلسه و مؤتمرِ بروسل حکم به مُلغی بودن آنرا در ۱۸۹۰ صادر نمود. مگر اینکه فعلاً نیز در میان بعضی از قبائل آفریقا و آسیا یافت می شود.

و علّت و منشأ الغاء بردگی، تساوی بشر در حقوق و احکام است.» \_\_ انتهی.

### ٤ ـ نظريّة اسلام دربارهٔ بردگی چیست؟!

اسلام بردگی را بر اساس علل و اسباب بندگی تقسیم کرده است. و دانستیم که عمدهٔ آنها سه سبب است: جنگ، غلبه، و ولایت همچون اُبوت و امثالها. از این سه علّت دوتای آنرا الغاء کرده که جهت غلبه و ولایت باشد، و یکی از آنها را که اسیران جنگی محارب با اسلام باشد امضاء نموده است.

اسلام احترام همهٔ طبقات را از شاه و رعیّت، حاکم و محکوم، امیر و سرباز، و مخدوم و خادم یکسان شمرده است. تمام امتیازات و اختصاصات حیاتی را لغو نموده و در میان جمیع افراد در احترام نفوس و آبرو و اموالشان تساوی بر قرار کرده است، و اعتناء تام و تمام به ادراکات و ارادههایشان نموده است، و به هر فردی اختیار کامل در حدود حقوق لازم الاحترام عنایت نموده است. در اعمالشان و نتائج کسبشان و تسلّط بر اموالشان و منافع وجودیشان اختیار داده است.

بنابراین شخص والی یعنی صاحب قدرت و ولایت در شرع اسلام، غیر از اجراء حدود و احکام و ملاحظهٔ مصالح راجع به مجتمع دینی، شأنی و سلطهای ندارد. دربارهٔ مشتهیات نفسانی و خواهشهای زندگی دنیوی عیناً مانند یک فرد عادی از افراد مردم است؛ اختصاص به مزایائی ندارد، امرش در لذائذ مادی و هوای نفسانی، نه در کثیر آنها و نه در قلیل، مقبول و نافذ نیست.

بنابراین، راه بردگی از راه سلطه و غلبه، در اسلام مرتفع است به ارتفاع موضوعش. یعنی اسلام بر اساس قوانین خود شخص والی را صاحب غلبه و سیطره در اراده ها و اختیارات نفسانی راجع به خودش نمی کند تا استرقاق و استعباد و بردگی از راه سیطره و غلبه متحقّق و مفتوح گردد.

و امّا دربارهٔ ولایتی که نسبت به فرزندان برای پدرانشان قرار داده است، فقط برای پدران حق نگهداری و تربیت و تعلیم و حفظ اموال در زمان صغر و محجوریّتشان قرار داده است، که چون بالغ شوند خودشان با پدرانشان در حقوق اجتماعیّهٔ دینیّه مساوی هستند؛ و در کارهای خود، خودمختار و صاحب استقلال.

آری، تأکید شدید دربارهٔ احترام و رعایت حال پدرانشان دربارهٔ تربیتی که آنان را نمودهاند، بعمل آمده است. خداوند می فرماید:

و وصَّيْنَا الإنسَانَ بوالدَيْهِ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وهَنَّا عَلَى وَهْنِ وَ فِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرُ لِي وَ لِوَ الدَيْكَ إِلَى الْمَصِيرُ \* وَ إِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ عَامَيْنِ أَنِ الشَّكُرُ لِي وَ لِوَ الدَيْكَ إِلَى الْمَصِيرُ \* وَ إِن جَاهَدَاكَ عَلَى أَن تُشْرِكَ بِي عَامَيْنِ أَن اللَّيْنَا مَعْرُوفًا وَ التَّبِعُ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَلاَ تُطِعْهُمَا وَ صَاحِبْهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعْرُوفًا وَ التَّبِعُ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى اللَّيْسَ لَكَ اللَّهُ الْمَالِيَ الْمَنْ أَنَابَ إِلَى اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللِّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّالِ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ الللْمُلْمُ اللْمُل

« و ما به انسان دربارهٔ پدر و مادرش سفارش نمودهایم. مادرش بار وی را

١ - آيهٔ ١٤ و صدر آيهٔ ١٥، از سورهٔ ٣١: لقمان

در شکم گرفت از روی سستی و ضعف بر روی سستی و ضعف دیگری، و مدت دو سال او را شیر داد تا از آن باز گرفت. سفارش ما این بود که: شکر مرا و شکر والدین خود را بجای آور، که تمام بازگشتها بسوی من است! و اگر پدر و مادرت با اصرار و ابرام تو را بخواهند وادار نمایند که به من شرک بیاوری به این امری که تو بدان علم نداری، از آن دو پیروی مکن و اطاعتشان را منما! و امّا در امور دنیوی و معاشرت و خدمت آنها بطور پسندیده و شایسته با آنان همنشین باش؛ و از راه و روش کسی که به سوی من راه خود را قرار داده است و به من بازگشت نموده است پیروی کن!»

و همچنین خداوند می فرماید:

« و پروردگارت حکم کرد که : غیر از او را نپرستید، و به پدر و مادر احسان کنید؛ اگر با وجود حیات تو، در نزد تو عمرشان دراز شد و به سن پیری و فرتوتگی رسیدند، خواه یکی از آنها و خواه هر دوی آنها، به آنهاا ف مگو، و زجر و منع مکن؛ و با گفتار کریمانه و سخن بزرگوارانه با آنان برخورد نما!

و برای آن دو نفر، بالهای رحمت خود را گسترده و پائین آور و بگو: بار پروردگار من! بر ایشان رحمت خود را بفرست، همانطوری که در دوران کودکی و صغر مرا بزرگ کرده، به مقام رشد و کمال رسانیدهاند.»

و در شرع اسلام عقوق والدين را از معاصى كبيرهٔ مهلك شمرده است. و

١ ـ آية ٢٣ و ٢٤، از سورة ١٧: الإسرآء

معلوم است که اینگونه خدمات اخلاقی، فرزندان را نسبت به والدینشان در رتبهٔ برده درنمی آورد.

و امّا دربارهٔ زنان، شرع اسلام در اجتماع، منزلت و وزنی را معیّن کرده است که در نزد عقل سلیم، تجاوز از آن گر چه به مقدار یک قدم باشد جائز نیست. و بدین مناسبت یکی از دو شِق مجتمع انسانی قرار گرفتهاند؛ با وجودی که قبل از شریعت اسلام در دنیا جزء محرومان به شمار می آمدند.

اسلام زمام ازدواج و تصرّف در اموالشان را بدست خودشان سپرده است؛ در حالی که قبل از اسلام، یا هیچ اختیاری در این دو موضوع نداشتند، و یا غیر مستقل در اختیار بودهاند.

اسلام در بعضی از امور آنها را با مردان شرکت داده است، و در بعضی از امور اختصاص به امور اختصاص به آن دارند؛ همچنانکه مردان نیز در بعضی از امور اختصاص به آن دارند. و این تقسیم و تسهیم برای رعایت قوام وجودی و ترکیب بنیهٔ ایشان است. و در بسیاری از امور که برای مردان سخت است همچون تهیّهٔ نفقه و حضور در معرکهٔ جنگ و غیرهما، بر ایشان سهل گرفته است.

خداوند مى فرمايد: لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا اكْتَسَبُوا وَ لِلذِّسَاءِ نَصِيبٌ مِّمَّا اكْتَسَبُونَ. \

«برای مردان نصیبی است از آنچه را که کسب کردهاند؛ و برای زنان نصیبی است از آنچه را که کسب کردهاند.»

و ايضاً مى فرمايد: وَ لَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ. ٢

« بطور نیکو و پسندیده، حقوقی را که زنان از آن استفاده میکنند و بهره

١\_ قسمتي از آية ٣٢، از سورة ٤: النّسآء

٢\_ قسمتي از آيهٔ ٢٢٨، از سورهٔ ٢: البقرة

می گیرند ، مثل حقوقی است که بر عهده و ذمّهٔ خود دارند تا از تعهّدش برآیند.»

و ایضاً می فرماید : أنّی لاّ أُضِیعُ عَمَلَ عَـامِلٍ مِّنكُم مِّن ذَكَرٍ أَ وْ أُنثَى بَعْضُكُــمْ مِّـن بَعْضُ

« من ضایع نمی کنم عمل هیچ عامل و عمل کنندهای از شما را، خواه مردان شما و خواه زنان شما؛ بعضی از شما از بعض دیگر بوده و به یک چشم از هر جهت به شما نگاه کرده می شود.»

و پس از آن، همه را در گفتار واحدی جمع نموده و چنین می فرماید: لَهَا مَا كَسَبَتْ وَ عَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ. ٢

« از برای هر انسان و ذی نفسی است آنچه را که به نفع خـود برداشـت کـرده است.» است؛ و بر عهده و ذمّهٔ اوست آنچه را که بر ضرر خود برداشت کرده است.»

و نــيز فرمـــايد: وَ لاَ تَكْسِــبُ كُــلُّ نَفْــسٍ إِلاَّ عَلَيْـــهَا وَ لاَ تَــــزِرُ وَازِرَةُ وِزْرَ اُحْرَى. "

« هیچ ذی نفسی برداشت نمی کند و تحمّل نمی نماید مگر آنچه را که بر عهدهٔ اوست ؛ و هیچ حامل و باربرداری بار دیگری را بر نمی دارد و حمل نمی نماید.»

و غیر از اینها از آیات مطلقهای که هر فرد از انسان را جزء تمام و کاملی از مجتمع می گیرد، و از خیر و شر و یا نفع و ضرر بقدری در استقلال فردی به او عنایت می کند که او را از هر فرد دیگر منفصل و متمایز گرداند؛ بدون آنکه در ایس امر استثنائی قائل شود، و صغیری یا کبیری، و یا مردی و یا زنی را جدا سازد.

١ قسمتي از آيه ١٩٥، از سوره ٣: ءَال عمران

٢\_ قسمتي از آيهٔ ٢٨٦، از سورهٔ ٢: البقرة

٣\_ قسمتي از آيهٔ ١٦٤، از سورهٔ ٦: الأنعام

آنگاه اسلام در عزّت و کرامت در میان جمیع مسلمین تسویه برقرار کرده است، و پس از آن هر عزّت و کرامتی را بجز کرامت دینی که از راه تقوی و عمل حاصل می شود الغاء نموده است.

و اينطور گفته است: وَ لِلَّهِ الْعِزَّةُ وَ لِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤْمِنينَ. ا

«عـزّت بـا تمـام مراتـب و درجـاتش، اختصـاص بـه خــدا و پيغمــبرش و مؤمنين دارد.»

۱ـ قسمتی از آیه ۸، از سورهٔ ۱۳: المنافقون؛ در «بحار الانوار» طبع کمپانی، ج ۱، ص ۷۵۵ از «اختصاص» شیخ مفید روایت کرده است که: به ما اینچنین روایت شده است که: روزی سلمان رضی الله عنه به مجلس رسول خدا صلّی الله علیه و آله داخل شد. بجهت تجلیل و بزرگداشت او، و بجهت موی سپید او، و بجهت نزدیکی و خصوصیّتی که با مصطفی و آل او داشت؛ همگی او را معظم شمردند و بر خویشتن مقدم داشتند، و در صدر مجلس نشانیدند. در این حال عمر وارد شد و به او نظری افکند و گفت: مَنْ هَذا الْعَجَمیُ المُتَصَدِّرُ فیما بَیْنَ الْعَرَبِ؟! «این مرد عجم که از میان همه، در صدر مجلس قرار گرفته و بر عرب بالا نشسته است کیست؟!» رسول خدا صلّی الله علیه و آله بر فراز منبر رفتند و مردم را مخاطب ساخته فرمودند:

إنَّ النّاسَ مِنْ ءَادَمَ إِلَى يَوْمِنا هَذَا مِثْلُ أَسْنانِ الْمَشْطِ؛ لاَ فَضْلَ لِلْعُرَبِيِّ عَلَى الْعُجَمِيِّ وَ لاَ لِلاَّحْمَرِ عَلَى الأَسْوَدِ إِلاَّ بِالتَّقْوْى! «مردم از زمان آدم أبوالبشر تا امروز همگى مساوى و مانند دانههاى شانه در يک رديف قرار دارند، هيچ مرد عربى بر مرد عجمى فضيلت ندارد و هيچ مرد قرمزى بر مرد سياهى فضيلت ندارد مگر بواسطهٔ تقوى!» سَلْمانُ بَحْرٌ لاَ يُنْزَفُ وَ كَنْزُ لاَ يَنْفَدُ وَ كَنْزُ لاَ يُنْفَدُ مَلْمانُ مِنّا أَهْلَ الْبَيْتِ. سَلْسَلُ يَمْنَحُ الْحِكْمَةَ وَ يُؤْتِى الْبُرْهانَ. «سلمان دريائى است كه نهايت ندارد، و گنجى است كه پايان ندارد. سلمان از ما اهل بيت است. او آب خوشگوار خنكى است كه حكمت مى بخشد و برهان عطا مى كند.»

مجلسى در بيان خود فرموده است: «السّلْسَلُ كجعفرٍ: الْمآءُ العَذبُ أو الْبارد. و بعيد نيست سَلْسَل تصحيف سلمان باشد.»

و نيز گفت است: يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَ اُنثَى وَ جَعَلْنَاكُم شُعُوبًا وَ قَبَآئِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللهِ أَثْقَاكُمْ. \

«ای مردم! ما شما را از یک مرد و زن آفریدیم، و به دستجات و قبائل مختلف منقسم کردیم تا در اثر این اختلاف شناخته شوید! تحقیقاً گرامی ترین شما نزد خداوند کسی است که تقوایش افزون باشد.»

۲ در تفسیر «صافی» مالاً محسن فیض کاشانی، طبع گراوری، در ج ۲، ص ۹۹۵ و
 ۵۹۵ در ذیل این کریمهٔ مبارکه آورده است: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در روز فتح مکّه گفت:

یا أیّها النّاس! إن الله قد الفه قد الفه من عنگُم بالإسلام نخوة الْجاهِليَّة و تفاخرَها بنابآئِها. إن الْعَربَيَّة لَيْسَت بأب والله و إليّه و إنّما هُو لِسانُ ناطِق ، فَمَن تكلّم به فَهُو عَربَى الله إنّكُم مِن عَادَم، و عادَم مِن التُّراب ؛ و إن الكُرمَكُم عِنْدَ الله الله الثقاكم . «اى مردم! خداوند به بركت اسلام ، نخوت و غرور جاهليّت را از شما زدود، و فخريه نمودن و مباهات به پدرانتان را از بين برد. عربى بودن، پدرى نيست كه بچه بزايد، بلكه فقط گفتارى است بر سر زبان گويندهاى؛ بنابراين هر كس بدين سخن تكلّم كند عربى است. آگاه باشيد! تحقيقاً شما از آدم هستيد، و آدم هم از خاك بود؛ و حقاً گرامى ترين شما در نزد خداوند، با تقواترين شماست!»

و محمّد أحمد جاد المولى بك در كتاب خود «محمّد المثل الكامل» طبع دوم، ص ٢٢٧ (و نيز ابن أبى الحديد در شرح خطبه ١٤٥ «نهج البلاغة» از طبع دارالكتب العربيّه عصر، ج ٩، ص ١٠٧) از رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم آورده است كه: «فرمود: «إنَّ الله قَدْ أَ ذْهَبَ عَنْكُمْ عُبيَّةَ الْجاهِليَّةِ وَ فَحْرَها بالآبآءِ. مُؤْمِنٌ تقيٌّ، وَ فاجرٌ شقيٌّ؛ أنشمْ بَنوءادَمَ، وَ ءَادَمُ مِنْ ثُراب.» «لِيَدَعَنَّ رجالٌ فَحْرَهُمْ بأقوام إنَّما هُمْ فَحْم مِنْ فَحْم جَهنَّم، أَ وْ لَيَكُونُنَ أَهُونَ عَلَى اللهِ مِنَ الْجعْلانِ الَّتى تَدفَعُ بأنفها النَّتَنَ.» «خداوند نخوت و باد غرور جاهليّت را، و فخريّه به پدران را از شما برداشت. مردم، يا مؤمن و در حفظ و مصونيّت خدا هستند، يا فاجر و بدبخت و تبهكار. شما همگي پسران آدم هستيد و آدم از خاك بود.» «حتماً بايد رها كنند كسانى كه افتخار به پدران داشتند؛ اينها قطعه زغالى از زغالهاى جهنّمند؛ و يا آنكه در نزد ح

١\_ صدر آية ١٣، از سورة ٤٩: الحجرات

و بنابراین تفصیل دیدیم که: اسلام دو سبب از اسباب رقیّت و عبودیّت یعنی بردگی و بندگی غیر را الغاء نموده است، و یک سبب از آنرا که سبب سوم است باقی گذارده است؛ و آن جنگ است.

و آن بدینگونه است که دشمن محارب و متعدی که با خدا و رسول خدا و مؤمنان در جنگ است، او را گرفته و اسیر نموده و به رقیّت و بردگی مسلمین درآورند.

و علّت و فلسفهاش آن است که: دشمن جنگی با اسلام، هیچ هم و قصدی ندارد مگر از بین بردن انسانیّت و نابود ساختن حرث و نسل را. و در این صورت فطرت انسانی هیچگونه تردیدی ندارد که نباید وی را جزء مجتمع انسان به حساب آورد و از مزایای زندگی و تنعّم به حقوق اجتماعی متنعّم و بهرمند

و نیز فرمود: لَیْسَ مِنّا مَنْ دَعَا إِلَی عَصَبَیَّةٍ، و لَیْسَ مِنّا مَنْ قاتل عَلَی عَصَبیَّةٍ، و لَیْسَ مِنّا مَنْ قاتل عَلَی عَصَبیَّةٍ، و لَیْسَ مِنّا مَنْ مات عَلَی عَصَبیَّةٍ. « نیست از ما کسی که به سوی عصبیّت و پیوند وسیلهٔ فخریّه و مباهات خود قرار دهد. و نیست از ما کسی که بر اساس عصبیّت و پیوند خانوادگی و غرور فامیلی کشتار کند. و نیست از ما کسی که بر اساس عصبیّت و اتّکاءِ به پیوند خانوادگی از دنیا برود.»

و شاهد و دلیل بر عدم منفعت قرابت و خویشی، آیهٔ قرآن است که می گوید: فَافِذَا نُفِخَ فِی الصُّورِ فَلاَ أَنْسَابَ بَیْنَهُمْ یَوْمَئِذِ وَ لاَیَتَسَآءُلُونَ. (آیهٔ ۱۰۱، از سورهٔ ۲۳: المؤمنون) «پسس چون در صور دمیده شود و مردگان زنده شوند، در آنجا دیگر رابطهٔ نسب در میان مردم نیست ؛ و از یکدیگر بر این عنوان پرسشی نمی نمایند.» و نیز این آیهٔ قرآن است: لَن تَنفَعَکُمْ وَ الله بُمِا تَعْمَلُونَ بَصِیدر. (آیهٔ ۳، از سورهٔ ۳۰: الممتحنة) «در روز قیامت نه اقرباء و خویشاوندان شما و نه فرزندان و اولاد شما، به شما منفعتی نمی رسانند؛ میان شما و آنها جدائی می افتد. و خداوند به آنچه را که می کنید بینا و بصیر است.»

 <sup>⇒</sup> خداوند یست ترند از سوسکهای جُعَلی که در روی زمین، کثافات را با دماغشان می رانند.»

ساخت، و حتماً باید او را با کشتن و نابود نمودن و یا بــه درجـات کمـتر از آن دفـع کرد.

ما در سیره و سنّت بنی آدم از روزی که دنیا را آباد کردند تا امروز اینطور دیده ایم که بر این نهج، دفع اینگونه متعدی را مینمودند؛ و از این به بعد هم همینطور خواهد بود.

و چون شریعت اسلام پایهٔ اساسی مجتمع خود را بر اساس توحید و حکومت دین اسلام نهاده است، لهذا حکم به عدم جزئیّت آنکس نموده است که از توحید و حکومت دینی استنکاف ورزد. اسلام وی را از مجتمع انسانی خود الغاء کرده است؛ مگر در صورت عهد و پیمانی که بسته شود که پیمان و تعهد، محترم است.

بنابراین، کسی که از توحید و حکومت دینی و پیمان با اسلام خارج است، از مجتمع انسانی خارج است و با او معاملهٔ با غیر انسان می شود نه معاملهٔ با انسان. و بنابراین فرض انسان حق دارد که وی را از هر نعمتی که انسان در زندگی خود از آن متمتع می شود محروم کند، و با دفع و طرد او زمین را از پلیدی استکبار و افسادش تطهیر کند. او مسلوب الاحترام است؛ نه در جانش، و نه در عملش، و نه در نتائج مساعی و دسترنج محصولات و آثارش، و نه هرگونه محصولات و آثاری که از وی موجود است.

برای لشگر اسلام این حق مسلم است که: او را اسیر کنند، و در صورت غلبه، عبد و بردهٔ خود نمایند.

### ۵\_ راه برای برده گیری در اسلام چیست؟!

مسلمین خود را مجهّز و مهیّا و آماده می کنند برای دعوت آن کافرانی که با آنها به رفق و مدارا رفتار نمودهاند. در مرحلهٔ اول با ایشان اتمام حجّت می کنند، و با گفتار حکمت آمیز و مواعظ حسنه و به نیکوترین راه از طرق

مجادله و محاوره آنان را به كلمهٔ حقّ و توحيد و اسلام دعوت ميكنند.

اگر در پاسخ، اجابت کردند و پذیرفتند، برادران مسلمین هستند بدون هیچ اختلاف؛ آنچه بر نفع مسلمین است بر نفع آنهاست و آنچه بر ضرر مسلمین است بر ضور تیکه از اهل کتاب مسلمین است بر ضرر آنهاست. و امّا اگر نپذیرفتند، در صورتیکه از اهل کتاب باشند و قبول جزیّه (خراج و مالیات مخصوص) کنند، اسلام آنها را بر همان آئینشان مادامی که به ذمّهٔ خود عمل می کنند رها و آزاد می گذارد.

و اگر از مؤمنین پیمان و میشاقی گرفتند، خواه اهل کتاب باشند و یا نباشند، به این پیمان عمل می شود.

و اگر هیچیک از این دو امر نبود، درست و استوار اعلان جنگ میکنند و وارد در جنگ میشوند.

فقط کسی که از آنها در معرکهٔ جنگ حاضر شود و شمشیر به روی مسلمین بکشد، کشته می شود؛ کسی که خواستار ترک جنگ و صلح شود کشته نمی شود. مستضعفین از مردان و زنان و فرزندان کشته نمی شوند. لشگر اسلام به آنها غیلهٔ و از روی غفلت و نا آگهی حمله نمی کند و شبیخون نمی زند. و آب به رویشان بسته نمی شود. و در کشتار فقط با یک شمشیر می کشند؛ و آنها را تعذیب نمی کنند (یعنی بطریق سخت همچون قطعه قطعه کردن، و زخم زدن و آنگاه نگهداشتن تا خود بمیرند، و به دار آویختن، و سوزاندن و امثال اینگونه کشتنها). و آنها را مُثلّه نمی کنند؛ یعنی چه در حال حیات و چه پس از مرگ، اعضای بدن آنها مانند چشم و گوش و لب و زبان و دل و کبد و غیرها را نمی بُرند و جدا نمی سازند.

١- آيـة ١٢٥، از سـورة ١٦: النّحـل: ادع للله الله الله عن سَبيل ربّك بالْحِكْمَـة و الْمَوْعِظَـة الْحَسَـنَة و حَجَادِلْهُمْ باللَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ ربَّكَ هُو أَعْلَمُ بمن ضَلَّ عَن سَبيلِهِ و هُو أَعْلَمُ بالْمُهْتَدِينَ.

و به جنگ با آنها ادامه میدهند حَتَّی لاَ تَکُونَ فِئْنَةٌ وَ یَکُونَ الدِّینُ لِلَّهِ فَإِنْ الْتَهَوْا فَلاَ عُدُواَنَ إلاَّ عَلَی الظَّالِمِینَ '. «تا جائی که فتنه از میان رخت بر بندد؛ و دین اختصاص به خدا پیدا کند. بنابراین اگر این کافران و دشمنان دینی دست از تعدی و کفرشان برداشتند، دیگر مسلمین با آنها عداوتی ندارند مگر با خصوص آن دستهای که اهل ستم و تجاوزند.»

و چنانچه مسلمین بر کافرین غلبه کنند و آتش جنگ فرو نشیند، آنچه از نفرات کفّار و از اموالشان در تحت ید مسلمین درآید، از آنِ ایشان است. و تاریخ از سیره و روش رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در غزوات و جنگهای وی، صحیفههای روشن و تابناکی را نشان می دهد که سرشار از سیرهٔ عادلهٔ جمیلهای است که در آنها از فتوّت و مروّت و بدایع بر و احسان، و طرائف عدل و داد مشحون است.

# ٦ ــ روش اســـلام در كيفيّـــت نگـــهدارى غلامـــان و كنـــيزان چگونـــه بو ده است؟!

چون مُهر عبودیّت بر همین طریقی که ذکر شد بر کسی خورد، او را مِلْک یمین گویند، و از آن پس، منافع عملش از آن او نیست؛ ولی نفقهاش بر عهدهٔ مولای اوست.

اسلام به مسلمین توصیه کرده است که با بردگان خود همان معاملهای را بنمایند که با خودشان میکنند، زیرا آنها از ایشان شدهاند و جزو اهل ایشان محسوب می شوند. بنابراین باید با ایشان در لوازم حیات و حوائج زندگی بطور مساوی رفتار کنند.

رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم با بندگان و خدمتکاران خود

١ ـ آية ١٩٣، از سورة ٢: البقرة: وَ قَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِثْنَةٌ ـ تا آخر آيه.

می نشست و با آنها غذا می خورد، و هیچگاه دیده نشد که در لباس و یا در غذا برای خود چیز مرغوب تری را انتخاب کند.

بر بردگان نباید سخت گرفت و کارهای دشوار را بر آنان تحمیل کرد، نباید آنان را عذاب نمود، نباید به آنها سب و شتم نموده و ناسزا گفت، نباید ستم و ظلم کرد. و به آنها اجازه داده شده است که با نظریّهٔ اهلشان در میان خود با یکدیگر ازدواج کنند؛ و مرد آزاد، زنان آنها را به نکاح خویش در آورد؛ و زن آزاد، زوجهٔ آنان شود. و در شهادتهای واقعه، نزد قاضی اسلام همانند آزاد مردان شهادتشان قبول است. و صاحبانشان کارهای مرجوعهٔ به آنها را بین خودشان و آنها تقسیم کنند، چه در زمان بردگی آنها و چه پس از آزاد شدن.

ارفاقی که در شریعت اقدس اسلام به آنان شده است تا حدی است که با احرار و آزادگان در جمیع امور شرکت دارند. بسیاری از آنان استاندار و فرماندار شدهاند و حکومت را بدست گرفتهاند، و سران لشگر بودهاند؛ چنانکه در تاریخ صدر اسلام مضبوط است. و در میان اصحاب بزرگوار رسول الله جمعی از غلامان بودهاند مانند سلمان و بلال و غیرهما.

رفتار و عمل رسول الله را ملاحظه كنيد: كنيز خود صَفيَّة بنت حَيى بن الْخطب را آزاد كرد و سپس با عقد ازدواج او را به نكاح خود درآورد. و با جُويْريَة بنت حارث بعد از واقعه بني الْمُصْطَلَق در حالى كه در ميان اسيران و كنيزان آنها بود ازدواج نمود. آنان بالغ بر دويست خانواده با زنان و فرزندان بودند، و اين ازدواج حضرت موجب آزادى همه شد. و ما اجمال قضيه را در جزء چهارم تفسير «الميزان» آوردهايم.

و از احکام ضروریّهٔ سیرهٔ اسلام است که: غلام با تقوی را بر آقای حر و آزادِ فاسقش مقله میدارد. شهادت این در محکمه مقبول است و شهادت آن مردود. اسلام به بردگان اجازه داده است تا با اجازهٔ صاحبان خود، تملّک اموال

نمایند، و به جمیع مزایای حیاتی متمتّع شوند. این است اجمال احکام برده داری، و کیفیّتی که در اسلام دربارهٔ آنان وارد شده است.

با تمام این محبّتها و ارفاقها، تأکید اکید و دعوت شدید در آزادی آنها بعمل آورده است؛ و در تخریج آنها از ظرف بندگی به جَو و ساحت آزادی کوشیده است. و لهذا روز به روز از عددشان کاسته، و به تعداد احرار و آزادگان اضافه می شود. و از تمام اینها گذشته، بدینها قناعت نورزیده است؛ تا سرحدی که آزادی آنها را یکی از طُرُق کفّارات؛ مثل کفّارهٔ قتل و کفّارهٔ افطار روزه قرار داده است، و بدانها اجازهٔ اشتراط و اجازهٔ تدبیر و اجازهٔ کتابت داده است. (یعنی مولایشان آنها را آزاد می کند، و با آزادی شرط می کند که مقداری از خدمتشان یا چیز دیگری را برای مولی قرار دهند؛ و یا با مولای خود شرط می کنند : چنانچه کار کنند و به تدریج و یا دفعة قیمت خود را و یا کمتر از آنرا کسب کنند و به مولی بدهند ، آزاد شوند ؛ و یا مولی حکم به انعتاق و آزادیشان را بعد از مردنش بدهد که در این صورت بمجرد موت مولی آزاد می شوند.)

تمام این احکام بجهت عنایتی است که اسلام بدانها داشته است، و برای قصد تخلیص و الحاقشان به مجتمع انسانیِ صالح بوده است؛ آنگونه الحاقی که ریشهٔ ذلّت را بکلّی از بنیادشان برکند. ا

۱- این حقیر، مؤلف «نور ملکوت قرآن» گوید: أحمد أمیسن مصری در آخر عمر کتابی انتشار داد که تألیف آن در مورّخهٔ سنهٔ ۱۹۵۲ میلادی میباشد. در این کتاب از تهمتهائی که در «فجر الإسلام» و «ضحی الإسلام» به شیعه زده است برگشته، و من حیث المجموع مطالب مفیدی را ذکر نموده است، گرچه فی حد نفسه خالی از اشکال نیست. این کتاب به نام «یوم الإسلام» است. در ص ۲۶ تا ص ۲۶ از آن در طرفداری از برده گیری در اسلام و دفاع از ایرادهای وارده می گوید:

اسلام در راه رقیّت و بردهگیری قدم واسعی برداشته است. اسلام اجازهٔ اسارت 🗢

## ٧ ـ نتیجه و محصّل بحث در فصول سابقه، سه چیز است:

اول: اسلام نهایت درجهٔ کوشش را در الغاء اسباب بردگی در عالم، و تقلیل و تضعیف آن نموده است و همه را از بین برده است، تا جائی که چون به

⇒ کسی را نمی دهد مگر آنکه در جنگ شرعی اسیر شده باشد. امّا ربودن فرزندان از پسران و دختران را با حملهٔ به قبیله ها و قتل و غارت و گرفتن ایشان به عنوان غلام و برده، عمل جاهلی می داند و اجازه نمی دهد. اسلام میان صاحبان رنگهای مختلف از سیاه و سپید فرق نمی گذارد؛ پیغمبر فرموده است: لَیْس َ لِعَرَبی علّی أعْجَمی و لا لأییْض عَلَی أسُود فَضْل الا الله الله و الله الله و الله

رسول اكرم صلّى الله عليه و آله و سلّم مى فرمايد: اتَّقوا الله فيما مَلكَتْ أَيْمانُكُمْ. أَطْعِموهُمْ مِمّا تَأْكُلُونَ وَ اكْسوهُمْ مِمّا تَلْبَسونَ، وَ لا تُكلِّفُوهُمْ مِنَ الْعَمَلِ ما لايُطيقونَ. فَما أَحْبَبْتُمْ فَأَمْسِكُوا وَما كَرهْتُمْ فَبِيعوا؛ فَإِنَّ اللهَ مَلَّكَكُمْ إِيّاهُمْ وَ لَوْ شَآءَ لَمَلَّكَهُمْ إِيّاكُمْ.

«از خدا بپرهیزید دربارهٔ غلامان و کنیزان خودتان. به آنها بخورانید آنچه خودتان می بوشید، و بیشتر از قدرت و توانائی آنها در کارها به آنها تکلیف مکنید. تا زمانی که آنها را دوست دارید از آنها نگهداری کنید، و چون از نگهداریشان ناخوشایند شدید، آنها را بفروشید. خداوند آنها را مِلک شما قرار داده است، و اگر بخواهد شما را ملک آنها قرار می دهد.»

مردی از رسول خدا پرسید: تا چه مقدار من از گناه خادم در گذرم؟! رسول خدا ساکت شد. سپس فرمود: اعْفُ عَنْمهُ فی کُلِّ یَوْمٍ سَبْعینَ مَرَّة! «در هر روز از خطاهای او هفتاد بار گذر!»

مردي از اصحاب رسول خدا صلّي اللـه عليه و آله و سلّم غـلام خـود را كتـک ميزد، و ⇔

یک سبب رسیده است، به حکم قطعی فطرت هیچ چاره از امضا و اعتبار آن ندیده است. و آن عبارت است از بنده گرفتن هر انسان محارب دین، و ضد مجتمع انسانی که بهیچوجه از وجوه حاضر نشود برای حق خضوع کند.

⇒ آن غلام هی می گفت: أسْألُك بِوجْهِ الله! « تو را به وجه خدا قسم می دهد که از من درگذر! » و آن صحابی از او نگذشت. رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم شنید و به سوی آنها روان شد. چون آن مرد حضرت را دید، دست برداشت. رسول اکرم به او فرمود: سَألَك بِوجْهِ الله فلَمْ تَعْفُهُ ؛ فلَمّار أَيْتَنی أَمْسَکْت یَدَك؟! « غلامت تو را به وجه خدا قسم داد و تو او را عفو نکردی؛ و چون مرا دیدی دست از وی برداشتی؟!» صحابی گفت: فَإِنَّهُ حُرُّ لِوَجْهِ الله . « به إزای خطائی که کردم، این غلام در راه خدا آزاد است.» رسول خدا فرمود: لَوْ لَمْ تَفْعَلْ لَسَفَعَتْ وَجْهَكَ النّار ! « اگر او را آزاد نمی کردی آتش چهرهات را می ربود!»

و رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود: أرقّاًوّكُمْ إِحْوائكُم؛ اسْتَعینوهُمْ عَلَی ما عَلَیْكُمْ وَ أَعِینوهُمْ عَلَی ما عَلَیْهِم! «بردگان شما برادران شما هستند! در كارهائی كه به عهدهٔ شماست از آنان یاری بگیرید! و در كارهائی كه به عهدهٔ آنهاست آنان را یاری كنید!»

و إمام زُهْرى گفته است: مَتى قُلْتَ لِلْمَمْلُوكِ: أَخْزَاكَ اللَّهُ، فَـهُو َ حُرِّ. «هـر گـاه بـه غلامـت بگوئى: خدا تو را ذليل كند) در اين صورت آزاد مىشود.»

و صحیح نیست این گام واسعی را که اسلام در آزادی غلامان برداشته است، با حکم آزادی ای را که امروز امّتها در آزادی ایشان برداشتهاند قیاس نمود؛ بلکه باید حکم اسلام را با احکامی که سائر امّتها قبلاً دربارهٔ آنها داشتهاند مقایسه نمود.

مصریان کهن و بابلیان و برهمنان و پارسیان، غلامان را به عنوان متاع خود می گرفتند و با ایشان معاملهٔ وحشیانهای می نموده اند. یونانیان نیز در میانشان برده گیری بوده است، و بزرگان از فلاسفهٔ آنها مثل ارسطو و افلاطون این حکم را تثبیت نموده اند، بلکه ارسطو ارواح آنان را مثل ارواح حیوانات می داند. و رومانیها دربارهٔ برده گیری راه دوری را پیموده اند. و بزرگان و صاحب منصبان کلیسای مسیحی راههای بسیار را در کیفیّت برده گیری مقرر داشته داند. در این صورت می یابیم که قدم گسترده و وسیعی را که اسلام برای بردگان برداشته است تا چه اندازه حائز اهمیّت است.»

دوم: آنچه از جهات ممکنه متصور بوده است، در اکرام و بزرگداشت غلامان و کنیزان، و نزدیک نمودن شؤون حیاتیهٔ ایشان به زندگی اجزاء آزاد مجتمع إعمال کرده است، تا بجائی که غلامان گرچه عین افراد مجتمع نشدند ولی مانند آنها شدهاند. و یک پردهٔ نازک بیشتر نمانده است تا عین آنها شوند، و آن پرده این است که: آنچه از دسترنج اعمال و افعالشان که زیادتر از لازمهٔ حیات ضروری و لازم آنهاست، برای خودشان نیست و برای صاحبان آنهاست. و اگر میخواهی با این تعبیر مطلب را أدا کن که: در حقیقت هیچ فاصلهای بین حر و اذن آزاد، با غلام و برده در اسلام نیست مگر اینکه در کارهای غلام اجازه و اذن صاحبش لازم است.

سوم: اسلام به هر حیله و طریق ممکن که مؤشّر در آزادی غلامان بودهاست \_ بطوری که یکباره از این صنف جدا شوند و به مجتمع آزادگان بپیوندند \_ به ترغیب و تحریص در مواردی، و به ایجاب و لزوم در موارد دگری مانند کفّارات، و به تجویز و حکم به نفوذ در مثل احکام اشتراط و تدبیر و مکاتبه کوشیده است.

## ۸ ـ جریان بردهداری در تاریخ:

اینطور گفته اند که ! او لین ظهور برده گیری بواسطهٔ اسیر گرفتین شد. پیش از جریان اسیرگیری، دأب و روش قبیله ها اینطور بود که چون در جنگهایشان غالب می شدند، تمام اسیران را می کشتند. سپس بنظرشان آمد که ایشان را زنده بگذارند و مانند سائر غنیمت های بدست آمده تملّک کنند. نه بجهت آنکه

۱ - این گفتار، از «دائرة المعارف» قسمت مذهب و اخلاق، تألیف جان هیسینیک، طبع بریتانیا گرفته شده است. و همچنین از «مجمل التّاریخ» تألیف ه. ج. ولیز، طبع بریتانیا، و از «روح القوانین» منتسکیو، طبع طهران، اخذ گردیده است. (تعلیقه)

از دسترنج آنها بهرمند گردند، بلکه بواسطهٔ احسانی که در حقّشان نموده، و بجهت حفظ نوع، و احترام قوانین اخلاقیّهای که رفته رفته به سبب ترقی و تعالی آنها در صراط مدنیّت برایشان ظهور نموده بود.

در وقتی که عیش و ممر معیشت این قبائل فقط از شکار حیوانات بود، این سنّت اسیرگیری برایشان پدید نیامده بود؛ زیرا که با شکار نمی توانستند نفقات و مخارج اسیران را که بر عهدهٔ آنها بود تأمین کنند. امّا چون از این مرحله ترقی کرده و به شهر آمدند، تمکّن از نفقات پیدا نموده، کشتن را به اسارت تبدیل کردند.

بواسطهٔ شیوع برده گیری در میان امّتها و قبیلهها ـ به هر نحوی که بوده است ـ در حیات اجتماعی انسان دو گونه اختللف پدیلدار شد؛ اول: جهات انضباط و انتظام در مجتمعات تغییر کرد. دوم: کارهای مجتمع از این به بعد تقسیم شد.

داستان برده داری در تمام اقطار معمورهٔ عالم از روزی که دائر شد، بر نهج واحد نبوده است. در بعضی مناطق همچون استرالیا و آسیای مرکزی و سیبریه و آمریکای شمالی و اسکیمو و بعضی از مناطق آفریقا در قسمت شمال رود نیل و جنوب رامبیز اصلاً برده داری معمول نبوده است.

و برعکس در جزیرة العرب و قسمت آفریقای وحشی و اروپا و آمریکای جنوبی رواج داشته است. و در میان ملّت یهود نیز دائر بوده است، و ما در تورات میبینیم که بردگان را به اطاعت صاحبانشان میخواند. و همچنین در میان ملّت نصاری دائر بوده است، و در کتاب پولس به فیلمن (یعنی نامهای که به وی نوشت) آمده است که افسیمسوس یک بردهٔ گریزیا بود که پولس او را به آقایش بازگردانید.

مدارا و مهربانی فرقهٔ یهود با اسیرانشان از همه بیشتر بود. و شاهد بر این

مطلب آن است که ما در تاریخ یهود نظیر عمارتهای بلندی را که در مصر معمول بوده است، شبیه اهرام و یا عمارتهای تاریخی آشور نمی یابیم. زیرا اینگونه ساختمانها بر دوش بردگان ، و از اعمال شاقهٔ آنان بوده است.

رومیان و یونانیان از همهٔ امّتها به بـردگانشـان بیشـتر سـخت مـیگرفتنـد، و شدّتهای فراوانی داشتند.

پس از قسطنطین در روم شرقی نظریّهٔ اعلام آزادی بردگان شیوع یافت، تا در قرن سیزدهم میلادی رقیّت و بردگی را الغا نمودند. ولیکن در روم غربی به شکل دیگری باقی ماند، و آن بدین صورت بود که مزارع را با کشاورزان آن می فروختند، چون زراعت از شغلهای بردگان بود؛ ولیکن اعمال اجباریّه را از میانشان برداشتند، و تحمیل کارهای جبری به آنها نمی نمودند.

برده گیری در معظم از ممالک اروپا دائر بود تا سنهٔ ۱۷۷۲ میسلادی. و قدری زودتر از ایسن تاریخ معاهدهای بین دو دولت انگلیس و اسپانیا به امضا رسید که: انگلیس در هر سال چهار هزار و هشتصد نفر از بردگان آفریقا را برای آنها تا مدّت سی سال بیاورد، برای آنکه دولت انگلیس آنها را به اسپانیائیها بفروشد، در برابر وجه هنگفت و مبالغ خطیری که از اسپانیائیها اخذ کند.

افکار عمومی مردم انگلیس در سنهٔ ۱۷۲۱ علیه نظام برده داری و استعباد هیجان نمود. و زودتر از همهٔ طوائف آنجا، طائفهٔ لرزان که مذهبی بودند علیه این نظام قیام نمودند، و پیوسته دنبال این امر را داشتند تا در سنهٔ ۱۷۷۲ ماده قانونی وضع کردند که: هر کس در زمین بریتانیا داخل شود آزاد است.

در سنهٔ ۱۷۸۸ بعد از بحث دقیق و تفتیش اکید کشف شد که انگلیس در هر سال یکصد هزار برده تنها به آمریکا میفروشد، که همهٔ آنها را از آفریقا به آمریکا میکشاندند. و مقداری را که انگلیس بطور کلّی در هر سال از بردگان میفروخته و معامله مینموده است، دویست هزار نفر بوده است.

ایس جریان ادامیه داشت تا در سنهٔ ۱۸۳۳ برده داری را در بریتانیا الغاء کردند، و دولت انگلیس به کمپانیهای برده فروشی مبلغ بیست میلیون لیره، قیمت بردگانی را که از آنها خریده بود (از غلامان و کنیزان) و آزاد کرده بود پرداخت نمود. و در ایس واقعه هفتصد و هفتاد هزار و سیصد و هشتاد تسن پرداخت نمود، آزاد شدند.

در آمریکا بعد از مجاهدات شدیدی که اهالی آنجا نمودند، در سنهٔ ۱۸۹۲ بردگی را الغاء کردند.

آمریکای شمالی با آمریکای جنوبی در کیفیّت و غرض برده داری با هم فرق داشتند. اهالی آمریکای شمالی، غلامان و کنیزان را فقط بجهت تجمّل نگه می داشتند؛ و امّا آمریکای جنوبی معظم مشاغلشان کشت و زرع بود و نیاز مبرم به کارگر داشتند، فلهذا غلامان را گرفته و استثمار نموده، از دسترنجشان مزارع خود را آباد می کردند، و بدینجهت از قبول آزادی تام بردگان، خود را در مضیقه می یافتند.

و پیوسته، کمکم برده داری در کشوری بعد از کشوری ملغی می شد، تا قرارداد بروسل در سنهٔ ۱۸۹۰ میلادی، حکم الغاء سنّت بردگی را نمود و دولتها امضا کردند، و این حکم در کشورها جاری شد و نظام بردگی در دنیا برچیده شد و میلیونها نفوس آزاد شدند. \_ آنچه را که ذکر کردند، ما ملخصش را در اینجا آوردیم.

و اگر تو با نظر دقیق و رأی ثاقب خود بنگری، خواهی دید که: این مجاهدات طولانی و این مشاجرات عظیم و در پی آمد آن، وضع قوانین الغاء و انفاذ این حکم در دنیا؛ همگی در اطراف نظام بردهداری از راه برده گیری بواسطهٔ غلبه و یا از راه ولایت آباء بر فرزندان و بر زنان بوده است. شاهد این گفتار آنکه: قسمت معظم این بردگان و یا اگر می خواهی بگو: تمام این بردگان، از

نواحی آفریقا که برده گیری در آنجا معمول بوده است کشانده می شده اند. و امّا نظام برده گیری از راه جنگ و اسارت اسیران که در خصوص این مورد، اسلام آنرا انفاذ و امضا نموده است، اصلاً هیچگاه مورد بحث نبوده است.

### ٩\_ نگاهي به بناء حرّيّت انسان:

این حریّت که برای انسان می دانند، بر اساس شعور و ادراکات اوست. و چون تمام افراد بشر در شعور و ادراکات شریکند و اعطاء آزادی و حریّت به همهٔ آنها در جمیع خواسته ها و مراداتشان موجب سلب حقوق و تضارب آنها می شود، فلهذا بدون شک این حریّت و آزادی باید محدود شود. بیان ایس مطلب بدینگونه است که: انسان دارای شعور و فهم و ادراک است، و غریزهٔ طلب و درخواست مشتهیات در او موجود است. و بدنبال این طلب، اراده و اختیار عمل می کند و آنچه را که با شعورش فهمیده است و پس از آن با خواستش طالب آن بوده است اینک با ارادهاش دنبال می کند و به مرحلهٔ تحقیق می دهد.

تمام افراد انسان در این شعور و طلب و اختیار تساوی دارند؛ نه فرد قوی ادراکات و ارادهاش بیشتر، و نه فرد ضعیف کمتر است. و بهیچوجه نمی توان ارادهٔ فرد ضعیف را محدود به غیر از آنکه فرد قوی اراده می کند نمود، و نیز نمی توان مضمحل و فانی در آن اراده قرار داد. و از جائی که تمام افراد ضعیف و قوی در سازمان انسانیت شریکند و سهم مساوی دارند، و در خلقت و فطرت یکسانند، بنابراین اساس، اصل الغاء حکم بردگی را نهاده و آنرا برانداختهاند.

ولیکن چیزی که هست این است که باید ملاحظه نمود آیا به اصل حریّت و آزادی مطلق می توان عمل کرد؟! و آیا بشریّت از روزی که پا به جهان نهاده است، روزی را پشت سر گذاشته است که در آنروز آزاد صِرف بوده باشد؟! این مطلبی است که بسیار شایان تأمّل و دقّت است.

از آنجائی که تاریخ نشان میدهد، از روزی که انسان پا به جهان نهاده است اجتماعی بوده است. یعنی بدون اجتماع و زندگی دسته جمعی زیستن برای وی امکان نداشته است. و در این صورت پیوسته قواعد و قوانینی بوده است که آزادی وی را محدود مینموده است. چون زندگی اجتماعی بطوری که منجر به اضمحلال و نابودی نشود، بدون رعایت قوانینی که آزادیش را تحدید میکنند امکان ندارد.

دو نفر نمی توانند در زمان واحد در یک مکان بنشینند، و یک طعام را بخورند، و یک لباس را بپوشند؛ در حالی که چه بسا اراده و میل هر دو نفر به همان چیز تعلّق گرفته باشد. و از همینجا است که قوانین تحدید مالکیّت و تحدید ازدواج و غیرهما را وضع کردهاند. و بطور کلّی اصل اجرای قانون مجازات مجرمین بدون این معنای از تحدید غلط است.

اجتماعی که برای مجرم، قانون مجازات به قتل و حبس و شکنجه و غیرها را وضع میکند، بدون اختیار حق تحدید آزادی مجرم در عمل نمی تواند جعل کند. و خود مجرم هم با عدم امضاء تحدید آزادی اوّلیّهٔ خود، به مورد تعیین و تشخیص قانون، از این مجتمع خارج می شود. بنابراین، هم قانون مجازات جرائم و هم خود مجرمین، آزادی مطلق و حریّت بلاشرط خود را شکسته و الغاء نموده و محدود به حدود مقرّرهای نمودهاند.

این تقیید و تحدید بقدری واضح و مشهود است که ما در قوای بدنی خود می یابیم که آنها نمی توانند بر کار خود ادامه دهند مگر با تحدید و تقیید قوای دیگر. قوّهٔ باصره عمل خود را به آزادی انجام می دهد تا وقتی که حس لامسهٔ عضلات چشم خسته شود، و یا قوّهٔ فکریّه خسته شود و قوّهٔ باصره را از إبصار و دیدن متوقّف کند. قوّهٔ ذائقه به جویدن غذای لذیذ و بلعیدنش لذّت می برد تا اینکه عضلات فک از جویدن خسته شود، بنابراین قوّهٔ ذائقه محدود

می شود و از مُشتَهای خود که التذاذ به طعم غذای مداوم باشد دست می شوید.

و بالجمله هیچ عاقلی در تردید نیست که بقاء و ابقای حریّت مطلقه گرچه به یک لحظه باشد، در جامعه متصور نیست، همچنان که سلب کلّی حریّت نیز متصور نیست. و هر فرد از افراد مجتمع پیوسته در میان دو حد (حد حریّت مطلقه و حد سلب حریّت مطلقه) زیست می کند.

و این امر ضروری و حتمی است. بنابراین نام «حریّت مطلقه» که از کثرت تبلیغات غربیها گوش جهان را پرکرده بطوری که مردم گمان بردهاند که اصولاً این اسم از لغات آنهاست نه از لغتهای دگر، و معنای آن نیز از مخترعات و اکتشافات آنهاست؛ سر و صدای بی محتوائی بیش نیست، و واژهٔ بدون واقعیّت و اسم بلا مسمّائی است. اجتماع فطری برای انسان برقرار نمی شود مگر آنکه بعضی از حریّتها و آزادیهای خود را در عمل رها کند، و در تمتّعات، عنان گسیخته نباشد و میان دو حد زندگی نماید.

### ١٠ مقدار تحدید حریّت چقدر است؟

مقدار تحدید حریّت موهوبهٔ فطریّه از ناحیهٔ اجتماع مختلف است. و به حسب اختلاف و کثرت و قلّت قوانین دائرهٔ معمولهٔ معتبرهٔ در میان مجتمع، مختلف می شود.

زیرا تقیید کنندهٔ حریّـت بعد از اصل اجتماع، قوانینی است که در آنجا عملی می شود. هر چه قوانین بیشتر شود، حرمان از آزادی بیشتر می شود؛ و هر چه کمتر باشد، حرمان از حریّت مطلقه نیز کمتر است.

امًا آن اصل کلّی که در همهٔ مجتمعات بدون استثناء موجود است و بدون آن، انسان اجتماعی نمی تواند برقرار باشد و باید پیوسته آنرا حفظ کند و سهل و سبک ننگارد، دو چیز است:

حفظ وجود اجتماع، زیرا در صورت فقدانش دیگر برای انسان حیاتی

نيست.

و حفظ قوانین و سنتهای جاری، که دستخوش تحریف و تبدیل و تنقیص نگردد. و به همین مناسبت است که در تمام مجتمعات بدون استثناء، قوّهٔ دفاعیّه و سازمان جنگی موجود است که نفوس مردم و فرزندانشان را از هجوم دشمن و از فنا و هلاک حفظ کند. و نیاز به حاکم و ولی ّامری دارد که آن قانون و سنّت جاری را که در میان مردم محترم است، در دست تدبیر خود، از تغییر محفوظ بدارد و در بسط امنیّت اجتماعی بکوشد و شخص متعدی و متجاوز و جائر را سیاست کند. آنچه در تاریخ آمده است، گواه گفتار ماست.

و بنابراین اولین حق مشروع مجتمع در شریعت فطرت و قانون اولیّهٔ زندگانی این است که: حریّت و آزادی را از دشمن این اجتماع که در اصل اجتماعش دشمنی دارد، بگیرد و سلب نماید.

و اگر میخواهی با این عبارت بگو: هر اجتماعی حق دارد که دربارهٔ دشمنی که حیاتش را در خطر انداخته است و نسل و ذریّه و کشت و زرع او را فاسد نموده است، جان و عمل او را بستاند و حریّت وی را در اراده و مرادش با هر چه ممکن است، از کشتن و نابود ساختن تا مراتب پائین تر از آن سلب کند؛ و از دشمن قانون و سنت رائج، آزادی عمل و حریّت در دستبرد و تنقیص قانون را بازستاند، و با تمام وسائل نابود کردن وی از قتل و نابود ساختن مال و غیرهما، دست به اقدام زند. در هر مجتمعی چنین مالکیّت و اختیاری هست.

و چگونه متصور است حتّی برای انسانی که در جامعه زندگی نمی کند، اینکه اذعان و اعتراف به آزادی دشمن خود بنماید! دشمنی که حیات مجتمعش را محترم نمی شمارد، تا در این صورت با او بطور برادری و مشارکت و امتزاج در امور رفتار کند؛ و دشمنی که از هلاک و نابودی مجتمعش فرو نمی گذارد، تا در این صورت او را یله و رها نموده، بگذارد دنبال مقاصد خود

برود و در تخریب و هلاکت نفوس این مجتمع آزاد باشد.

آیا می توان در میان حکم فطری به لزوم اجتماع، و در میان واگذاردن و رها کردن این دشمن در آزادی عملش جمع کرد؟ این جمع میان متناقضین است از روی نادانی و کم شعوری و یا از روی جنون و دیوانگی.

و از آنچه گفته شد معلوم شد که **اولا**ً: بناء بر حریّت و آزادی کامل انسان، مخالف حق مشروع فطری اوست که از اولین حقوق مشروعیهٔ فطریّهٔ او محسوب است.

و ثانیاً: حق استعباد و برده گیری که اسلام معتبر نموده است، طبق قانون فطرت است که دشمنان دین حق و محاربین مجتمع اسلام مأخوذ شوند و از ایشان حریّت و آزادی عمل گرفته شود، و به داخل مجتمع اسلامی کشانده شوند؛ و در زی و سنّت بردگان زیست کنند تا با تربیت و تعلیم صالحهٔ دینیّه تربیت شوند و تدریجاً آزاد شوند و به مجتمع سالم آزادگان ملحق گردند.

و اگر حاکم شرع اسلام صلاح بداند، همهٔ آنها را می خرد و آزاد می کند (البتّه اگر صلاح مجتمع دینی در آن باشد) و یا راهی دیگر را برای انعتاق و آزادی آنها در نظر می گیرد؛ و بواسطهٔ این عمل هیچگاه احکام الهیّه نسخ نمی شود.

### ١١\_ نتيجهٔ حكم به الغاء بردگى به كجا انجاميد؟

دولتهای مُعظَم، حکم انجمن بروسل را جاری کردند، و از آن به بعد در فروش بردگان منع شدید به عمل آمد و غلامان و کنیزان آزاد شدند، و امروزه دیگر ایشان را صف کشیده در دکّههای بردهفروشان نمییابیم، و مانند گوسفندان که به هر جا کشیده می شوند نمی نگریم.

و به دنبالهٔ آن نیز داستان خواجه گیری از اخته کردن غلامان منسوخ شد، و امروزه ابداً نه از آن دسته و نه از این دسته چیزی یافت نمی شود مگر در بعضی از قبائل غیر متمدین. ولیکن آیا این مقدار، یعنی از بین بردن کلمهٔ برده و بنده را از سر زبانها و غیبت افرادی که بدین کلمه خوانده می شدند، انسان با تأمّل و دقیق النّظر و ثاقب الفکر را قانع می کند؟!

آیا این انسان نمی پرسد که: این مسأله آیا مسالهٔ لفظیّه است که در آن منع از بکار بردن عبارت عبد و غلام و کنیز کافی باشد و برای تمامیّت آن کافی باشد که ما برده را آزاد نام گذاریم گرچه منافع عمل و نتیجهٔ دسترنجش برای دیگری باشد و خودش نیز تابع و پیرو ارادهٔ دیگری باشد؛ و یا اینکه این مسألهای است معنوی دارای معنی و حقیقت، و باید در آن، حال معنی را بحسب حقیقت و آثار خارجیّهاش لحاظ نمود؟!

ایس جنگ عالَمی و جهانی دوّم در برابر چشمان ماست، هنوز از آن ده سال و اندی بیشتر سپری نشده است. دولتهای غالب بر کشورهای مغلوب خود، تسلیم بلاشرط را تحمیل کردند، و پس از آن در کشورها ریختند و میلیونها از اموالشان را ربودند و بر میلیونها از نفوس و فرزندانشان با زورگوئی رفتار کردند و میلیونها از اسیرانشان را داخل کشورهای خود بردند و به هر گونه و در هر کاری که میخواستند به کار واداشتند، و تا امروز هم جریان بر همین منوال است.

ما نفهمیدیم آیا در استعباد و برده گیری در جهان مصداقی یافت می شود که این عمل آنها مصداق آن نبود؛ گرچه لفظ و عنوان برده گیری را بر آن ننهند؟ و آیا استعباد و برده گیری، غیر از سلب اطلاق حریّت و آزادی و تملّک اراده و عمل، و انفاذ شخص قوی غالب و عزیز، احکام خود را بر سر شخص ضعیف

۱- تاریخ کتابت این عبارات به خامهٔ حضرت استاد قدّس الله سرّه، سنهٔ ۱۳۷۷ هجریّهٔ قمریّه بوده است.

مغلوب ذلیل، به هر گونه که بخواهد و اراده کند؛ معنائی دارد که این دولتهای غالب بر سر مغلوبان خود نیاورده باشند؟!

فَیالَلَّهِ الْعَجَب! چگونه حکم اسلام را در نظیر همین حکم به وجه اصلح و اتم، استعباد و برده گیری می گویند؛ و امّا این احکام و به پیرو آن اینگونه اعمالشان را برده گیری نمی گویند؟! با آنکه اسلام با سهل ترین و آسانترین وجه، اسارت و استعباد را عمل کرده است؛ و ایشان به مشکل ترین و شدید ترین وجه.

ما با چشم خود دیدیم با ما که به عنوان محبّت و حمایت و حفظ در کشورمان ریختند، صداقت و محبّتشان چگونه بود؛ تا چه رسد به حال کشورهائی که بر آنها به عنوان دشمن و خصومت غلبه کردند!

و از همینجا ظاهر می شود که حکم به الغاء بردگی که از ناحیهٔ آنان شده است یک بازی سیاسی بیش نیست، و در حقیقت قبول و اخذ برده داری است در صورت و پوشش منع.

امّا برده گیری از راه جنگ و قتال، اسلام آنرا تنفیذ کرده است؛ ایشان هم عملاً تنفیذ نمودهاند گر چه لفظاً و لساناً نمی گویند.

امّا برده گیری از طریق فروش پدران، فرزندانشان را که ایشان منع کرده بود.

امّا برده گــــرى از راه غلبه و سيطرهٔ حكـم، اسلام آنـرا از پيـش منع كـرده بود، و ايشان اتّفاق بر منع آن نمودهاند؛ وليكن آيـــا ايــن منع فقـط در مرحلهٔ گفتـار پايان مي يابد، و يا در مرحلهٔ عمل و معنى هم مي رسد؟!

پاسخ این مسأله را باید خودت بیابی ، به مرور کردن و مطالعهٔ تاریخ استعمارهای اروپا در آسیا و در آفریقا و نیز در استعمارهای آمریکا، و فجایعی را که مرتکب شدهاند و خونهائی را که ریختهاند و اعراض و نوامیسی را که هتک کرده و مباح شمردهاند و اموالی را که به غارت بردهاند و تحکّمات و

فشارها و زورگوئیهائی را که آوردهاند، که تعدادش یکی و صدتا و هزارتا نیست.

نمی خواهد راه دوری بروی! اینک تامّلی کن در أخبار و شدائد و مصیبت هائی را که اهل جزائر در مدیّت سالیان متمادی از اهل فرانسه کشیده اند، از هلاک کردن نفوس بی شمار و تخریب شهرها و تشدید بر اهالی آن؛ و در آنچه را که ممالک عربی از انگلستان کشیده اند، و آنچه را که سیاه پوستان و سرخ پوستان از آمریکا کشیده اند، و اروپای شرقی از جمهوری اشتراکی روسیّه و شوروی کشیده است!

و آن مصیبتها و مشکلات و مشقتهائی که خود ما از دست اینها و از دست آنها کشیده ایم، تمام اینها در لِفافهٔ نصیحت و مهربانی و لفظ کمک و اعانت؛ و در معنی استعباد و استرقاق و در زی عبودیّت و بندگی و بسردگی درآوردن بود.'

۱\_ أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ١١٩ تا ص ١٢٢ گويد:

«و همینطور در هر عصری و شهری یک نفر مصلح پیدا می شد که قوم خود را بیدار می کرد، و برای قیام و نهضت اصلاحی ضد استعمار مردم را بر می انگیخت. چون دولتهای اروپائی احساس کردند که مسلمین از آنها کراهت دارند، ایشان را همچون کودکان انگاشته، و نام استعمار را برداشتند و به جای آن نام «انتداب» را نهادند (مشورت و رسیدگی به امور، به دعوت و خواهش ملّت) بگمان آنکه مسأله، مسألهٔ لفظی است؛ ولیکن مسلمین تا این درجه نادان نبوده و گول نخوردند. چون جنگ جهانی اوّل درگرفت و به پایان رسید، پیشوایان دولتهای اروپائی و آمریکائی در ایّام شدّت، ندا به مبادی عدالت و حریّت و احقیّت ملّتهای مستضعفه به حقوق خود و به حاکمیّت خودشان بر خودشان دادند؛ چون جنگ تمام شد و ملّتها خواستند به حریّت خود بازگردند، قیامها و ثورههای ضد با بعضی پیروز شدند و برخی نشدند.

و پیوسته دلهای اروپائیها بر کینه و فکر حربهای صلیبی کار خود را تا امروز ⇔

و از تمام آنچه را که بیان کردیم بدست آمد که: آنها در مرحلهٔ عمل، آنچه را که اسلام تشریع نموده است (از جواز سلب اطلاق حریّت، و نقض آزادی در حین پیدا شدن سبب فطری آن دربارهٔ کسی که میخواهد با جنگ خود، مجتمع را منهدم کند) استفاده نموده و اخذ کرده و پذیرفتهاند. والبتّه این حکم صحیح

⇒ می کند. الحق موقف اروپائیهای مسیحی مذهب عجیب است؛ آنها اگر مطّلع شوند که بر یک ملّت مسیحی مذهب تعدی یا اهانت شده است قیام و ثوره می کنند، و امّا اگر بدانند که مسلمین مورد تعدی و اهانت قرار گرفتهاند یک موی آنان نمی جنبد. برای این مطلب، این مثال کافی است که: واقعهٔ حادثهٔ میان ارامنه و مسلمین است. چون مسلمانان بر ارمنیها عدی کردند و آنها را کشتند و تعذیب نمودند، قیام و ثورهٔ اروپائیها علیه مسلمین پیدا شد؛ امّا چون ارمنیها، مسلمانان را کشتند و تعذیب نمودند و تعدی کردند، اصلاً اروپائیها تکانی هم نخوردند.

أحمد أمين مطلب را ادامه مى دهد تا آنكه مى گويد: «چرا ما راه دورى را طى كنيم؟ در همين ايّام اخير شنيديم كه در جنگ فلسطين ميان يهود و مسلمين، چون مسلمين غالب مى شدند آت بس مى دادند و چون يهوديان غالب مى شدند ساكت مى شدند. مسيحيان با مسلمانان كارهاى سخت و زشت مى كردند و نمى گفتند از روى تعصّب مى كنند، امّا چون مسلمين يك كار كوچك و حقيرى را كه اروپائيان، بـزرگ آنـرا انجام مى دهند بجا بياورند، آنان را رمى به تعصّب شديد و مهلك مى نمايند. و محصّل گفتار اينكه: فكر و انديشه جنگهاى صليبى در نفوسشان غليان دارد. اگر از عقول و درايتشان پنهان باشـد، در انديشه بـاطن و خيال درونى آنها مختفى و موجود است؛ بـيرون نمى روند مگر بـا ايـن انديشه. ابـداً روزى را بخود نمى توانند ببينند كه مسلمين بـر آنـان غالب باشـند؛ همچنانكه ابـداً بـراى آنـان قــابل اغماض نيست كـه مى بينند بـدون تبليغ و تبشير دينى، مـردم وارد در ديـن اسـلام مى شـوند، و در اين امر مسلمين ناجح و مظفّرند؛ در حالى كـه مى بينند آنـان از داخـل كـردن مـردم در دينشان عاجزند حتّى با تبليغ و تبشير.

یکبار جمعیّت «رابطهٔ شرقیّه» اجتماع نمودند و خواستند یک بعثهٔ طبّیّه (گروه یز شکی) به جدّه بفرستند برای کمک مجروحین حجاز در جنگ فیمابین شریف حسین بن جا

فطری است که بر اساس شریعت فطرت که دارای اصل واقعی است بنا گردیده است، و آن اصلی است لایتغیر که انسان در بقاءِ خود به دفع و نقض آنچه موجب شکست و از بین رفتن اوست دست زند.

⇒ علی و ابن سعود، بر این امر موافقت کردند. چون این بعثه کمک و یاری شریف حسین را میکرد. و چون همان جمعیّت خواستند بعثهٔ طبیّه را برای مساعدت اهل صحرا در مراکش بفرستند، موافقت نکردند، چون مسلمین در همان جنگ نیز با فرانسویان مسیحی جنگ مینمودند! و مثالهای ما بر این مطلب، قابل شمارش نیست. پس چقدر غفلت است که ما بگوئیم: امروزه جنگ، جنگ سیاسی است نه جنگ دینی؛ زیرا که مظاهر امر همگی بر گفتار ما دلالت دارد. مسیحیّت و دشمنی آن با اسلام پیوسته در نفوس ایشان موجود و در زیر سرپوش است و هیچ عاملی آنرا از بین نبرده است، غایة الأمر در تحت پرده و حجاب است. ( و چون آتش جنگ میان اهل صحرا در مراکش برافروخته شد، صلیب احمر یک هیئت پزشکی را برای معالجهٔ مجروحین فرانسوی فرستاد و به تبع آنها برای مجروحیان نسطوری های عراق حمایت کردند چون مسیحی بودند، و در آن جنگ با آنها بر ضائن نسطوری های عراق حمایت کردند چون مسیحی بودند، و در آن جنگ با آنها بر ضائن مسلمانان همدست و داستان شدند و آنها را همراز و جاسوس و محرم سر خود گرفتند.
 مسلمانان همدست و داستان شدند و آنها را همراز و جاسوس و محرم سر خود گرفتند.
 سزائی دارد، و در این نوبت مصمّم است که دست از جنگ باز ندارد تا اینکه صلیب را در انجا بجای هلال نصب کند.)

دلیل بر آنکه آنها کار خود را در زیر پرده میکنند، آن است که در این گفتار پادشاه اسپانیا بر وی عیب گرفتند؛ زیرا میخواهند هر دشمنیای را که میکنند بدون گفتار باشد، و پیوسته پنهان عمل کنند بدون ظهور! این گفتارها، لغزشها و مقارناتی است که از آنها سر میزند و دلالت بر اندیشه و افکارشان دارد. پس باید مسلمین پند و عبرت بگیرند و بدانند: آنچه را که شایع میکنند از عدالت و برادری و مساوات، نیست مگر فیما بین خودشان؛ و امّا مسلمانان واجب نیست در میانشان عدالت باشد و نه برادری و نه مساوات. حوادث واقعه به ما نشان میدهد که مسلمین گذشت و عفوشان بیشتر و تعصّبشان کمتر است، و اگر هم به

و از این گذشته در مرتبهٔ ثانیه، اصل اجتماعی دیگری است که عقلائی است و آن وجوب حفظ مجتمع انسانی از انعدام و انهدام میباشد.

این است آنچه که عملاً گرفتهاند و پذیرفتهاند، و اسماً و لفظاً انکار کردهاند. لیکن سخن در اینجا است که ایشان از این قسم استعباد و بردهگیری مشروع تعدی نموده و دست به قسم دیگر غیر مشروع بیالائیدهاند که عبارت از غلبه و سلطه باشد.

آنان پیش از جریان الغاء و بعد از آن، بطور پیوسته و مداوم هزاران و میلیونها از نفوس را به زیر یوغ اسارت و برده داری خود کشیده اند. آنها را می فروشند و می خرند و می بخشند و امانت می دهند، منتهی الأمر نه با نام اسارت و بردگی بلکه بنام های استعمار، و استملاک، و قیمومت، و حمایت، و عنایت، و اعانت؛ الی غیر ذلک از الفاظی که مراد و مقصودی از آنها ندارند مگر آنکه پوشش و پردهای بر روی معنای استعباد و بندگی و بردگی باشد. و هر وقت یکی از این الفاظ کهنه و یا پاره شد آنرا کنار می گذارند و اسم نوین دگری بجای آن می نهند.

بنابراین بحث و شرحی را که دادیم، معلوم شد که: از این رأی انجمن بروسل که پیوسته بر اساس آن، گوشهای اهل جهان را کوبیدهاند، و دولتهای متمدّن پیوسته بر آن مباهات و افتخار دارند و خود را پرچمدار آزادی و حریّت

 <sup>⇒</sup> جائی تعصّب بخرج دهند در برابر تعصّب آنهاست. ایـن تـاریخ صـلاح الدّیـن أیّوبی اسـت بـا
 صلیبیان؛ کدامیـک گذشتشان بیشـتر و تعصّبشان کمـتر بـوده اسـت؟ و ایـن شـریف حسـین،
 می گوید و به قولش عمل می کند، امّـا انگلیـس در ظاهر مـی گویـد و در پنـهان ضـدش را می کنـد.
 و نظیر اینها به حساب در نیاید.»

بشریّت قلمداد می نمایند؛ چیزی نماند مگر الغاء بردگی دختران و پسران و خواجگان که بواسطهٔ فروش پدرانشان صورت می گرفت. و در الغاء این، فائدهٔ مهمّی به آنها نمی رسید، زیرا اینگونه از استعباد بخصوص ضرر مهمّی برای آنها نداشت، در عین آنکه اصولاً این مسأله به مسائل فردیّه شبیهتر است تا به مسائل اجتماعیّه. و نسخ آن یک حجّت تبلیغی است در دستشان مانند بقیّه حجّتهایشان که از مقام تلفّظ بیرون نمی رود و به مقام تحقّق راه نمی یابد.

آری، در اینجا یک بحث باقی ماند و آن این است که: اسلام آنچه را که در غنائم حرب بدست می آورد، از بردگان و اموال، غیر از اراضی مَفتوح عَنْوة (زمینهائی را که با جنگ و شمشیر از دست کفّار بیرون آورده است) اولاً در میان افراد مجتمع قسمت می کند و پس از آن نوبت به حکومت و دولت می رسد، همچنان که از سیرهٔ صدر اسلام مشهود است؛ و ایشان حق استفادهٔ از غنائم جنگی را منحصر به دولت می دانند.

و این مسألهٔ دیگری است غیر از مسألهٔ اصل بردگی. و امید است برای استقصاء بحث از آن إن شاءالله در بحث آیات زکوة و خمس که در پیش داریم، بحث کافی را بنمائیم.

نتيجه از بحث مفصّل حضرت استاد قدّس الله سرّه اين است كه:

از موارد سه گانهٔ برده داری، مؤتمر بروسل دوتای از آن را الغاء کرده است که آنها را از اصل و بنیان، اسلام الغاء کرده بود:

۱\_ بردهداری از راه ولایت یدران با فروش فرزندان.

۲\_ برده داری از راه غلبه و سیطرهٔ بر نفوس مردم بواسطهٔ إعمال قدرت.

و اين قسم اخير را بروسـل لفظاً الغـاء كـرده است، ولـيد ُول معظم از اروپا

۱\_ « الميزان في تفسير القرءًان» ج ٦، ص ٣٥٨ تا ص ٣٧٥

و آمریکا و شوروی چه قبل از حکم الغاء و چه پس از آن بنحو اشد با الفاظ دیگری میلیونها افراد را اسیر و بنده و بردهٔ حلقه بگوش خود ساختهاند و میسازند.

و در مورد سوم که برده گیری از راه سیطره بر دشمن جنگی باشد، هم اسلام آنرا امضا کرده است هم ایشان؛ غایة الأمر اسلام صریحاً آنها را برده خوانده، و با کمال مهر و محبّت برای ارشاد و ترقی و تعلیم و تربیت صحیح و بالأخره برای آزادی آنها با اسلام و تربیت یافتن در تحت نظر و حکومت اسلام مساعی جمیلهٔ خود را بکار بسته است، ولی ایشان نفاق کرده، ظاهراً اسم بَرده بر وی نمی گذارند ولی بتمام معنی الکلمه با اشد وجه وی را به کار بردگی وامیدارند و با خشونت و عَنف و مشقّت در زیر بارهای گران غیر قابل تحمّل نگه می دارند.

حکم اسلام به لزوم برده گیری در شرائط جنگی، قابل نسخ نیست؛ فعلاً هم باقی است، غایة الأمر این حکم باید در مرحلهٔ جهاد با کفّار تحقّق گیرد. و اینک هم چنانچه جهادی در پیش آید و کفّار محارب اسیر گردند، حکم بردگان را پیدا می کنند، و در تحت نفوذ اسلام تربیت می شوند تا به کمال خود نائل آیند.

و این از خدمات مهمّهای است که اسلام به بشریّت کرده است. برای هدایت آنها به عالم توحید، و پذیرفتن دین حق، و شریک شدن در مائده آسمانی، و سیراب شدن از شراب بهشتی، حاضر شده است پا به مرحلهٔ کارزار و جنگ بگذارد و محرومان از این سفرهٔ گسترده را بدان دعوت کند؛ و در صورت عدم پذیرش، به ریسمان و زنجیر درآورد. و آیات قرآن را بر آنان تلاوت کند، و بانگ اللهٔ أکبر را به سمعشان برساند، و در حضور خود از زندگانی سلیم و عیش گوارای صحیح دنیوی و اخلاق و صفات حمیدهٔ اخروی بهرمند

گرداند.

جهاد في سبيل الله از اعظم فرائض اسلام است. جهاد، احياءِ نفوس است. جهاد پايهٔ اساسي حيات ديني و رکن ايمان است.

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود:

مَنْ فَصَلَ فِى سَبِيلِ اللَّهِ فَمَاتَ أَوْ قُتِلَ فَهُوَ شَهِيدٌ؛ أَوْ وَقَصَهُ فَرَسُهُ أَوْ بَعِيرُهُ ، أَوْ لَدَغَتْهُ هَآمَّةٌ ، أَوْ مَاتَ عَلَى فِرَاشِهِ [أوْ] بِأَيِّ حَتْفٍ شَآءَ اللّه ؛ فَإِنَّهُ شَهِيدٌ ، وَ إِنَّ لَهُ الْجَنَّةَ . ( شَهِيدٌ ، وَ إِنَّ لَهُ الْجَنَّة . (

« کسی که برای جهاد در راه خدا خارج شود ، آنگاه بمیرد و یا کشته شود شهید است. و همچنین اگر اسبش و یا شیرش او را به زمین بکوبد تا استخوان گردنش بشکند، و یا اینکه جانور گزندهای او را بگزد، و یا در رختخواب خود بمیرد، و یا به هر گونه از اقسام مردن که خدا خواسته باشد بمیرد؛ در هر حال شهید است و بهشت جزای اوست.»

و نيز رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرموده است:

مَنْ مَاتَ وَ لَـمْ يَعْزُ وَ لَـمْ يُحَدِّثْ نَفْسَـه بِالْعَزْوِ، مَـاتَ عَلَـى شُـعْبَةٍ مِـنْ أَفَى . ` أَ الْفَاق. ` الْعَزْوِ، مَـاتَ عَلَـى شُعْبَةٍ مِـنْ

«کسی که بمیرد و جهاد نکرده باشد و تصمیم بر جهاد هم نداشته باشد، بر یکی از شعبههای نفاق مرده است.»

۱ دسنن أبى داود» با تعليقهٔ محمّد محيى الدّين عبدالحميد، جزء ثالث، كتاب جهاد، ص ۹

۲\_همان مصدر، ص ۱۰؛ و همچنین این روایت را در «المعجم المفهرس لألفاظ الحدیث النّبوی» ج ٤، ص ۲۸۷، علاوه از «سنن أبیداود» از «صحیح مسلم» کتاب امارت، ص ۱۵۸، و «سنن نسائی» کتاب جهاد، ص ۲، و «سنن دارمی» کتاب جهاد، ص ۲۰ (در ترجمه) و از «مسند أحمد بن حنبل» ج ۲، ص ۳۷۶ نقل کرده است.

در قرآن كريم نيز همچون روايات وارده از رسول الله صلّى الله عليه و آلـه و سلّم، آيات دالّهٔ بر وجوب جهاد بسيار است؛ از جمله:

وَ الَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَ وْلِيَآء بَعْضٍ إِلاَّ تَفْعَلُوه تُكُن فِتْنَة فِي الأرْضِ وَ فَسَاد تُكِيدر بُد

وَ الَّذِينَ ءَ اَمَنُسُوا وَ هَاجَرُوا وَ جَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ وَ الَّذِينَ ءَ اَوَوا وَّ نَصَرُوا ا وَلَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًّا لَّهُم مَّعْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٌ. \

«تحقیقاً آن کسانی که ایمان آوردهاند و هجرت کردهاند و با مالهایشان و جانهایشان در راه خدا جهاد کردهاند (همچون مهاجرین مکّه) و آن کسانی که آنان را مأوی و مکان دادهاند و نصرت کردهاند (همچون انصار مدینه) این جماعت اولیای هم میباشند، و رابطهٔ ولایت می تواند در میان بعضی از آنها با بعض دیگر برقرار شود. و کسانی که ایمان آورده باشند و هجرت ننموده باشند، بهیچوجه نمی توانند ولایت امر شما را در دست گیرند و ولی و سرپرست و پاسدار شما شوند؛ تا زمانی که هجرت کنند، که در این صورت صاحب ولایت می شوند. امّا آن مؤمنین غیر مهاجرین، در امور دینی خود علیه دشمنانشان چنانچه از شما یاری خواستند و نصرت طلبیدند، بر شما واجب است که آنها را علیه دشمن یاری نمائید؛ مگر آنکه دشمنانشان از کفّار، کسانی باشند که میان شما و آنها یاری نمائید؛ مگر آنکه دشمنانشان از کفّار، کسانی باشند که میان شما و آنها

١\_ آيات ٧٢ تا ٧٤، از سورة ٨: الأنفال

پیمان و معاهدهٔ متارکهٔ جنگ برقرار شده است که در این صورت نباید دست به کارزار برید و باید پیمان را محترم شمارید. و خداوند به آنچه شما انجام می دهید بیناست.

و کسانی که کافرند و ایمان نیاوردهاند، باید بعضی از آنها ولی دیگری باشند و ولایتشان در میان خودشان است، و در میان شما و آنها امر ولایت برقرار نمی شود. و اگر شما مؤمنین این کار را نکنید (چه اینکه مؤمن غیر مهاجر را ولی خود بگیرید و چه کافر را) در روی زمین فتنه و فساد بزرگی پیدا می شود!

و کسانی که ایمان آوردهاند و هجرت کردهاند و در راه خدا جهاد نمودهاند و کسانی که ایشان را مأوی و مسکن دادهاند و یاری نمودهاند، فقط مؤمنین حقیقی و واقعی ایشانند و بس؛ که غفران الهی و رزق و روزی کریمانه و بزرگوارانه از برای آنهاست.»

در این آیات به خوبی پیداست که هم ایمان واجب است و هم هجرت و هم هجرت و هم جهاد فی سبیل الله؛ بنابراین:

اولاً بر تمام مؤمنین دنیا که در بلاد کفر و کشورهای غیر اسلامی زیست می کنند، خواه تبعیهٔ آنجا باشند و از اهالی آنجا باشند و زبان مادریشان زبان آنجا و اقوام و ارحامشان أبًا عن جیدً ساکن آنجا باشند، و خواه مقیم آنجا باشند که از ممالک دیگر رفته و محل اقامت موقّت و یا دائمی خود را آنجا قرار داده باشند؛ واجب است که به کشور اسلام هجرت کنند، و از زیر پرچم کفر خارج و در تحت پرچم اسلام زیست کنند؛ و اینک به کشور ایران که بحمدالله و المنّه این حکومت برپاست و ظاهراً و باطناً از تبعیّت و ولایت کافران خارج است روی آورند. و این مطلب بسیار مهم و شایان دقّت است.

آری، اگر دولت اسلام بنا بر مصالحی که خودش در نظر میگیرد، افرادی را برای تحصیل و یا تجارت و یا سفارت بدانجا گسیل سازد، در صورتی که به

امضاء و صحّه و در تحت نظر حاکم شرع و صاحب مقام ولایت باشد اشکال ندارد. و بر فرستاده شدگان از جهت خصوص محیط زیست و مدّت زیست و کیفیّت زیست، لازم است که نظر حاکم را مراعات کنند.

و ثانیاً کسانی که هجرت نکردهاند و بدین کشور بازنگشتهاند و در همانجاها ماندهاند، میان مؤمنین این کشور و میان آنها رابطهٔ ولائسی برقرار نیست. هیچگاه ایشان نمی توانند در امور ولایتی مردم شرکت کنند و امر ولایتشان را در دست گیرند، خواه حاکم مطلق شوند و خواه رئیس دولت و یا سائر مناصب و مشاغل دولتی که در آنها عنوان ولایت و سرپرستی و صاحب اختیاری بوده باشد.

و همچنین مسلمانانی که در کشور اسلام هستند ولی تبعهٔ خارجی کافر میباشند، بر آنها نیز واجب است خود را از تبعیّت بیرون آورند و تابع کشور اسلامی ایران گردند. و تا وقتی که بیرون نیاوردهاند نمی توانند ولایت فقیه را عهده دار شوند؛ نمی توانند در پستهای ولایت مانند رئیس جمهور و افراد منتخب مجلس و ریاست وزراء و سائر وزراء و مدیرکلها و بطور کلّی هرجا که ریاست و ولایت امور مسلمین است شرکت نمایند.

بر حکومت اسلام واجب است برای بسط اسلام و اقامهٔ نماز و ایتاء زکوة و امر به معروف و نهی از منکر در سراسر دنیا، بر حسب تمکّن خویشتن اعلان جهاد دهد، و مسلمین را برای ارشاد و هدایت کفّار به بیضهٔ اسلام گسیل سازد.

وَ لَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ و إِنَّ اللَّهَ لَقُوىٌّ عَزيزٌ.

الَّذِينَ إِن مَّكَّنَّاهُمْ فِي الأرْضِ أَقَامُوا الصَّلاَوةَ وَء اَتَوُا الزَّكَوةَ وَ أَمَرُوا بالْمَعْرُوف وَ نَهَوا عَن الْمُنكر وَ لِلَّهِ عَاقِبَةُ الأُمُورِ. \

١\_ ذيل آيه ٤٠ و آيه ٤١، از سوره ٢٢: الحج

« و البتّه سوگند به خدا که خداوند یاری میکند کسی را که او را یاری کند. تحقیقاً خداوند دارای قوّت و قدرت و دارای مقام عزّت و استقلال است.

یاران و ناصران خداوند کسانی هستند که ما چون آنها را در روی زمین تمکّن و استقلال دادیم، نماز را بر پای دارند، و زکوة را بدهند، و امر به معروف نمایند و نهی از منکر کنند؛ و برای خداوند است عاقبت و سرانجام امور و جریانات.»

مراد از تمكین فـــ الأرض ، حكومـت اســلام و اسـتقلال و بــيرون رفتــن از زيّ عبوديّت كفّار و قدرت بر انجام احكام الهي است.

بنابراین، ایس آیه به خوبی می رساند: وظیفهٔ حکومت اسلام تنها ایسن نیست که مانند سائر حکومتها امنیّت داخلی را تحقیق بخشد، و یا مرزها و حدود مملکت را پاسداری کند، و یا رفاه مادّی دولت و ملّت را فراهم سازد، و یا امور اقتصادی و رسیدگی به سرمایههای مردم را در نظر بگیرد، و یا در امور پزشکی و بهداشت عامّه تسهیل بعمل آورد، و یا در تحصیل علوم فنّی و صنایع و علوم تجربی و طبیعی و ادبیّات و تاریخ و غیرها مساعی خود را بکار برد؛ بلکه چون یک حکومت اسلامی است، اولین وظیفهاش آن است که در سراسر کشور نماز را بپای دارد و زکات را جمعآوری کند و به امور معروف و شایسته و نیکیهائی که خدا و پیغمبرش نیک و معروف می دانند امر کند و ترویج و ترغیب بنماید و از منکرات و زشتیهائی که خدا و پیغمبرش منکر و ناپسند می دانند جلوگیر شود.

و در مرتبهٔ ثانی و تمكّن از گسترش معروف و نهی از منكر و اقامهٔ صلوة و ایتاء زكوة، اعلان جهاد دهد تا زمین را از لوث شرك و زندقه و كفر، پاك و طاهر و به نور اسلام منور گرداند؛ حَتَّی جَآء الْحَقُّ و ظَهَر أَمْرُ اللهِ و هُمْ كَارهُونَ. ا

1.0

١ ـ ذيل آيه ٤٨، از سوره ٩ : التّوبة

« تا بجائی که حق بجای باطل بیاید، و امر خداوند بجای اوامر شیطان و نفس امّاره ظهور و بروز کند، در حالی که کافران و مشرکان و منافقان را ناخوشایند باشد.»

این آیات زنده و زنده کننده و امید دهنده و حیات بخش قرآن کریم است که بدن استعمار کافر را میلرزاند، که بجهت بهرهبرداری از دسترنج مسلمین، و برده گیری دسته جمعی و دهها میلیونی و صدها میلیونی آنها، با تمام قوا به مبارزهٔ با قرآن بر میخیزد و به نام آزادی فاتحهٔ همه چیز را میخواند.

مسلمین هیچ چاره ندارند غیر از آنکه به قرآن بازگشت کنند. قرائت آنرا منحصر به ماه رمضان نکنند، درس و تفسیر قرآن جزو برنامههای لازم، بلکه از واجبترین آنها باشد. همچنانکه اهل الجزائر با رجوع به قرآن، و درس و بحث و عمل به آن از رقیّت و اسارت و بردگی بدتر از حیوانات که در مدّت دویست سال، دولت جائر و خونخوار فرانسه بر آنها تحمیل کرده بود، و زن و فرزند و مال و شخصیّت و سرمایه و کشت و زرع و معدن و صید و بالأخره تمام هستی مال و شخصیّت و داده بود؛ با یک پیکار مقاوم چندین ساله و جهاد سنگین میلیونی و تحمّل شدیدترین رنجها و مشقّات و مصائب، در آستانهٔ عمل به قرآن توانستند خودشان را از چنگال مسموم خونین آنها نجات دهند.

فرانسه، مسلمین الجزائر را مِلک طلق خود میدانست، و خاک الجزائر را جزء خاک خود بشمار می آورد و خروج از آنرا از محالات می شمرد، ود ُول هم قطار نیز از او حمایت می کردند و به نالهٔ دلسوز و آه جانگداز قربانیان آن کسی گوش نمی داد. قرآن را سوخته، محراب را خراب کرده، و ایمان را بر سر مردم الجزائر فرود آورده بود. امّا این مردم مبارز و حق جو، با جهاد مداوم طبق آیات قرآن چنان خود را رها نمودند که موجب عبرت و سرمشق دیگران شد.

یک نفر از معاصرین مطّلع می نویسد:

«بیداری و نهضت آزادی خواهی و ضد استعماری شمال آفریقا درست از روزی آغاز شد که محمّد عبده \_ پیرو مکتب سیّد جمال الدیّن اسدآبادی که شعارش بازگشت همهٔ مسلمانان به قرآن بود \_ به شمال آفریقا آمد و همهٔ علمای اسلامی را گرد آورد و آنها را دعوت کرد که: بجای غرق شدن در علوم بیهوده و موشکافیهای افراطی و ذهنی در جزئیات بلا فائده، به سراغ قرآن روید!... ا

... از آن هنگام، قرآن دومرتبه در جامعهٔ مسلمین مطرح شد. در حوزههای درسی تدریس قرآن، و در میان علماء مذهبی تحقیق و تفسیر قرآن، و در محافل روشنفکران و مبارزان مسائل قررآن، و حتّی در مکتب خانههای روستاها تعلیم قرآن بصورت یک برنامهٔ حاد حیاتی و اصلی گسترش یافت؛ و

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۱۲۷ و ۱۲۸ مىنويسد: «و از مهمترين اسباب ضعف مسلمين، بخل ايشان است از فداكارى. آنها پيروزى و نصرت را بدون انفاق و گذشت مىخواهند، و انفاق هم بر آنان گران است. آنها از پيشرفت و غلبه در برابر دشمن قاهر مأيوسند، و از بذل مال نيز در اين راه خسّت بخرج مىدهند. و چون در بذل مال خسيساند، در بذل جان خسيس ترند.

در حدیث آمده است: یوشیك أن تداعی عَلَیْکُم الاُمَم كما تتداعی الأكلة علی قصعتها. «نزدیک است که امّتها برای از بین بردن شما با هم تبانی و تداعی کنند، همانطور که خورندگان برای از بین بردن طعام بر ظرفشان تبانی و تداعی دارند!» گویندهای گفت: و مِن قِلّة نعن نَو مَیْدِ؟ «و این در آن روز به سبب کمی افراد ماست؟» رسول خدا صلّی الله علیه و اله فرمود: بَل أنتُم يَو مَیْدِ کَثیر و لَکِیّکُم کَفْتآءِ السّیل؛ و لَیُنْزَعَن الله مِن صُدُور عَدُو کُم الْمَهابَة مِنْکُم، و لَیَقْذِفَن فی قُلُوبِکُم الْوَهن. «بلکه شما در آنروز بسیار هستید ولیکن مانند کثرت و بسیاری خار و خاشاک که بر روی سیل است؛ و خداوند ترس از شما را از سینههای دشمناتان برمیدارد و در دلهای شما و هن و سستی میافکند.» آن گوینده گفت: یا رسول الله و آلمون و سستی میافکند.» آن گوینده گفت: یا رسول الله و آلمون و سستی چیست؟!» فرمود: حُب الدُّثیا و کَراهیّه الْمَوْتِ. «محبّت ماالوَهن ؟ «ای رسول خدا! سستی چیست؟!» فرمود: حُب الدُّثیا و کَراهیّه الْمَوْتِ. «محبّت میان و نگرانی از مرگ.»

ثمرهٔ اینکار این شد که...»

و همچنین می نویسد: « ژنرال ارگو و ژنرال سالان، همهٔ الجزائر و تونس و مراکش و موریتانی را در زیر استعمار ضد انسانی فرانسه ذلیل ساخته بودند، و ثروت و عزّت و فرهنگ آنها را غارت می کردند. و ژنرال سوسْتِل با پسرش در جنگلهای طلمسن به شکار عرب می رفت تا بچهاش تیراندازی و شکار بیاموزد، و به زنش در پاریس می نوشت: «... همه مان خوبیم، من خوبیم، سگم خوب است، عربم خوب است.» امّا قرآن که از طاقچهٔ تقدیس به مسند تعلیم و تفکّر بازگشت، به آنان آموخت که راه رستگاری در دنیاست، و راه بهشت اسلام است...

این دانستنها را همه، قرآن به مردم آموخت و بیدارشان کرد... و این بود که توده، از جمود و تعصّب روشنفکران، با بازگشت به اسلام از غرب زدگی نجات یافتند. و این است که حتّی مردی چون عُمَر اوزْغان: دبیر سابق حزب کمونیسم و متفکّر مشهور مارکسیسم، در آفریقا آزادانه به اسلام باز آمد و اثر بزرگ خود بنام: Le Meilleur Combat (به معنی برترین مبارزه) را نوشت، که از آغاز حدیث مشهور پیغمبر صلّی الله علیه و آله و سلّم گرفته است که:

أَفْضَلُ الْجهَادِ كَلِمَةُ حَقٍّ عِنْدَ إِمَام جَآئِر.

«برترین انواع و اقسام جهاد، گفتار حقّی است که در حضور پیشوا و رئیس ستمگری گفته شود.»

و مردی چون هانری آلگ: سردبیر روزنامهٔ جمهوری الجزائر (اُرگان رسمی حزب کمونیست الجزائر) که فرانسوی نژاد بود و علیرغم دستور حزب به صف مجاهدان اسلام پیوسته بود، در زندان نوشت که: «در چنین حالی پستانه است که از شکنجههای شگفتی که به من دادهاند سخن گویم...

اینجا هر ساعت مجاهدی را از اطاقهای یکی از طبقات به صحن حیاط

زندان پرت میکنند، و من میبینم که اینها در حالی که پیداست شکنجههای طولانی و مهیبی را تحمّل کردهاند، با دهانی شکسته و خونین کلمات نامفهومی از یک دعای مشهور را زیر لب دارند.'

من معنی این کلمات را نمی فهمم چه می گویند! امّا همین اندازه می دانم که: اکنون از میان همهٔ مکتبها و ایدئولوژیهای جهان، تنها چیزی که بدان معتقدم همین کلمات نامفهوم است...»

و این است که ژنرال سوستل فرانسوی که گرگ وحشی استعمار فرانسه در آفریقا بود، گفت:

« قرآن یک کتاب مذهبی نیست. کتابی است ضد مذهبی که بجای دعوت به پارسائی و عبادت و صلح و عفو و اندیشیدن به خدا و مرگ و روح و اسرار متافیزیک و فلسفهٔ حیات و سرنوشت نهانی انسان، اعراب را به جنگ و پیروزی و انتقام و سرکشی و جهانگیری و غنیمتگیری میخواند و...

هیچ کتابی به اندازهٔ قرآن در میان تودهٔ پست، تحریک آمیز و شورشی نیست، و با کلمات جادوئی و موسیقی پر هیجان خود بر روی عقدهها و خصومتها اثر نمی گذارد و انگیزهٔ غرور و کینهجوئی و التهاب سیاسی را برنمی انگیزد...» ـ تمام شد نقل این گفتار.

کِندی: رئیس جمهور سابق آمریکا، در نطق مفصّل خود در مجلس سنا کردی رئیس جمهور سابق آمریکا، در نطق مفصّل خود در مجلس سنا ۲ ژوئیه ۱۹۵۷) ضمن حمله به فرانسه دربارهٔ وضع الجزائر میگوید: «شناسائی هویّت ملّی معمولاً با جرقهای به ظهور می پیوندد که باران اختناق نمی تواند آنرا خاموش سازد، بخصوص اگر این احتراق در منطقهای صورت گیرد که همه از

۱\_ پیداست که شهادتین خویـش را میگفتهاند، امّا بـرای او کـه فرانسـوی اسـت مفـهوم نبوده است.

## میراث و تعالیم اسلام برخوردار می شوند.»

و نیز کندی در یکی از نطقهایش افسوس میخورد که سیاست خارجی آمریکا چرا از حکومتهائی پشتیبانی کرده که مورد تنفّر ملّتها است!

می گوید: «بجای پشتیبانی از ملّتها، رژیمها را تقویت کرده ایم؛ و چه بسا که آیندهٔ خود را با سرنوشت دولتها و فرمانروایانی نامحبوب و سقوطپذیر بستگی داده ایم...

جسد قطعه قطعه شدهٔ نوری سعید نخست وزیر پیشین عراق که در ژوئیهٔ سال ۱۹۵۸ در بغداد به یک تیر چراغ برق آویخته بود، مظهر بلائی است که بر سر سیاست ما در عراق آمده است.» ۱

باید دانست که: علّت ضعف مسلمین و سیطرهٔ کفّار بر آنها بر اساس دو اصل شد که بالأخره بواسطهٔ ترک عمل به قرآن بود که این دو اصل توانستند مسلمین را بصورت ظاهر از پای درآورند:

## اصل اول:

حرکت و تسابق اروپائیان در جهانگیری است، بعد از حرکت کریستُف کُلُمْب و کشف قارهٔ آمریکا که بالمآل، بواسطهٔ قورهٔ بحریّه و جنگهای خونین با مسلمانان ، سیطره و نفوذ پیدا نمودند.

توضیح آنکه: کریستف کلمب با گروهی از ناحیهٔ مغرب اسپانیا که راه دریاست برای پیدا کردن راه تازه و نزدیک از اسپانیا که منحصراً باید از دریاها و اقیانوسها عبور کند، به فکر حرکت و مسافرت به هندوستان افتادند. امّا به

۱\_ نقل است از ص ۲۱ و ۲۲ از مقدّمهٔ کتاب «قانون اساسی در اسلام» تألیف أبوالاعلی مودودی، ترجمهٔ آقای محمّد علی گرامی، که مترجم از کتاب «استراتژی صلح» آوردهاند.

هندوستان نرسیده و در نتیجه ساحل شرقی آمریکای جنوبی کشف، و بعداً با کمک دولت اسپانیا آمریکای جنوبی فتح، و از آن پس از راه جنوب آمریکای جنوبی به سواحل غربی آمریکا رسیدند و رو به سمت غرب اقیانوس کبیر آورده در نتیجه به جزائر جنوب شرقی آسیا رسیدند و به نام اندونزی امتیازاتی را کسب و برای فتح هندوستان ادامه دادند.

اسپانیائیها و پرتغالیها بعد از پیدا شدن آمریکا، در ساحل غربی آمریکای مرکزی و جنوبی و جزائر آنتیل و در قسمتی از داخلهٔ آن نواحی ساکن شدند و بتدریج بومیان قدیم آمریکائی را عقب زده، منازل و مساکن اولیّهٔ آنها را مستعمرهٔ خود قرار دادند.

پرتغالیها همین کار را در بعضی از جزائی خلیج فارس و سواحل هندوستان و جزائر هند شرقی کردند. و در ساحل جنوبی ایران بر قطعهای که امروزه بدان بندر عبّاس می گویند تسلّط یافته، بندر پرتغال (پورتوکیش) را تأسیس نموده، از این بندر بسر تمام سواحل خلیج فارس نفوذ نموده حکمرانی کردند. تا در زمان دولت صفویّه، به تحریک انگلیس، شاه عبّاس کبیر قشونی مجهّز تهیّه دید و این قطعه را پس گرفت و بنام بندر عبّاس شهرت یافت؛ که از این راه انگلیسها پس از این فتوحات به طرف قارهٔ شرقی جنوبی استواء متوجّه و بر جزائر بین راه و نقاط سوق الجیشی تسلّط یافتند، و بسر إمارات خلیج صاحب امر و نفوذ شدند و بر کویت، قطر، بحرین، دُبیّ، عمّان سلطنت کردند.

پس از پرتغالیها، هلندیها نیز پا در میدان مسافرت بحری و تصرف مستعمرات گذاشتند و آفریقای جنوبی و استرالیا و جزائر جاوه و سوماترا را تحت اطاعت خود در آوردند.

بعد از اسپانیائیها و پرتغالیها و هلندیها، در این مرحله نوبت به انگلیسیها و فرانسویها رسید. ابتدا فرانسویها قسمت اعظم هندوستان و

آمریکای شمالی را مستعمرهٔ خود ساختند؛ و چون انگلیسها هم به همین قسمتها چشم دوخته بودند، میان ایشان رقابت شدید بروز کرد و کار رقابت به جنگ کشید و انگلیسها غالب شده دست فرانسویها را تقریباً بکلی از هندوستان و کانادا کوتاه کردند و خود در آن دو قطعهٔ زرخیز مستقر شدند.

لیکن مستعمرات انگلیسها در قرن هجدهم بعلّت شورش یک عدیه از مهاجرین انگلیسی که در سواحل شرقی آمریکای شمالی اقامت گزیده بودند، مهاجرین انگلیسی که در سواحل شرقی آمریکای شمالی اقامت گزیده بودند، مقداری از وسعت خود را از دست داد؛ بدین معنی که آن شورشیان استقلال خود را اعلان کردند و از انگلیس مجزا شده، دولتی آزاد تشکیل دادند که اساس ممالک متّحدهٔ امروزی آمریکای شمالی شد. و در حقیقت آمریکای شمالی قسمتی از اروپاست که بدانجا منتقل شده است، و بعضی از نواحی دیگر مثل کانادا و استرالیا و زلاند جدید و آفریقای جنوبی نیز همین حال را پیدا نمودند.

فرانسوی ها کاروانهائی تحت نظر دولت خود ترتیب، و به فتح ممالک جنوب خط استواء در قسمت سواحل از خاک بخش آفریقای جنوبی یورش بردند. نخست به ساحل جنوبی آفریقا رسیدند، از رأس أبیض یا دماغه امید و رأس رجا گذشته به سمت شمال و شرق روان گشتند.

پرتغالیها در سفرشان به بخشی از سواحل غرب آفریقا و سپس به سمت شرق آفریقا: موزامبیک و از آن طرف به سواحل غربی هندوستان رسیدند و بر بخش غربی هندوستان مسلّط شدند. و در بعضی از آن نقاط، قلعه هائی محکم جهت جمع مال التّجاره و اسکان دادن رعایای پرتغالی در آنها ساختند.

در مسابقهٔ فتوحات دریائی، فرانسویان بر جزیرهٔ ماداگاسکار مستولی شدند، و آنجا را محل گردآوری اموال و آذوقه ساخته، تا از این قسمت به سمت فتح هندوستان کوچ کنند.

هم زمان با این مسابقه، دولت انگلیس و آلمان و هلند نیز به راه افتادند.

نخست از راه جنوب آفریقا بر بخشی تسلّط یافتند. به جنوب شرقی آفریقا، و از این ناحیه به سمت وسط قاره و سپس به سمت شمال رو به سمت ممالک موزامبیک و شمال آن یورش بردند. و آلمان بر ساحل مغرب آفریقای جنوبی نامیبیا تسلّط یافت.

در ایس وقت دولت بلژیک خواست از قافله عقب نماند؛ کاروانی با کشتیهائی تشکیل داد و به ساحل غربی آفریقا در خط استوا رسیدند؛ و از اینجا بداخل قارهٔ آفریقا، در طرفین خط استوا متوجه و بخشی را بنام حکو ونزوئلا بخود اختصاص دادند.

هلندیان از راه دریا خود را به سواحل هندوستان و جزائر جنوب شرقی آسیا رسانده، و در آنجا حکومت جزء هلندی را تأسیس کردند. و بالأخره در این کشمکش فرانسویان خود را به بخش هندوچین رسانیدند و آنجا حکومت أنّام را تأسیس نمودند.

در این گیرودار، انگلیسها نخست از راه بمبئی بسر بخش کوچکی از ساحل هندوستان غربی تسلّط یافتند و از آنجا به درون قاره نفوذ نموده خود را از راه وسط هندوستان و از راه دریا به ساحل کلکتّه رسانده، مقاطعهٔ بر مه و سِیام را فتح، و بر فتوحات خویش ادامه دادند تا آنجا که بسر حدود خاک چین و مملکت تبّت رسیدند.

انگلیسها پس از تسلّط بر امارات خلیج فارس، متوجّهٔ قارهٔ شرقی جنوبی استوا شده، بر جزیرهٔ کالِدونی، پوزهٔ جنوبی، شبه جزیرهٔ هندوچین و بعضی از جزائر ایندونوزی (اندونوزی) و هانیدی و بالأخره جهت فتح استرالیا کوشیدند که نتائج این حرکات، استعمار و کشف قارهٔ پنجم بود که هر بخشی از آن اختصاص به گروهی از کاروانهای فاتح اروپائی دارد. و هم اکنون با اتّفاق این گروهها دولت استرالیا تشکیل یافته، و با ابتکار عمل در کشت کاری و پرورش

دام خاصّه گوسفند، و تجارت فرآوردههای دامپروری دولتی مستقل تشکیل دادهاند.

## اصل دوم:

در زمان ضعف دولت بنی عبّاس در أندلسس (اسپانیا) از حکومت مسلمان محلّی به عنوان انجام خدمات نوع بشری خواسته شد تا بیمارستانهائی در چند شهر اسپانیا به هزینهٔ جماعت مسیحی مقیم در محلّ بنا شود، و این کار انجام شد.

به ظاهر امر برای علاج و شفای دردمندان ابتداء برای خود مسیحیان، سپس به مرور زمان برای همهٔ طبقات بشر از مسیحی تا مسلمان و غیره اختصاص داده شد. امّا در باطن شرابخواری، رقص، تفاعل امور جنسی و غیرها بود؛ که به مرور زمان جمعی از جوانان پسر و دختر مسلمان از قیود اسلامی آزاد و به جمع گروه اساقِفهٔ مستعمر پیوستند و مرتبط گشتند.

در خلال این مدّت دولتهای کوچک اسلامی در مقاطعههای اسپانیا و مراکش و شمال آفریقا ظهور کرد.

و جنگهای صلیبی در بلاد مسلمین، از راه خشکی و دریا در مدت دو قرن و نیم به وقوع پیوست که سرانجام بدست صلاح الدّین أیّوبی خاتمه یافت؛ ولی بجای این فتح و ظفر بر مسیحیان خونخوار، حکومت شیعه اسلامی در مصر و شمال آفریقا منقرض شد و بجای آن حکومت سنّی مذهب بعنوان شافعی، مالکی و اخیراً حنفی نشست. تشدید بر شیعه و قتل عام نود هزار تن شیعه شهر حلب در یک روز، از کارهای صلاح الدّین أیّوبی است.

تشویق اروپائیان برای فتح بلاد اسلامی از قضایای مؤثّر بود. جنگ و حملهٔ اروپا بر دولت اسلامی اندلس (اسپانیا) و انقراض دولت های کوچک اسلامی در آن بخش و بیرون کردن و قتل عام مسلمین از اندلس، از مسائل

بسیار شکفت انگیز تاریخ و نشانگر حد اعلای قساوت و هَمَجیّت مسیحیان است.

وقتی مسیحیان بر اسپانیا تسلّط یافتند، دربارهٔ مسلمین آنجا دو نظریّه ابراز شد:

نظریّهٔ اول متعلّق به کشیشها بود که می گفتند: جمیع آنها را از مرد و زن و خرد و کلان و حتّی اطفال نورس باید کشت. و نظریّهٔ دوّم متعلّق به مردم عادی و عامّی مسیحی بود که می گفتند: باید همه را از اسپانیا اخراج نمود. فیلیپ دوّم که سلطان وقت بود، برای اینکه به هر دو نظریّه ارج نهد و جمع کند، در سال ۱۲۱۰ میلادی شرائطی برای خروج مقرر کرد که در این صورت واجدین شرائط خارج، و غیر واجدین آنها باید کشته شوند؛ و در نتیجه سه ربع از جمعیّت مسلمین کشته و تنها یکربع اخراج شدند.

اسپانیای با آن شکوه و عظمت و تمدین، در اثر فقدان مسلمین و سکونت نصاری، به درجهای سقوط کرد که: کتابخانهها و مساجد ویران، و حتّی اطبّاء و پزشکان با تجربه در آن یافت نمی شد؛ و بقدری شهر کثیف شد که در کوچهها مزبله می ریختند و تغوّط می کردند.

۱- گوستاولوبون در «تاریخ تمدّن اسلام» می گوید: «در قرن هجدهم میلادی که علوم مخصوصاً علم طب و پزشکی در میان مسلمین پیشرفت قابل توجهی کرده بود، در اسپانیا که حکومت مسلمین را در آنجا سقوط داده بودند و تمام اسپانیا سکنهاش از نصاری بودند، مسألهٔ غریبی اتّفاق افتاد: چند نفر از مردم حسّاس با شدّت ترس به مدیران مسؤول پیشنهاد کردند که: شهر مادرید پر از قاذورات و کثافات شده است و باید پاک شود و عابرین را از وضع فجیع آن بیرون آورد. هیئت پزشکان همگی با این امر مخالفت کردند و گفتند: آباء و اجداد ما خیلی از ما عاقلتر و از طرز زندگانی خوب با خبر بودند و در همین کثافات زندگی می کردند و ما هم می توانیم از نیاکان خود پیروی کنیم و با این وضع بسازیم. و از این ⇔

تشویق دولت فرانسه و تسلّط ناپلئون بر مصر و پس از آن بر ایالتهای لیبیا، تونس، الجزائر و مراکش، و قیام ملل اروپا جهت تأسیس دولتهای مستقل که نتیجهاش تأسیس دولتهای پروس شرقی و غربی یا آلمان بزرگ، دولت ایتالیا، و اتّفاق این دولتها برای پس گرفتن مقاطعههائی که دولت عثمانی از ناحیهٔ آسیای صغیر به شبه جزیرهٔ ممالک یونان، صربستان، آلبانی، بلغارستان، رومانی هجوم برده و بر آنها تسلّط یافته بود ـ که این خود در تاریخ بنام مسألهٔ شرق ثبت شده است و سرانجام آن به جنگ بین الملل اول منتهی شد ـ از

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۱۳۰ و ۱۳۱ مى گويد: «خواب گران امّتهاى اسلامى در آن وقت بقدرى سنگين بود كه هيچ چيز نتوانست بيدارشان كند مگر غرّش توپها در تركيّه هنگامى كه جيش اروپائى به سراغشان رفت؛ و در مصر هنگامى كه ناپلئون به جنگ با آنان برخاست؛ اين كارزار بيدارشان كرد و متوجّهشان ساخت.

در حملهٔ ناپلئون به مصر بسیاری از دانشمندان فرانسه که هر کدام در رشتهای از دورههای تخصّصی از عادیّات و دینیّات و اقتصاد و جغرافیا ماهر بودند همراه وی بودند و به چهار گروه منقسم میگشتند: قسمت ریاضی، طبیعی، آداب، اقتصاد. دانشمندان ریاضی، قاهره را اندازه گیری نموده، نقشههائی برای حفر کانال سوئز کشیدند، و مالیّاتهائی را که کارمندان از اهل بلاد جمع آوری می نمودند، احصاء و شمارش کردند. دانشمندان طبیعی وضع طبی و امراض موجوده در مصر و هوا و خاک و غذا و طعام و إحصاء موالید و وفیات را به عهده داشتند؛ و در مقام تفحّص از أخبار به آنکه کدام مرض در کدام شهر و ناحیه موجود است برآمدند. و علماء شیمی در تصفیهٔ آب رود نیل و تقطیر آن و جدا کردن املاح مستخرجه از گیاهان و نباتات برآمدند. و قسمت آداب به تأسیس کتابخانه برای مردان علمی شهر و هر کس که در ساعات معیّنهای میخواهد مطالعه کند پرداختند. و از جمله مسائل اقتصادی که بدان اهتمام نمودند ، مسألهٔ گذرنامه و لزوم تحصیل جواز سفر بود، و ایضاً اینکه ورثهٔ میّت در میراث ، از سائر اقرباء احق به توارث میباشند.»

<sup>⇒</sup> گذشته، معلوم نیست بیرون بردن این کثافات چه عاقبتی داشته باشد!»

جهات قابل ملاحظه در تضعیف مسلمین بود.

به هنگام صلح پس از جنگ بین الملل اول ، کشورهای مفتوحهٔ عثمانی را بین دول غالب در جنگ تقسیم کردند. دول غالب را متّفق و دول مغلوب را متّحد می گفتند. ا

در آسیا، سوریه به استعمار فرانسه در آمد. عِراق عرب و شبه جزیره عربستان در نَجْد و حجاز و یمن و عدن، حَضْرَموت و عُمان و إمارات جنوب خلیج و بحرین به استعمار انگلیس درآمدند. در آفریقا ، استعمار مصر و سودان به انگلستان، ایالت طرابلس غرب و لیبی به ایتالیا تعلّق یافت ، و ایالتهای تونس و الجزائر و مراکش در تحت استعمار فرانسه قرار گرفت.

ناگفته نماند که: مبدأ اولیّهٔ جنگ بین المللی اول این بود که: چون دولت اتریش تأسیس شد، بر قطعههای اطراف شهر وین مستولی شد. هُنْگُری (مجارستان)، صربستان، آلبانی در شمال اروپا، و دولت امپراطوری روس تزاری (مشتمل بر شمال شرقی اروپا و شمال آسیا) تشکیل شد. دولت امپراطوری روسیه با رقابت با دولتهای آلمان، انگلیس، فرانسه، به توسعهٔ مملکت خود پرداخت؛ در نتیجه با دولت ایران جنگید و هجده ولایت شهری در قفقاز و ایالتهای ترکستان را در تحت نفوذ خویش درآورد.

منافسه و رقابت بر گسترش نفوذ در ایـران میـان دولـت روس از یـک طـرف، و میان حکومت انگلیس و عثمانی از طرف دیگر شدّت مییافت.

در این حال به تحریک دولتی اجنبی، ولیعهد اتریش را در خاک صربستان

۱ـ در «لغت نامـهٔ دهخـدا» گویـد: « متّفقیـن در جنگ جـهانی اول و دوّم بـه کشـورهای انگلسـتان و فرانسـه و آمریکـا و دیگـر کشــورهائی گفتــه میشــد کــه بــا آلمـان و یــاران او می جنگیدند؛ مقابل متّحدین (در جنگ اول) و مقابل مِحْوَر (در جنگ دوّم).»

کشتند. جهت خونخواهی، دولت اتریش به جنگ با دولت صرب پرداخت. دول خارجی، جمعی به کمک اتریش پرداختند و جمعی به کمک صرب. دولت عثمانی، آلمان به کمک اتریشیها درآمدند. انگلیسیها و فرانسویها و روس تزاری به کمک صربها اعلان جنگ دادند.

گروه اول بنام متحدین، و گروه دوّم به نام متفقین، در اطراف کرهٔ زمین با طرف مخالف خود جنگیدند. و به این ترتیب جنگ اول در میان دول عالم دنیا رخ داد که نتیجهٔ آن انقراض امپراطوری دولت عثمانی شد.

ایتالیا هم به کمک صرب و انگلیس و فرانسه، در اثناء جنگ خودنمائی کرده، بر خاک لیبی و صومال (سومالی) در شاخ آفریقا و بر برخی از خاک حبشه مستولی شد.

در اثنای جنگ بین المللی ، جبههٔ متّفقین نیازمند به کمک هزینهٔ جنگی شد ؛ دست گدائی به سوی آمریکای ظالم در انتظار نشسته آورد. مبتکر این عمل انگلیسها بودند، ولی البتّه با تأیید فرانسویها.

آمریکا کمک مالی نموده، عوضش را حصول امتیاز در املاک ممالک مفتوحه که نصیب دول غالب می شد خواستار شد. با قبول این شرط، دولت آمریکا داخل جنگ شد. ا

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۱٤٧ و ۱٤٨ گويد: « و چون جنگ جهانى اول بپاخاست، اروپا در خود احساس قلق و اضطراب كرد و احتمال فرار خود را مى داد، فلهذا از مبادى انسانيت و اخلاق قويمه، از قبيل حقوق امتهاى صغيره و لروم خود مختارى آنها در تشكيل حكومت و اعطاء آزادى و نحو ذلك يارى جستند تا بتوانند اين ملتها را فعلاً نگهداشته تا از خطر بجهند. و دهها بار دربارهٔ اين موضوع تصريحات نمودند.

عالم اسلام گفتارشان را راست پنداشت و به خود وعدهٔ وصول به آرزوهای بعیده را میداد. این کلمات در جمیع اقطار عالم اسلام در میان مسلمین متداول شد بلکه همگی ⇔

کشتیهای جنگی این دولتها در اقیانوسها ابتکار عملهائی حیرتانگیز از خود نشان میدادند؛ خاصه کشتی عروسِ دنیای آلمانی، خط کمک رسانی بین دولتهای فرانسه و انگلیسس و متّحدانشان را در اقیانوس اطلس، هند و آرام قطع کرده بود. جبههٔ متّحدین عثمانی و آلمان در آستانهٔ فتح و ظفر بودند که در این میان، سلاح جدید هواپیما کشف و به کمک متّفقین شتافت.

در ایس احوال، سیاه هندی مستعمرهٔ انگلیس به خاک عثمانی یورش آورد. دولت عثمانی از علماء دولت ایران و جمعیّت روحانی مقیم عراق برای قیام ضد انگلیس، و همچنین از روحانی ون ساکن سوریّه و حجاز و مصر

⇒ آنها را از حفظ داشتند. چون مؤتمر و کنگرهٔ فرسایل تشکیل شد، تمام این وعدهها و نویدها به باد هوا رفت و تبخیر شده در فضا منتشر شد، و اروپائیان به همان مرام و مسلک اول بازگشتند. در عالم اسلامی در هر نقطهای انفجاری پدید آمد؛ در مصر و طرابلس و در مغرب و هند آتش ثوره و نهضت اشتعال یافت، و متفقاً میخواستند تا اروپائیها به وعدههایشان وفا کنند؛ و عالم اسلامی در عهد جدیدی پا نهاد، عهدی که بر میزان ناامیدی آرزو و گول خوردن از وعدههای اروپائیها ایجاد شده بود. این عهد و موقعیّت و وضعیّت، اروپائیان را بر آن داشت تا موقف خود را در برابر حرکات خفیف مسلمین تغییر دهند؛ بنابراین کلمهٔ استعمار را برداشتند و به جایش انتداب نهادند، و به بعضی از اقطار، استقلال بنابراین کلمهٔ استعمار دا بروطور کلّی بلاد اسلام قدم جدیدی برداشت که قبل از آن برای اروپائیها معروف نبود.

چون جنگ جهانی دوّم آمد، همان موضوع اسفناک تکرار شد؛ بعضی از عقلاء می دیدند که وعدههای اروپائیها و آمریکائیها وعدههائی فریبنده است و چون دوران جنگ سپری شود و زمان صلح آید، آن وعود نیز به باد هوا رفته تبخیر خواهد شد. ولیکن بسیاری از ملّتهای اسلامی در مرتبهٔ دوّم به عین گول خوردن ملّتهای دفعهٔ پیشین گول خوردند. و آنانکه در دفعهٔ قبل گول خورده بودند، در این مرتبه به مقدار سوزندگی نیش آنها در دفعهٔ قبل، متألّم نشدند، امّا ناراحتی مدام آن برای مسلمانان مختفی ماند.»

كمك خواست.

امر جهاد مقد سس صادر شد. برای دفاع از حریم اسلام و مصونی به عراض، امر جهاد صدور یافت. علماء مسلمان ساکن اعتاب مقد سه، جمعی شخصاً و جمعی فرزندان خویش را با مردم قیام داده، از نجف اشرف و کربلای معلّی حرکت، و از بغداد با دریافت سلاح و مبلغی وجه نقدی برای هزینه خاص شخصی به هر نفر به سمت کوت العمارة برای مقابله با دشمن انگلیسی در جبههٔ خرمشهر (مُحَمَّره) و منطقهٔ قورنه به سوی عُزیر، فردوسیه، جزائر واقع در هور حَمّاد و خاصه بخشی که بین دو نهر دجله و فرات قرار دارند رفتند.

مدت قریب یک سال در این منطقه گذرانیده و از قشون انگلیسی ممانعت به عمل می آوردند. سرانجام هجوم انگلیسی ها بر فاو و سپس بر شهر بصره شروع شد.

لشکر اسلام در آستانهٔ پیروزی و غلبهٔ بر دشمن بود که بوسیلهٔ عوامل مزدور خائن، راه رشوه دادن باز و اطّلاعات لازم از سوی خائنان به سران انگلیس داده شد. تا آنجا که شیوخ عشائر که از ناحیهٔ سوق الشیوخ با لشکری انبوه تحت امر و نظارت عالم مجاهد شهید اخلاق: آیة الله سیّد محمّد سعید حبّوبی و دیگر از علماء از جمله آیة الله حاج سیّد محسن حکیم به سمت سرزمین شُعیْبیهٔ در حرکت بودند، و از طرف دیگر لشکری تحت قیادت سلیمان عسکری از ناحیهٔ دولت عثمانی وقت، مأمور دفاع مقدیس شده بود؛ هنوز جنگی کامل واقع نشده بود که با عشائر حاضر در این منطقه صبحگاهان

۱ سید محمد سعید حَبّوبی آیتی عظیم و حجّتی قویم بود. از اعاظم شاگردان توحیدی و عرفانی آیة الله الأعظم آخوند ملا حسینقلی همدانی بود. شرح حال و ترجمهٔ وی را آقا شیخ آغا بزرگ طهرانی در «أعلام الشّیعة» و غیر او در تراجم ذکر نمودهاند.

پرچم جنگی خویش را به دور نیزه پیچیدند و میدان را تخلیه کردند ؛ تا آنجا که مرحوم آیةالله سیّد محمّد حَبّوبی از شدّت غصّه دق کرد و با حال مرض وی را وارد نجف اشرف کرده و روحش به اعلی علیّین پرواز نمود. عَلیهِ الرَّحَماتُ الوَفیرةُ مِن اللهِ العَلیِّ القَدیر المنّان الرَّءوف بعبادهِ.

سلیمان عسکری قائد جیش عثمانی نیز از این خیانت اعراب خودکشی نموده به زندگانی خود خاتمه داد.

باید دانست که: سلاح توپ دولت عثمانی بُردش کم، و گلولههای توپ انگلیسی دوربرد بودند که در میدان جنگ تا پشت سر و مؤخّرهٔ میدان رسیده و می گذشت. امّا گلولههای توپ لشکر عثمانی، نرسیده به مواضع دشمن، نیمهٔ راه سرد می شد و سقوط می کرد. این از عوامل مهم دیگر قشون مهاجم بود. در نتیجه در عرض نیم روز میدان لشکر ملّی مجاهدین از منطقهٔ قورنه مجبور به تخلیهٔ محل و فرار شدند.

قشون انگلیسی نخست جناح أیمن را در فَلاحِیَّه ناحیهٔ نزدیک خرّمشهر که در تحت سرپرستی مرحوم آیةالله آقا سیّد محمّد فرزند مرحوم آیةالله سیّد محمّد کاظم طباطبائی یسزدی بود به سقوط انداخت. سپس به سمت شعیبیه متوجّه، آنجا را با پخش رشوه و جنگی مختصر به شکست مجبور ساخت، و به سمت سوق الشُّیوخ و ناصریّه حرکت، با چند کشتی جنگی نهری کوچک شهر ناصریّه را فتح کرد.

پس از خاتمهٔ این دو جبهه، در عرض نیسم روز هجوم از سحرگاه بینالطّلوعین شروع و جنگ تا یک ساعت بعد از ظهر ادامه داشت. نقاط سوقالجیشی در هور حَمّاد منجمله جزیرهٔ عَرار، أبوعَران که در آن صد نفر از لشکر عثمانی و حدود صدنفر از مجاهدین ملّی دفاع می کردند، در عرض نیم روز ساقط شد.

مرحوم آیةالله حاج سیّد أحمد خوانساری و آیةالله آقا میرزا علی مجاهد قمشهای و خالهزادهاش: آیةالله آقا میرزا محمّد حسین قمشهای و استاد أبوالحسن شوشتری (متخصّص مسؤول و مهندس ادارهٔ آب و برق نجف و كوفه كه در آخر برای توسعهٔ حرم و صحن و بارگاه حضرت زینب سلام الله علیها به دمشق رفته بود و همین وظیفه را انجام میداد) و دو نفر دیگر در خندقی كوچك در مؤخّرهٔ خنادق دفاع مینمودند.

این بخش آخرین نقطهٔ دفاع در این جزیره بود. پس از شکست در این جزیره، لشکر عثمانی رأساً به طرف کوت العِمارة (الإمارة) عقب نشینی کرد. مردم و علماء مجاهدین، حضرات آیات عظام: حاج شیخ فتح الله شریعت اصفهانی نمازی، و مرحوم سیّد عبدالحسین حجّت، و سیّد مهدی حیدری کاظمی، و دیگر علمای همراهشان بوسیلهٔ شیوخ محلّی با قایقهای دستی، مشحون و فرار داده شدند و خود را به حَی عَفَک سَماوه رسانیده، به نجف اشرف و کاظمین و کربلاء رسیدند، در حالی که انگلیسیها در ناصریّه و شهر العمارة استقرار یافته بودند.

بقیّهٔ جنگ انگلیسها تا دو سال ادامه داشت، تا آنکه آنان به سرکردگی ژنرال طاوْزُند به سمت کوت العمارة حرکت و هنوز کاملاً قرار نیافته، لشکر عثمانی تازه نفس از بغداد به میدان کوت رسیده، شش ماه لشکر انگلیسی را در محاصره گذارده؛ سرانجام از نیافتن آذوقه مجبور به تسلیم شدند در حالی که تعدادشان دوازده هزار نفر بوده است.

پس از انجام این واقعه بود که مجدداً انگلیسیها لشکری دیگر به سرکردگی ژنرال مود فرستادند. این لشکر نخست شهر کوت را فتح و به بغداد متوجه، آنجا را فتح کرده تا شهر سامَرًاء و تَکْریت در تعقیب لشکر عثمانی ادامه دادند. سپس از ناحیهٔ مرکزی دولتی عثمانی، منطقهٔ تکریت و موصل و اطراف این قسمت طولاً و عرضاً را تخلیه و بدون جنگ عقب نشستند. بعدها چون میدان خالی بود انگلیسیها به دنبال قضیّه تا سرحد دیاربکر و حدود فعلی دولت ترکیّه پیش رفته، منطقهٔ نفتی را بدون جنگ متصرّف شدند.

از این تاریخ به بعد فصلی تازه در جریان استعماری گشوده شد که به عنوان: العِراقُ تحت استعمار و سَیطرةِ الإنكلیزِ معروف شد. و این عنوان پس از چند سال قیام مجدد عشائر عراق در ناحیهٔ سَماوه، رُمَیْشَه، دیوانیّه، حِلّه دیاله، رَمادی و نجف اشرف که شروع شد و دست به سلاح و جنگ بردند، از بین رفت؛ و به عراق استقلال داده شد.

توضیح آنکه: مازاد لشکر عثمانی عقب نشسته، به سمت ایران متوجّه تا حدود همدان پیشروی کردند. در پشت قشون عثمانی، انگلیسیها مازاد لشکر خود را به سمت ایران به حرکت آورده تا حدود گیلان و جنگل مازندران و لاهیجان پیش رفتند.

در این احوال بود که در داخلهٔ دولت امپراطوری روس شورش و انقلاب برپاشد. امپراطور روس: تزار با حال زاری بدست شورشیان اسیر شده، خود و خانوادهاش با وضعی فجیع کشته و نابود گشتند. و حکومتهای بُلشویکی و سوسیالیستی در اطراف مملکت بسیار وسیع تأسیس شد که مدّت زمانی با هم در سر مبدأ و روش حکومت در جنگ و جدال گذرانیدند. عاقبت گروه تابع لِنین غالب و همهٔ حدود کشور را در نظام واحد بلشویکی تسخیر نمودند.

در این احوال بود که ملّت عراق قیام کرده، انگلیسهای فاتح را در چند واقعهٔ مهم شکست دادند: رمیشه، نارِنجیّه، رمادی، دیاله؛ به همین سبب انگلیسها بالإجبار قائدین لشگر خود را از ایران برای تأمین مجدد فتح عراق، به بغداد برگردانیدند. و طبق میل و درخواست مردم عراق وعدهٔ استقلال دولتی

دادند.

مرجع تقلید شیعیان: آیةالله آقا میرزا محمّد تقی شیرازی (متوفّی در سنهٔ ۱۳۳۸ هجریّهٔ قمریّه) علیه انگلیسها اعلان جهاد داد. فرمانش مطاع، و از نواحی مختلف عراق از جمله نجف و کربلاء قیام عمومی بر ضد استعمار انگلیس به عمل آمد، و انگلیسها با قوهٔ حربیّه نتوانستند این نهضت را فرو بنشانند؛ ناچار از روی اکراه به استقلال عراق تن در داده و حکم استقلال را امضاء نمودند.

و در اینجا خبط و اشتباهی که به عمل آمد این بود که در تعیین شاه و رئیس دقت کافی به عمل نیامد؛ و با آنکه سه ربع جمعیّت بلکه چهار خمس آن شیعه است، قضیّه به نفع جماعت سنّی و به ضرر شیعه تمام شد. و چون سنّیها بیشتر مورد نظر اهل کفر هستند و مرامشان در پذیرش سهل تر است، انگلیسها بواسطهٔ همین زمامداران سنّی در بیست و پنج سال، بواسطهٔ حکومت مستشاری زیر ملوکیّت ملِک فیصل اول و ملک علی و ملک غازی حکومت نمودند.

تا با قیام و انقلاب عبدالکریم قاسم، حکومت سلطنتی و پادشاهی و ملکی ساقط و بجای آن، حکومت جمهوری اعلام شد. و در این دو سال که مدّت جمهوری عبدالکریم بود در بسیاری از احکام اسلام تزلزل مشهود شد، ازجمله در حقوق مذهبی ارث پدری متوفّی. (بین زن و مرد متساوی بود.)

۱ در «تاریخ سامراً» تالیف محدث و مورخ عظیم: حاج شیخ ذبیح الله محلاتی، ج ۲، از ص ۹۱ تا ص ۹۸ راجع به انقلاب و نهضت عراق و قیام مجتهد بزرگ: آقا میرزا محمّد تقی شیرازی أعلی الله مقامه، در استقلال عراق از ایادی استعمار انگلیس؛ مطالب مهم و شایان مطالعه ای آورده است.

چندی نگذشت که در میان یاوران عبدالکریم اختلاف رخ داد. یکی از ایشان بنام عبدالسلام عارف بر ضد عبدالکریم قیام کرده، بر بغداد و قلعهٔ مأمون تاختند و وی را که از خود در نبرد دفاع می کرد دستگیر نموده و به طرز فجیعی کشتند.

عبدالسّلام که قصد اعلان حکومت لادینی و لامذهبی را داشت، به هنگام سفر با هواپیما به بصره و رسیدگی به امور داخلی، در روزی که به امور کارخانجاتی در منطقهٔ هارثه به اتّفاق سه هواپیما و یا سه هلیکوپتر پرواز نموده بود، در منطقه ای دور از نقطهٔ نظر، هواپیما شعلهور گشته در ناحیهای دور از محلّ سقوط می کند و می سوزد. دو هواپیمای دیگر هر چند می گردند اثری نمی یابند. سرانجام روز بعد یکی از چوپانان در منطقهٔ سقوط هواپیما، خود را به مرکز پلیس رسانیده، نحوهٔ سقوط هواپیما را اطّلاع می دهد.

چون مسؤولین به محل واقعه میروند، از هواپیما و مسافران جز جسد زغال شده و سوخته چیز دیگری را نمی یابند.

بعد از این واقعه حکومت و ریاست جمهوری به برادرش به نام عبدالرّحمن میرسد. وی کمتر از یک سال در رأس کار نمی ماند که در لشکر دولت انقلابی رخ داده، و حکومتی بنام بعثی تأسیس می شود. و عبدالرّحمن با خانوادهاش به دولت ترکیّه پناهنده می شوند. و هنوز یک سال از این واقعه سپری نشده بود که در میان بعثیان اول انقسامی رخ داده و حکومت بعثی دوّم طبق نظریّهٔ میشِل عَفْلَق که مرد نصرانی مذهب است تشکیل یافته به سرکردگی و ریاست أحمد حسن البّکر مملکت عراق اداره می شود.

چندین سال میگذرد که أحمد حسن البکر حکومت را به معاون و خویشاوندش صدّام حسین تَکریتی واگذار میکند. از این تاریخ فصل تازهای در تاریخ عراق پیدا میشود. زیرا در این زمان بود که حکومت انقلابی اسلامی ایران

برپا شده، و گویا بر کنار رفتن أحمد حسن البکر و روی کار آمدن صدام که مظهر خباثت و سفاکی و شفاوت است برای اعلان و اقدام جنگ تحمیلی بر ضد حکومت اسلامی ایران بوده است که در تمام این مدات تا کنون که قریب هشت سال می گذرد، غلبه در جنگ نصیب دولت اسلام و مجاهدین مسلمان بوده و همچنان ادامه دارد، که إن شاءالله تعالی به نفع ملّت اسلامی برپاخاستهٔ ایران علیه کفر و زندقهٔ إلحاد جهانی خاتمه خواهد یافت.

تذییل ۱: ناگفته نماند: هیئت علمیّهٔ مجاهدین علیه قوای انگلیس، پس از شکست در چند منطقهٔ قورنه و عمارة به فکر تجدید قوای دیگر افتادند. در این زمان مرحوم حجّةالإسلام آقا سیّد مصطفی کاشانی که در کاظمین مقیم بودند به اتّفاق علمای دیگر از کربلاء: حجّةالإسلام آقا سیّد محمّد علی طباطبائی و آخوند ملا محمّد حسین قمشهای و حاج شیخ جواد جواهری و آقا طباطبائی و آقا حاج شیخ اسحق فرزند آیةالله آقا شیخ حبیب الله رشتی و آقا میرزا مهدی کفائی و شیخ محمّد حسین آل کاشف الغطاء، و جمعی دیگر از اعلام و افاضل روحانیّون در شهر کاظمین مجتمع شده، و ملّت را برای قیام مجدد تشویق و تبلیغ نمودند. سرانجام قشونی مجهز از ناحیهٔ مرکزی استانبول به بغداد رسید و با علماء به جنگ طاورزند مقیم در کوت الإمارة رفته و شهر کوت را پس از شش ماه محاصره فتح نمودند، و هیئت علماء از کاظمین به کوت را پس از شش ماه محاصره فتح نمودند، و هیئت علماء از کاظمین به

تذییل ۲: پس از غلبهٔ متّفقین بر متّحدین، دولت عثمانی را تجزیه، و بر نوزده کشور کوچک تقسیم کردند و سیاست تفکیک در عقائد و اخلاق و رسوم، برای مقابله با وحدت اسلامی با شدّت هر چه بیشتری عملی شد. در هر یک از این نقاط، مردم را به سُنن ملّی همان منطقه گرایش دادند، و بنام ملیّت گرائی، مبارزه با اسلام نمودند.

در کشور ترکیّه برنامهٔ فرهنگی سیاست، این فکر را منتشر ساخت، و در کتابهای درسی تزریت مینمودند که: ملّت اصلی قدیمی در آسیا قومی بودند بنام حَت که همه از خود شجاعتها بیادگار ملّت گذاردند. افراد کشور باید آن اصالت نیاکان خود را حفظ کنند، و تابع آن سنن و آداب باشند.

در کشور سوریّه چنین ترویج نمودند که: قرم اصلی شام و لبنان، آرامی و فینیقی بودند.

آرامیان برای آداب زندگی خویش، خط و لغت آرامی را در اطراف آشور و جنوب لبنان یخش کردند. فینیقیان مردمانی جنگی در دریا یرورش میدادند،

۱- أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۱۵۰ و ۱۵۱ گويد: «مصطفى كمال در ملّت، روح جديدى دميد و ايشان را بجاى عزّت طلبى به دينشان، به عزّت طلبى به قوميّتشان دعوت كرد. و در ملّتش عزّت و افتخار را از آن دانست كه از اولاد تورانيان هستند، هم چنانكه بعضى از داعيان در مصر، مردم را فرا مىخواندند كه به أحفاد فراعنه بودن خود عزّت بجويند. مصطفى كمال اين فكر ضعيفى را كه اندكى از اروپائيان بدان معتقدند كه: لغت سومريّين كه منشأ تمدّن بابليان قديم است، در رشتهٔ خود به تركى متّصل است؛ تقويت و تأييد نمود. اين فكر قائل است به آنكه اكتشافات واقع شده در آناضول نشان مى دهد كه: ملّتهاى آسياى صغير (تركيّه) تمدّنشان از تمدّن حيثيّسن كه آنها نيز از بابليّين گرفتهاند مى باشد، و سپس ملّتهاى آسياى صغير كه داراى تمدّن بودهاند، جنس اروپائيان تمدّن خود را از آنان اخذ كردهاند. بنابراين، بر گمان آنها اصل تمدّنها به تمدّن ترك بر

مصطفی کمال لغت ترکی را از بسیاری از کلمات عربی و فارسی جدا کرد، و بجای آنها کلمات تورانی قدیم را نهاد. حتّی در اعلام تصرّف نموده، مصطفی کمال را به کلمات دیگر مانند آتاترک تغییر داد. او در سنهٔ ۱۹۲۸ میلادی یک هیئت مؤتلفهٔ موسیقی برای تدریس در معهد موسیقی اسلامبول تشکیل داد، تا عنصر موسیقی اروپائی را در عنصر موسیقی وارد سازند.»

و در تكميل حروف هجاء سهمي خاص داشتند.

لشکر فینیقی در دریا با دولت رُم غربی جنگید، سواحل تونس و شمال آفریقا را فتح نمود، و شهر و بنادر کارْتاژ را تسخیر کرد. و در فتوحات ساحلی پیشرفت کرد و سواحل اسپانیا و پرتغال را دور زد و حکمرانی را بخود اختصاص داد تا جائی که به ساحل جنوبی جزیرهٔ بریتانیا رسید و از آن قوم و دیار باج گرفت. و تمام این افتخارات را بخود اختصاص داد که همه متعلّق به ملّت لبنان است.

در کشور عراق می گفتند: شما از همهٔ اقوام برتر هستید. قوم آشور در شجاعت، فتح و گسترش کشور چنان صحنهای نشان داد تا آنجا که بر ملّت آرامی و قسمتی از ایران بخش کردستان و لرستان حکومت می نمود.

قوم آکاریان پیش از زمان آشوری بر مقاطعات وسط عراق \_ پیش از همه \_ اولین دولت را در عراق تأسیس نمود. سپس بُخْتُ نُصَّر نفوذ دولت را تا فلسطین پیش برد؛ شهر قدس را خراب کرد، مردان را کشت و زنان را به اسارت خود به بابل در عراق آورد. سپس قوم سومار بر دولت آکاد مستولی و تا منطقهٔ خوزستان و بختیاری جلو رفت.

در کشور ایران با آنکه از قطعات قسمت شدهٔ عثمانی نبود، مجد و عظمت دوران جمشید شهنشاه پارس را یادآور می شدند که: شما از دیگران هنرمندترید. فتوحات شما از فارس تا به بابل و سوریه و شمال عراق، و تا غرب رود نیل تا حدود تونس رسید. و در این بلاد حکومتهائی تشکیل داده، از امراء محلّی رئیسی بر منطقهٔ خود ایالت تعیین، دولتی تابع امپراطوری ایران برقرار کرده، قانون اولی حقوق بشر را ترویج، امر تجارت و زراعت را به مردم هر ایالت واگذار، و زیر حکومت مرکزی در شوش قدیمی اداره می نمودند.

همینطور به مردم حجاز و یمن و مصر با سلسله تاریخهای مفصل،

عظمت و برتری قومیّت آنها را بر تمام افراد و ملل دنیا نشان داده و چنین وانمود می کردند که باید برای ترقیی و پیشرفت، از این آداب و عادات پیروی کرد. ۱ و ۲

شرح و تفصیل آن بسیار به درازا می کشد. اجمالاً برای درهم شکستن حکومت اسلام و پاره کردن مرکزیّت واحد آن، چه از نقطهٔ نظر مکان و چه از نقطهٔ نظر أفهام و اندیشهها، چنانکه دیدیم به حد اعلای از جدیّت و کوشش، مساعی خود را به خرج دادند.

آنگاه دول استعمارچی بر سر هــر یـک از ایـن کشــورهای قطعـه قطعـه شـدهٔ کوچک، یکی از نوکرهای خــود را گــذاردند. و بــرای ادارهٔ امــور، خودشــان بوسیــلهٔ

۱ـ مدارک نامبرده عبارت است از: «الحربُ العامّـة الأولـي و الثانيـة»، «خاطرات مصطفى كمال»، «قيام عبدالقادر بن عبدالكريم الجزائري»، «سعد زغلول پاشا»، «مــجلّة المختار»، «النظرات» شيخ محمّد عبده، «العروة الوثقى» سيد جمال الدّيـن اسداًبادى، «تاريخ الدّولـة الصفويّـة»، «قيام مصطفى آتاترک»، «تمدّن اسلام» گوسـتاولوبون، «كلّيّات تاريخ تمدّن جديـد» عبّاس اقبال آشتيانى «تاريخ روابط سياسى انگليس و ايران در قــرن نوزدهـم» تأليف محمود محمود؛ و مشاهدات خود در قيام ملّت شريف ايران عهد نويــن اسلامى مقدّس.

۲\_ أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۹۵ گويد: «و امّا مسألهٔ اختلاف در لغت و در جنس و در وطن در عصر حاضر، و تفرّقى كه در اثر آنها داعيان فرنگى ماب به عمل مى آورند، آفتش از آفت اختلاف و تفرّق در مذاهب شديدتر است. بعضى از ايشان افتخار به فراعنه مى كنند و بعضى افتخار به فينيقى ها. اين افتخارات اگر توأم با حرّيّت و تسامح در عمل باشد قابل قبول است، امّا گروهى گرفتار تعصّباند و به جهت تعصّب و طرفدارى از فرقهٔ خودشان ضد فرقهٔ ديگر دست به كارهاى شديد تعصّب آميز مى زنند و براى خودشان كارهائى را تجويز مى كنند كه براى ديگران نمى كنند؛ آنگاه اين مسأله سبب نزاع و افتراق مى گردد.»

مشاورین خارجی که میفرستادند، زیر نظر این نوکرها کشورها را نگه میداشتند. <sup>۱</sup>

۱\_ برادران امیدوار: عیسی و عبدالله که در همین عصر ما سفری به کشورهای دنیا کردهاند و بیش از ۸۶ کشور را بررسی کرده و به عنوان جهانگردی خود کتابی را به نام «سفرنامهٔ برادران امیدوار» انتشار دادهاند، در ص ٤٣٦ که از اوضاع زنگبار تعریف میکنند

چنین می نو پسند:

«هنگامی که انگلیسیها بسر سسرزمینهای آفریقائی دست یافتند، سیاست ویژهای بکار بردند و چارهای هم جز توسئل به ایسن سیاست نداشتند؛ آنها با توجّه به حدود مسرزی قبائل، این سرزمینها را به قطعههای گوناگون تقسیم کردند تا بهتر بتوانند نیروی خویش را متمرکز سازند و سلطهٔ خود را مسلم کنند و اگر أحیاناً یکی از آنها را از دست دادند دیگری را نگاهدارند. بدین ترتیب آنها در هر قلمرو یک حکمران گماشتند و در هر حاکم نشین، سازمان ویژه و تازهای ساختند. انگلیسیها به هنگام نفوذ در آفریقا برای پیشرفت منظورهای خویش، به این قبائل و بویژه رؤسای آنها قدرت بیشتری بخشیدند.»

و در ص ٤٤٧ که تصویر خود را با سلطان زنگبار و یک نفــر انگلیســی گــراور کردهانــد، در زیر آن نوشتهاند:

« در ملاقاتی که با سلطان زنگبار به عمل آوردیم مشاور انگلیسی او که حقیقت همه کارهٔ جزیره می باشد لحظه ای ما را با سلطان تنها نگذاشت.»

و در ص ٥٣٥، بعد از بيان اينكه بدون رواديد وارد جمهوري مالي شدند ضمناً مي نويسند كه:

« دریغ! که در اینجا برایمان مقدور نیست وضع سیاسی و جغرافیائی این قسمت از آفریقا را برای خوانندگان بیان کنیم؛ همینقدر باید بگوئیم که: این قسمت به وضع مسخره آمیزی تقسیم بندی شده است و در هر نقطه از آن حکومت مستقلّی بوجود آمده است. گاه و بیگاه نیز قبائل کوچکتر سربلند می کنند و برای دریافت حقوق آزادی خویش سنگها به سینه می کوبند. در میان چنین بلوا و آشوبی، ما دو نفر که نظری جز جهانگردی و سیاحت نداشتیم قربانی اوضاع نابسامان آن دیار شده بودیم و در واقع حالت توپ فوتبالی را داشتیم که نزدیک هر دروازه ما را به این سو و آن سو یاس می دادند.»

اولین کار آنان اعطاء آزادی، یعنی آزادی در عقیده و مذهب و اخلاق، و در حقیقت آزادی در باده گساری و رقص و أعمال جنسی و شیوع موسیقی و ازدیاد دکّانهای شراب فروشی و استخرهای شنای زنانه و مردانه و سینماهای مبتذل و مفسد اخلاق و تشییع فحشاء بواسطهٔ روزنامهها و مجلاّت و تغییر اساسی برنامههای فرهنگی مدارس از کودکستانها تا دانشگاهها، همه بر اساس برده پروری، و اخذ حمیّت و غیرت اسلامی، و توسعه و رواج بدون حساب سیگار و تریاک و سائر مواد مخدره حتّی نسبت به اطفال و شاگردان مدرسه، و تمسخر علماء و فقهاء و علوم اصیله و اجتناب از عمامه و لباس اسلام؛ همه و مهمه درست در مقابل تعلیمات قرآن بوده است.

۱ مرد بیدار و محقق اسلام، آیت الله حاج شیخ محمد حسین آل کاشف الغطاء که حقاً به واسطهٔ خطابه ها در مؤتمرات اسلامی، و قلم برنده و شیوا حقی عظیم بر اسلام و مسلمین دارد در ضمن مطالب مفیدهٔ او اشعاری است که ما از کتاب «جنّه المأوی» که تألیف اوست و معلّق محترم آن آیة الله حاج سیّد محمد علی قاضی طباطبائی بالمناسبه در مقدمهٔ آن، ص 23 از طبع اول ذکر کرده است، در اینجا می آوریم:

وُعـودُ كُـلّـهـا كِـــــذبُ و زورٌ

إذا ما المُلكُ شيد عَلي خِداع

- قَضَيتُ شَبِيبَتى و بَذلتُ جُهدى فلم تكُنن الحيوة كما أريدُ (١)
- و كم أسعَى و غيري يستفيد (٢)
- خبرتُ القومَ أعجبَنى القعودُ (٣)
- كَضاربةٍ وَقد بَرد الحديدُ (٤)
- عَصيبًا فيه يَفتقِدُ الوحيدُ (٥)
- تضيق بينا كما ضاقت لُحودٌ (٦)
- و نظمًا لا يَسوغ لَنا الورودُ (٧)
- تكيد بيها الحُكومة ما تكيد (٨)
- فكم و إلام تَخدعُنا الوعودُ؟ (٩)
- فَلا يَبقَى الخداء والالمشيد (١٠) ⇒

در برنامهٔ سیاسی این کشورها که بودجههای خاصّی از کشور بوسیلهٔ دربار شاهان و رؤسای جمهور داشته است، مبالغ بسیار مهمّی به عنوان مسائل جنسی و شیوع منکرات و مبارزه با مسائل قرآنیّه بوده است.

## كو مَن لم يتتّخذْ مُلكًا صحيحًا فَلا تُغنى الجيوشُ و لا البُنودُ (١١)

- (۱) جوانی و فتو ّت خودم را سپری کردم و طاقتم را در این راه بذل نمودم، امّا زندگی و حیات طبق دلخواه من نشد.
- (۲) تا چه زمان من نفس خود را بــه عـزم و اراده وادارم و برانگیزم، و تــا چــه مقـدار مــن كوشش كنم، امّا غير من از آن بهره گيرد؟
- (۳) بپا خاستم و قیام کردم، گفتند: به بــه! عجب جوانمردی است! پـس از آن چـون قـوم و طائفهٔ خود را از کُنه قضیّه باخبر ساختم، نشست و قعود خوشایند من شد.
- (٤) و مَثْل من با قوم من این بود که من با آنها با نهایت سعی و طاقت خودم بر آنها می کوفتم، امّا چه فائده که آهن سرد شده بود؛ و ضربات پتک من بر آنها اثری برجای نمی گذاشت.
- (۵) من در میان قوم خودم تنها بـودم و امیـد اسـت روزی بیـاید و جمعـی در قـوم مـن از من تنها تفقّد کنند و به یاری و معاونتم برخیزند.
- (٦) از برای ما در مشرق زمین وطنهائی است ولیکن بقدری تنگ است و ما را می فشرد همانطور که لَحْدهای گور تنگ است و جسم مرده را در آن فشار می دهد.
- (۷) مـا در ایـن وطنـها بـا حـالت ذلّـت و تهیدسـتی زنـدگـی میکنیـــم. و وارد شـــدن در آبشخوار نظم و انتظام در امور ما برای ما امر مباح و جائزی نیست.
- (۸) دروغهائی که سیاست به ما میگوید، ادله و براهین واضحیی است که دست مکّار و حیله گر سیاست در جملهٔ کیدها و تزویرهایش برای ما مقرّر داشته است.
- (۹) آنچه حکومتها به ما می گویند و وعدهها می دهند، همهاش وعدههای دروغ و باطل است. پس چقدر اینها ما را گول می زنند؟ و این وعدههای دروغ تا چه زمان ادامه دارد؟!
- (۱۰) در جائی که حکومت و پادشاهی و مردم داری بــر اسـاس خدعـه و تزویــر باشــد، نـه خدعه بر جای باقی خواهد ماند و نه آن دستگاه حـکومـت کـه بـا خـدعـه بیاخـاستــه است. 

  ⇔

آری! این استعمار حقیقتی جز برده گیری با صورت زشت و ناپسند، در لباس اعانت و ترقی و رشد و آزادی ندارد. همانطور که گوستاولوبون می گوید: «بالا رفتن کاخهای لندن و پیشرفت آن تمدّن در آنجا و در سائر کشورهای استعمار گر، بر روی انهدام و کشتار و قتل و غارت کشورهای مستعمره، و بر باد دادن ثروت و اخلاق و شرف آنها بنا شده است.»

⇒ (۱۱) و کسی که راه سیاست استوار و حکومت صحیحی را برای خود اتّخاذ ننماید،
 نه سپاه و لشگر به فریاد او می رسد، و نه حیله ها و تزویرها و د وی را درمان می کند.

در اینجا درست است که بگوئیم: اشعار فوق از پیشگوئیهائی است که همچون پیامبران، انسان را به واقع امر و مضرات سستی و تکاهل در برابر استعمار اجنبی آشنا میسازد. و در اشعار ذیل صریحاً بر علّت و سبب ذلّت اسلام و عرب ندا در داده است:

كَم نكبة تُحطِّم الإسلام و العرب

وَ الإِنكِلِينُ أَصْلُها فَتِّش تَجدهمُ السّبب (١)

بَلْ كُلّ ما في الارض مِن ويَلاتِ حَرْب و حَوَب

هم أشْعَلوا نيـرائها و صَيـروا الـنّـاس حَــطب (٢)

و استخدموا مُلوكنا ليضربنا و لا عجب

فمُلكُهُم بِفَرضهم كانَ و الآلائـقَلب (٣)

هُم نصبوا عَرشًا لَهُمْ في كُلّ شعب فَانشعب

واسوأتا إن حَدَّثَ التاريخُ عنهُم و كَتب (٤)

(۱) چه بسیار ذّلت و بدبختی که اسلام و عـرب را شکست و خـرد کـرد و اصـل آن انگلیس بوده ؛ جستجو کن ، علّت و منشأ آنرا در آنها جستجو کن!

(۲) نـه تنـها اســـلام و عــرب، بلکـه جميـع آنچـه راکـه در روی کـرهٔ زميـن از فتنــههای خانمانسوز جنگها و شرور غيــظ و فســادهای ريشـه برانــداز راکـه ملاحظـه کنـی، ايشــان آتشــش را فروزان و اخگرش را ملتهب نموده و مردم را همچون هيزم طعمهٔ آن ساختند.

(۳) انگلیسها شاهان و حاکمانی را از ما برای درهم کوفتن ما استخدام نموده و در خدمت خود درآوردند؛ و این جای شگفت نیست. چون قدرت و إمارت این شاهان به ⇔

آن جهاد صدر اسلام تعطیل شد. و بنی امیّه و بنی عبّاس دو امپراطوری بزرگ بصورت اسلام بودند. و آنان برنامهٔ قرآن را که بر اساس مبارزه با ستم و ظلم ، و بسط عدل و داد است به خاک نسیان سپردند و به عیّاشی و خودپروری و خوردن و از دسترنج دگران بارآمدن ، کاخهای خود را بنا نمودند . و در نتیجه تعطیل درس عملی قرآن ، نوبت برده گیری بدست این شیاطین افتاد که هم و غمی جز فساد در عالم ندارند. مقصود و غرضی از جنگ جز توسعهٔ خاک و بهره برداری از ذخائر و معادن و دسترنج کار دستی مردم فقیر و ضعیف و یتیم و بیوه زن ندارند.

آن جهاد اسلام، و آن غرض و آن هدف و آن ایشار و عدل و انصاف و برادری و برابری را وقتی مقایسه می کنیم با این جهانگیری ها و کشفها و دریانوردی ها و تسلّط بر مِلَل بواسطهٔ شیطنت و رشوه و بسط مواد مخدره، و از حیثیت اخلاق و فضائل سقوط دادن برای بدست آوردن حطام دنیوی و زندگانی متجمّل؛ حقیقة دچار بهت و حیرت می گردیم.

آخر آن کجا و این کجا؟ آن صد در صد شرف و فضیلت، و این صد در صد رذالت و دنائت. سیاست اینها بر پایهٔ دروغ و مکر پایه گذاری شده، و سیاست قرآن بر پایهٔ صدق و واقعیّت.

<sup>←</sup> تصویب و امضا و مأموریت و اطاعت از آنهاست و گرنه آنرا واژگون می نمودند.

<sup>(</sup> ٤ ) انگلیسها برای این شاهان و ملـوک تـاج و تخـت سـلطنت بپـا داشـتند، در هـر ملّتی جدا جدا؛ فلهذا ملّتها و اسلام منشـعب و فرقـه فرقـه گردیـد. چـه فضیحـت بـار و موجـب ظـهور قبائح و زشتیها میگردد اگر تاریخ آنچه را که ایشان انجام دادهاند حکایت کند و بنویسد!

كاشف الغطاء در اين باره اشعار بسيار دارد؛ بعضى از آنرا در كتاب خود بنام «المُثُل العُليا في الإسلامِ لا في بِحَمدون» و در كتاب ديگرش بنام «المُحاورةُ بين السَّفيرين» ذكر كرده است؛ بايد بدانجا مراجعه شود.

تصرّف بلاد و استخدام مردم آنجا را برای عمل در کارخانجات و کارهای سنگین معدن و در مقابل قوت لایَموت هم به آنها ندادن، و جز قحط و گرسنگی و تلف نفوسهای میلیونی، و نداشتن فرهنگ و ادب و علم را بر چه می توان حمل کرد؟ آری، آن لقمهای که بر روی خونی تهیّه شود، آلوده است. آن کاخ و آن دربار و آن حکومت و سلطنت، و آن دانشگاه و مدرسه، و آن شهر و فضائی که از دسترنج این مردم محروم، با مکر و خدعه تحصیل شده است همهاش متعفّن است؛ بیماری آور است.

گاندی وقتی به لندن رفت، گفت: من تعجّب دارم این جزیره چگونه فرو نرفته است، و در زیر آب غرق نشده است! گفتند: چطور؟

گفت: برای آنکه آنقدر دولت انگلیس در این مدّت بدینجا از هندوستان طلا آورده است که من گمان داشتم از سنگینی طلاها این جزیره فرو رفته است!

ایسن آبادانی شهرهای کشورهای استعماری و آن خرابی شهرهای مستعمره، اهرام مصرِ طاغیان و فراعنهٔ مصر را به یاد میآورد که با آن عظمت و شکوه بنا شده است و حقّاً برای بعضی دشوار است قبول کنند که ساختمان کرهٔ زمین است؛ در برابر رنج و زحمت سیهزار نفر برده که قطعات سینگهای سنگین را از فاصلهٔ یک هیزار کیلومتری در مدّت سیسال آوردهاند و در بین راه مردهاند، و اجسادشان را در محلّی پست در کنار بارگاه عالی و مرتفع اهرام که قبر آن طاغیان است، به عنوان خَدّم و حَشَم دفن کردهاند تا در آن عالم از جنایات آنها دفاع کنند.

آری اینها همه دلیل بر فساد و شقاوت آنهاست، نه از بی خبری مردم.

دولت بلژیک جنایات و فجایعی که در تاریخ به سر مردم محروم در کنگو ، برای حمل ادوات و مصالح معدن آورده است، مگر جهان می تواند فراموش کند؟!

« لومومْبای مظلوم را به خاطر اینکه شهامت به خرج داده، و آبروی روش دیکتاتورانهٔ بلژیک را ریخته و در جشن استقلال کُنگو سیام ژوئن ۱۹۶۰، برابر پادشاه بلژیک بپاخاسته و گفته:

«پس از سالها بهرهبرداری از ما ملّت بینوای کنگو، فقر و مرض و جهل، تنها ارمغانی است که بلژیک متمدین مسیحی که خود را بوجود آورندهٔ تمدین و تربیت وحشیان قلمداد می کرد، به ملّت کنگو تفضّل می فرماید. در چندین میلیون جمعیّت، تعداد تحصیل کرده های ما از دویست نفر تجاوز نمی کند...» بزمین بزنند، و طوری کنند که به قول نویسندهٔ آمریکائی کتاب «فعّالیّتهای سازمان جاسوسی سیا» لومومبا در بازگشت از آمریکا وضع کشور خود را به حدیی وخیم دید که پنداشت سازمان ملل سرگرم توطئه چینی بر ضد اوست.

مغرضین و استعمارگران، لومومبا: لومومبای فداکار و حامی ملّت را در میان همان ملّت خودش کمونیست معرّفی نموده، زندانیش کردند. پسس از زجرهای بسیار، ابتدا وحشیان انگشتهایش را خورده، و سپس به فجیع ترین وضع به قتلش رساندند؛ تا دیگر لومومبا چنین غلطی نکرده و دم از منافع ملّت نزند.»

منطق قرآن، تساوی افراد بشر از هر جنس و نزاد، باسواد و بی سواد، وحشی و متمدین، سیاه و سپید است؛ و فقط افضلیّت به تقوی است. اسلام هر کجا جهاد می کرده است با همین آیه:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَ أُنثَى وَ جَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَ قَبَآئِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللّهِ أَتْقَاكُمْ. '

۱\_ گفتــار مــترجم در کتــاب «قــانون اساســی در اســـــلام» تــألیف أبوالأعـــــــی مـــودودی، در مقدّمه، ص ١٦

٢\_ صدر آيه ١٣، از سوره ٤٩: الحجرات

می رفته است، و به تمام ملل مغلوب این را نشان می داده است. زیرا این آیه، آیه قرآن است؛ و اسلام به هر جا که پا می نهاده است قرآن را می داده است، و دستور تلاوت آنرا می داده است.

بقدری جهاد اسلام توأم با رفق و محبّت و شفقت، و اعطای تمام امتیازات انسانی و بشری به ملل مغلوبه بوده است که موجب تعجّب حتّی بیگانگان است. آنها اعتراف دارند که هیچ ملّت و آئینی همچون اسلام دستوراتش بر اصل محبّت نیست. و عملاً مسلمین در جنگهای خود این رأفت و مودّت را نشان دادهاند، و با برده و اسیر خود، عملی مینمودهاند که با خودشان می کردهاند.

گوستاولوبون می گوید: «پیشرفت و توسعهٔ اسلام در شرق و غرب عالم بواسطهٔ شمشیر نبود؛ بواسطهٔ اخلاق فاضلهٔ اسلام بود که فعلاً هم که مرکزیّت سیاسی خود را از دست داده است بر قلوب مسلمین سیطره دارد.»

و نیز می گوید: «اینک ما از مجموع مراتب مذکورهٔ فوق چنین نتیجه می گیریم و می گوئیم: شریعت و آئین اسلام در اقوامی که آنرا قبول نموده، تأثیری

۱- «تمدن اسلام و عرب» طبع دوّم، مقدّمهٔ مؤلّف، ص ۱۳: «ممالکی را که اعراب فتح نموده بودند، اقوام مختلفهٔ فاتحی آن ممالک را از دست آنها خارج ساختند. امّا تمدّنی را که آنها سنگ بنیاد آنرا گذاشته بودند، هیچ قوم فاتحی نتوانست آنرا از میان برداشته تمدّن دیگری بجای آن برقرار نماید. بلکه تمام آن اقوام؛ مذهب، قانون، فنون، صنعت و حرفت، و بسیاری از آن اقوام هم مخصوصاً زبان آنها را اختیار نمودند. و شریعت محمّدی که در این ممالک انتشار یافته بود غیر قابل تغییر گردید، و مینماید که برای همیشه باقی خواهد ماند. حتّی در هندوستان همین مذهب بر مذاهب قدیمهٔ آنجا فائق آمده بجای آنها قرار گرفت، و همین مذهب، مصر فراعنه را که ایران و روم و یونان خیلی کم در آن تأثیر بخشیده بودند، بکلّی تبدیل به یک مملکت عربی نمود.» ـ الخ.

بسزا بخشيده است.

در دنیا خیلی کمتر مذهبی پیدا شده که به قدر اسلام در قلوب پیروانش نفوذ و اقتدار داشته باشد ، بلکه غیر از اسلام شاید مذهبی یافت نشود که تا اینقدر حکومت و اقتدارش دوام کرده باشد ؛ چه قرآن که مرکز اصلی است، اثرش در تمام افعال و عادات مسلمین از کلّی و جزئی، ظاهر و آشکار می باشد.

اکنون از حکومت سیاسی مسلمین فقط در تاریخ اسمی باقیمانده، لیکن دیانتی که شالودهٔ چنین حکومتی را ریخته هنوز هم بر وسعت خود میافزاید، چنانکه از مراکش تا چین و از بحر روم تا خط استوا و همچنین در آفریقا و آسیا میلیونها نفوس هستند که هنوز سایهٔ پیمبر اسلام از میان قبر بر سر آنها جلوه افکنده و مشغول نور افشانی است .»

استعمارگران با مستعمرههای خود معاملهٔ با حیوانات را میکردند و میکنند. آنها را به آسانی ذبیح دسته جمعی میکردند، میکشتند، آتش میزدند، بر اساس تفویق خودشان بر آنها به منطق قدرت که آنرا میزان هر حق و هر واقعیّتی می پنداشتند عمل می کردند.

می گویند: چون ما زور داریم و تفنگ داریم پس همه چیز داریم. هر کس زورش بیشتر است.

ما می گوئیم: شما اگر دارای قدرت و فن هستید و از منابع طبیعی سائر نقاط می خواهید استفاده کنید، اولاً باید با کسب اجازهٔ صاحبان آن وارد شوید. و ثانیا با قرارداد و مقاطعه کاری صحیح و عادلانه عمل نموده و حق آنها را بدهید؛ و مردم آنجا را معمور کنید، خودتان هم معمور شوید! امّا با تانک و

۱\_ « تمدّن اسلام و عرب » ؛ باب پنجم \_ مذهب و اخلاق، فصل سوم \_ اخلاق اسلام، ص ٥٦٨ و ٥٦٩

توپ زمینی و با آتش فشان دریائی و با بمباران هوائی از روی اجساد صاحبان اقلیمی که برای خودشان در سایهٔ درخت جنگلی با قناعت زندگی نموده عمر خود را می گذرانند، عبور کنید و دسترنجشان را به یغما ببرید و جمعیتشان را برده و اسیر دسته جمعی کنید، آنگاه از منافع و فوائدشان بر تجمّلات زندگی و خوشگذرانیهای بی حد و حساب کامیاب گردید ؛ غلط است.

امًا آن سرمستان بادهٔ غرور، و بیهٔ شان نخوت و تکبّر کجا گوششان بدین سخنها است؟ آنها کتابها می نویسند و با أدلّهٔ واهیه می خواهند برتری نژاد خود را بر سائر نژادها و بر این اساس ، حقّ غالبیّت برای خود و حقّ مغلوبیّت طبیعی برای ملل ضعیف اثبات کنند ؛ و به جنایات خود صورت فلسفی و علمی دهند ، و بر میزان برتری قوّت و زور خود، اثبات قابلیّت فشار بر هر ضعیف و ناتوان بنمایند.

و چقدر خوب و عالى بيان فرمودهاند حضرت استاد ما: علامه آية الله طباطبائي قديس الله سرّه:

«انسانی که در ادوار گذشته با پرتاب کردن یک سنگ یک نفر را میکشت، اکنون با پرتاب کردن یک شهر هیروشیما را نابود می کند. انسانی که یک روز یک انسان ناتوان را اسیر گرفته و بردهٔ خود قرار داده و پشیزی چند از دسترنج او بدست می آورد، فعلاً به میلیون ها برده و میلیاردها لیره و دلار قناعت نمی کند و ...»

و نيز فرمودهاند:

« و پیوسته قوانینی در جامعههای انسانی دائر بوده است؛ نهایت اینکه در جامعههای غیر مترقی ، قوانین در میان زد و خوردها خود بخود به نفع اقویا

۱\_ « وحی یا شعور مرموز» طبع دوّم، ص ۹۲

تعین پیدا کرده و بطور غیر منظم در جامعه جریان پیدا می کرد ؛ و در جامعههای مترقی از روی رویه و فکر وضع شده و به مردم تحمیل گردیده، و نسبهٔ بطور منظّم اجرا می شود.

و در عین حال تعدیاتی که سابقاً در میان افراد قوی و افراد ضعیف، یا در میان افراد قوی و جامعههای ضعیف دائر بود؛ فعلاً در میان جامعههای نیرومند و جامعههای عقب افتاده در جریان است.»

و نيز فرمودهاند:

« وقتی که دقیق تر می شویم عیاناً می بینیم: همهٔ رذائل انسانی که در روزگارهای تاریک گذشته در میان یک فرد و فردی دیگر، یا میان یک فرد نیرومند ستمکار و میان جامعهای دائر بود؛ فعلاً در میان جامعههای توانیا و ناتوان، در میان فربی و شرقی، در میان فربی و شرقی، در میان سیاه و سفید، در میان روشنفکران و عقب ماندگان دائر است.

انواع ظلم و ستم و مکر و تزویر و فساد و هـزار درد بـی درمان دیگـر کـه در گذشته بطور جاهلانه و غیر منظّم انجام داده میشـد، امروز بـا کمـال دقّت و طبـق نقشههای صد ساله و هزار ساله و با نهایت نظم بطور مؤثّـری جـاری میشـود و روز به روز انسانیّت را به یرتگاه نیستی و نابودی نزدیکتر میسازد.

و با این ترتیب نمی شود روز خوشبختی و کامیابی از برای بشر، آن هم با دست این دایگان از مادر مهربان تر امید داشت.» ۲ و۳

۳\_ أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» پــس از شـرح مشـبعى راجـع بـه ضررهـاى تمدّن غربى از جـهت اخلاقـى، در ص ٢٢٠ و ٢٢١ گويـد: « و تأسّـف آور اسـت كـه تمـدّن تـازه، بر علوم و آداب جنايتى عظيم وارد كرده است. و اين عاطفـهٔ انسانـى را از بيـخ و بـن بركنـده ⇔

۱\_ « وحی یا شعور مرموز» ص ۹۱

۲\_ همان مصدر، ص ۱۱۲ و ۱۱۳

در مطالب زیر که تماماً از خارجیان نقل شده است، اگر با دقّت مطالعه شود مسائل مهمی بدست می آید:

⇔ است و به جای آن عاطفهٔ سرکش و بدون مهار وطن پرستی را نهاده است، هم چنانکه انسانیّت را از محبّت نفع مادّی سرشار کرده است و اعتنائی به محبّت معانی راقیه و سامیه ننموده است، و به اخلاق فاضله و جمال معنوی عطف نظر نکرده است. و بدین جهت جوانانی را بیرون می دهد که در شکل و شمائل انسانند ولی حقیقتشان سنگ است؛ نه دل دارند و نه عاطفه، نه شعور، نه آرزو، نه آنکه درد را می فهمند. در این مطلب جوان اروپائی و جوان شرقی تفاوت ندارد، و پسران و دختران یکسانند.» \_ تا آنکه می گوید:

ما برای علم و ادب قیمتی قائل نیستیم مگر به مقداری که در خدمت انسانیت است. و بزرگترین عیبی که در تمدین غرب است این است که جوانان ما را مانند افراد سرطان گرفته مینماید که یک ناحیهٔ از او ورم کرده ضخیم میشود و ناحیهٔ دیگر ضخیم نمیشود. عقلش ضخیم میشود، قلبش لاغر می گردد؛ فلهذا توازنش دچار اختلال گردیده است. تمدین جدید دل او را تهی و تشنه، چهرهاش را بشاش و صیقلی، روحش را تاریک، اندیشهاش را نورانی ، چشمش را کم نور ، یقینش را ضعیف ، و نومیدیاش را افزون مینماید . به هر یک از اسباب و وسائل سعادت دست یازیده است مگر سعادت دلش را . از وی عاطفهٔ دیسن رخت کشیده است ، بنابراین زندگی دنیویش تباه و بد شده است. جوانان شرقی بخصوص رخت کشیده است ، بنابراین زندگی دنیویش تباه و بد شده است. جوانان شرقی بخصوص خردههای ریخته شدهٔ سفرههای آنان به عنوان صدقه چیزی بگیرند ؛ در این صورت روح خود خردهای ریخته شدهٔ سفرههای آنان به عنوان صدقه چیزی بگیرند ؛ در این صورت روح خود زا به ثمن بخس و قیمت ارزانی فروختهاند، در حالیکه روح و انسانیت ، در عالم وجود نایاب ترین چیز است . از غربیها پرستش ماده و پرستش جاه و شهوات را خریده و به جای نایاب ترین چیز است . از غربیها پرستش ماده و پرستش جاه و شهوات را خریده و به جای آن دل و قلب خود را به آنان عطا نمودهاند.

البته و البته اینطور است \_ و حق را باید گفت \_ که تمدین غربی در عین آنکه نرم و ملایم است، و در عین آنکه دقیق با میزانیه و ترتیب است، و در عین آنکه افکارش بلند و اندیشهاش عظیم است ؛ در عین حال شدیت و قساوت و مصائبش بر شرق از شدیت و قساوت توپهای جنگی و آلتهای قتّالهٔ آن بر شرق، بیشتر و گدازنده تر و جانکاه تر است. ⇔

«یک نگاه به چهار جلد ضخیم کتابهای کُنْت گوبینو دربارهٔ «نابرابری نثادهای بشری» نشان میدهد که چه جد و کوششی بکار میرفته است تا تفاوت نژادها به طرق علمی نشان داده شود، حتّی در اثبات علمی این مطلب گاهی چنان افراط می کردند که از توسّل به هیچ خرافه و مضحکهای نیز دریخ نمی داشتند.

جناب ساموئل کارْت رایْت در مقالهای وقتی دستش از همه جا کوتاه شده، برای اثبات حیوانیّت سیاهان به شکل موهای آنان متوسیّل شده است:

«ساقهٔ هر موی آنان همچون پشم گوسفندان با پوششی فَلس مانند پوشیده شده است، و همچون پشم می توان آنها را به هم بافت. موی حقیقی هرگز چنین نیست... سیاهان از نظر حس بویائی بسیار نزدیک به حیوانات پستاند، و می توانند فقط با بوکردن مار را تمیز دهند...»

همه مستبدیّان و خونخواران تاریخ، در خفا یا آشکار از آتیلا و نرون تا بیسمار ک و هیتلر همه پیروان و ستایشگران این منطق درخشان علمی بودهاند، و همه به اشاره یا به تصریح این ضرب المثل انگلیسی را تأیید کردهاند که: «قدرت یعنی حق» و یا بگفتهٔ جناب بیسمارک: «حق در لولهٔ تانک است».

آدولُف هیتلر، نـ زادپرسـت خونریـز مشـهور، ایـن خشـونت و خونریــزی وحشیانه را در پوشش زیبا و ظریف «احترام بـه قـانـون طبیعت» چنیـن توجیـه

<sup>←</sup> چون این توپها و آلات رزمی به سهولت بشر را از بین میبرد. ـ تا آنکه میگوید:

<sup>«</sup> من در حجاز بودم، و دیدم که: بعضی از رانندگان سیّارات و اتومبیلها چنان رانندگی میکنند که گوئی شتر میرانند. معلّمین امروزهٔ ما همینطورند؛ بازهای شکاری را همچون زغن و غلیواج تربیت میکنند، و شیربچههای نرینه را همچون تربیت گوسپند.»

۱\_ مقالهٔ ساموئل کارت رایت، همراه با مقالات دیگر در کتاب « Slavery Defended » (تعلیقه)

مي کند:

«اگر ما به قانون طبیعت احترام نگذاریم و ارادهٔ خرود را به حکم قوی تر بودن به دیگران تحمیل نکنیم ، روزی خواهد رسید که حیوانات وحشی ما را دوباره خواهند درید و آنگاه حشرات نیز حیوانات را خواهند خرود و چیزی بر روی زمین نخواهد ماند مگر میکربها...»

ما در اینجا تنها برگزیدهای از نوشتهٔ روبر تناکس را که دربارهٔ «نژادهای تاریک بشر» نوشته است نقل میکنیم تا مبانی علمی اخلاق زورگوئی و نیژاد پرستی را هر چه بهتر باز نموده باشیم.

پیش از نقل سخنان ناکس، سخنی دربارهٔ شخص وی نیز بی فائده نیست. وی طبیبی انگلیسی بود، و بنیانگذار مدرسهٔ تشریح در ادینبورو. دو تن از کسانی که برای او جسد مرده تهیّه می کردند، کم کم از شکافتن گورها، کارشان به جنایت کشید و کسی را برای تشریح بدنش کشتند. دامنهٔ رسوائی، دامن ناکس را نیز فرا گرفت و او را مجبور به استعفا کرد.

از ایس پس وی از علم محدود و خاص خود پا فراتر نهاد و به سخنرانی هائی دربارهٔ «تشریح متعالی» پرداخت. در ایس تشریح های متعالی، نژادهای مختلف بشر تطبیق و مقایسه می شدند، و پستی و برتری آنها نموده می شد. کتاب وی به سال ۱۸۵۰ تحت عنوان « نژادهای بشر» منتشر گردید. و خلاصهٔ زیر از فصلی از کتاب وی تحت عنوان « نژادهای تاریک بشر» اقتباس شده است:

۱\_ نگاه کنید به نطق های جوانی هیتلر، گردآورده در کتاب:

H.R. Trevor - RaPer , Hitler's Table Talk (London ۱۹۵۳) (تعلیقه

۲\_ R. Knox (تعلیقه)

<sup>(</sup>تعلیقه) Transcendental Anatomy ـ٣

« از نخستین ادوار نوشتهٔ تاریخ، زور همواره موجد حق بوده است؛ و یا چنیناش می پنداشته اند . روی همین حق است که نیژاد اسلاو ایتالیا را در هم می شکند و شریفترین بخش بشریّت را از میان برمی دارد.

با همین حق یعنی زور و قدرت ، ما آمریکای شمالی را گرفتیم و آن را از دست نژادهای بومیاش که آمریکا طبیعة بدانان متعلّق بود درآوردیم. ما آنان را به همان جنگلهای سابق فرستادیم ، و به راحتی آنها را کشتار کردیم. اعقاب ما یعنی افراد ایالات متّحده، با همان حق یعنی زور، ما را از آنجا بیرون کردند...

در حینی که من این را مینویسم، نزاد سِلت تدارک میبیند تا آفریقای شمالی را قبضه کند، با همان حق که ما هندوستان را قبضه کردیم؛ یعنی زور و فشار. تنها حق واقعی همان فشار فیزیکی است...

و من کمترین شکّی ندارم که: کارمندان عالی رتبهٔ ادارهٔ مستعمرات، به فکر هندوستان دیگری در آفریقای مرکزی بودهاند. ثروت \_ یعنی محصول کار میلیونها آفریقائی که در واقع بَردهاند \_ میتوانست که در صندوقهای اداره مهاجرت سرازیر شود، امّا بسیار برای زمین خواران استعمارگر مایهٔ تأسّف بود که آب و هوا دخالت کرد و سرنشینان کشتی آنها را رهسپار عدم گردانید و امید آنها را نقش بر آب نمود.

از این رو از زمانهای دیرین نژادهای تاریک همواره بَردهٔ بردهداران سپید خود بودهاند.

این چراست؟ آقای گیبون به روش جزمی همیشگی خود، مسأله را حلّ میکند؛ او از پستی بدنی مشهود نگروها یاد میکند ...

... امّا... من چنین می اندیشم که: باید نوعی پستی بدنی و در نتیجهٔ آن پستی روحی ، در همهٔ افراد نژادهای تاریک موجود باشد. این ممکن است روی هم رفته مربوط به جرم مادّهٔ مغز نباشد... بلکه بیشتر مربوط به کیفیّت مغز

است.»»۱

این است طرز تفکّر و منطق دولتهای استعمارگر که می توان گفت: حقیقهٔ جنایتی و خطری عظیم برای بشریّت هستند.

خدا می داند که در دو قرن اخیر از ناحیهٔ انگلیسها و روسها بـر سـر ایـران چـه مصائبی آمده است! هر که مایل است، بـه «تـاریخ روابط سیاسـی ایـران و انگلیس در قـرن نوزدهـم میـلادی» تـألیف محمـود محمـود بخصـوص جلـد هشــتم آن، و بالاخص به فصل نود و دوم تا نود و پنجم آن مراجعه نماید.

همهٔ دولتهای استعمارگر و مخصوصاً آمریکا که اینک دهان بازکرده و با اشتهای شدیدی برای بلعیدن مسلمین خود را آماده کرده است، مفسد و فتنهجو و شیطانند ؛ «الکفر ملّه واحده ». ۲

ولی انگلیسها بخصوص دشمنی خاصّی با اسلام دارند. کلمات و خطابهها و نوشتجات سیّد جمال الدین اسداً بادی به خوبی از این مطلب پرده برمی دارد. در کتاب «سیری در اندیشهٔ سیاسی عرب» آمده است:

«امّا سیّد، انگلستان را نه تنها قدرتی استعماری، بلکه دشمن صلبی مسلمانان میدانست ؛ و معتقد بود که هدف انگلستان نابودی اسلام است. چنانکه یک بار نوشت که:

انگلستان از آن رو دشمن مسلمانان است که اینان از دین اسلام پیروی می کنند. انگلستان همیشه به نیرنگهای گوناگهای گوناگون می کوشد تا بخشی از سرزمینهای اسلامی را بگیرد و به قومی دیگر بدهد. گوئی شکست و

۱ـ فيليپ گورتين «امپرياليسم» (لندن ۱۹۷۱) ص ۱۲ تا ص ۱۶

<sup>(</sup>P. Courtin Imperialism (London ۱۹۷۱ (تعلیقه)

مطالب منقوله از کتاب «دانش و ارزش» ص ۱۷ و ص ۳۰ و ص ۳۲ و ۳۳ میباشد.

۲\_ «کفر با تمام مراتب و لوازم و محتویاتش، آئین واحدی است.»

دشمنکامی اهل دین را خوش دارد و سعادت خویش را در زبونی آنان و نابودی دار و ندارشان می جوید . ۱

او دست اندازیهای فرانسه را به تونسس ، نتیجهٔ مستقیم سیاست گسترش جویانهٔ انگلستان در مدیترانه میدانست .۲

یک نتیجهٔ بینش ضد انگلیسی سیّد ، تمایل او به این بود که اسلام را دین پیکار و سخت کوشی بداند ، و از اینرو به روی فریضهٔ جهاد بسیار تأکید کند.

به نظر او در برابر حکومتی که مصمّم به نابودی اسلام است، مسلمانان راهی جز توسل به زور ندارند. بدین جهت بر همهٔ آن گروه از رهبران دینی مسلمانان که به تعالیم اسلامی رنگ مسالمت جوئی و سازشگری می دهند سخت می تاخت.

به همین گونه سیّد تعصّب دینی را میستاید. زیرا آنرا مایهٔ یگانگی و سرافرازی هر قوم در دفاع از حق خویش میداند. و بر کسانی که آن را مانع پیشرفت اهل دین به سوی تمدّن میشمارند حمله میکند. ولی در عین حال میگوید که: تعصّب، صفتی همچون صفات دیگر انسان است ؛ حدد اعتدالی دارد، و افراطی و تفریطی.

اگر در حال اعتدال نگاهداشته شود ، از صفتهای پسندیده ؛ و گرنه نکوهیده است . به هر حال تعصّب دینی با تعصّب نرادی فرقی ندارد ، الا آنکه از آن پاکتر و مقدس تر و سودمندتر است . ولی چگونه است که تعصّب نرادی به نام وطن پرستی ستوده و پسندیده است ؛ امّا تعصّب دینی عیب دانسته می شود؟!

۱ و ۲ و ۳ \_ « سیری در اندیشهٔ سیاسی عرب» تألیف سیّد حمید عنایت، قسمت اندیشه و اجتماع ۱، ص۱۰۰ و ۱۰۱ از کتاب «عروة الوثقی» ص ۳۳۴ به بعد ؛ نسیز صفحات ۳۵۰ تا ۳۵۷ و همچنین ص ۲۲۳ و ص ۲۲۰ و ص ۲۲۰ تا ص ۲۲۸

٤\_ أحمد أمين مصرى در كتاب « يوم الإسلام» ص١١٠ تا ص ١١٣ چنين آورده است : ←

روشن است که اروپائیان چـون اعتقاد دینی مسلمانان را استوارترین پیونـد میان آنان میبینند ، میکوشند تا به نام مخالفت با تعصّب ، ایـن پیـوند را سست

## ⇒« در سرود ایطالیائی آمده است:

«ای مادر! بر من درود بفرست، مرحبا بگو؛ و گریه مکن، بلکه بخند و آرزو داشته باش! آیا نمی دانی که ایطالیا مرا فراخوانده است و من عازم رفتن به سوی طرابلس هستم؛ با حالت خوشحالی و مسرّت، برای آنکه خون خود را در راه نابودی امّت ملعونه بذل کنم، و برای آنکه با دیانت اسلامیّه که دختران باکره را برای سلطان انتخاب می کند جنگ نمایم. اینک من با تمام توان و قدرتم در محو و نابود ساختن قرآن کارزار می کنم. کسی که در راه ایطالیا نمیرد، حقاً از مجد و بزرگی بهرهای ندارد. ای مادر! خود را محکم و استوار بگیر!... بیاد بیاور کارونی را که تمام فرزندانش را در راه وطن داد... و اگر کسی از تو پرسید که چرا برای فرزندت عزادار نیستی، در پاسخش بگو: «او در راه محاربهٔ با اسلام مرده است». طبل می کوبد! ای مادر! منهم رفتم... آیا صدای غوغای جنگ را نمی شنوی؟! بگذار من با تسو معانقه کنم و بروم.»

در حادثهٔ پنجاب یکی از انقلابیّون را به سوی توپی بردند که در آن بیش از مقدار معتاد، باروت بکار رفته بود، و آتش را بر او گشودند و جسمش تکّه تکّه شده هر قطعهاش به گوشهای پرید. ژنرال نیکلسون در نامهای که برای ادوارد می نویسد می گوید: «برای ما فرض است که قانونی وضع کنیم که به ما اجازه دهد تا انقلابیّون را زنده زنده آتش بزنیم و یا پوست بدنشان را بیرون کشیم؛ زیرا که آتش انتقام در سینههای ما شعله می زند، و تنها با به دارکشیدن خاموش نمی شود. از این گذشته عادت امّتهای شرقی آن است که حکومتها را به حساب نمی آورند، و از آنها خوفی ندارند مگر آنکه حکومتها دارای قدرت قاهره باشند.»

و مدیر أتسار دربارهٔ آن دوره نوشت که: «جمیع افسران انگلیسی در پنجاب برای ترساندن مردم از آنکه مبادا بر انقلاب جرأت کنند، ابتداء دست به فجایع و فظایع دراز می کردند.» و لاممسون به سرهنری کلتن دربارهٔ بعضی از زندانیان مسلمان می گوید که: شبی یک نفر از سپاه ما آمد و بعد از لحاء سلام نظامی گفت: امیدوارم که سری به زندانیان بزنید! من در همان حال برخاستم و به سوی زندان رفتم. دیدم همهٔ آنها را به زمین بستهاند و در حال ⇔

کنند؛ ولی خود از هر گروه و کیش به تعصّب دینی گرفتارند. چنانکه مردی آزاداندیش چون گلادستون نخستوزیر انگلیس با آنکه رسماً متدیّن نیست، از

⇒ جان دادنند، و بر بدنهایشان آثار داغ کردن با مس گداخته بر روی آتش مشهود است. دل
 من به آن حالت دلخراش ایشان رقّت کرد و برای آنکه آنها را از این عذاب الیم رها سازم
 هفت تیر خود را بیرون کشیده و آتش را به روی یکی یکی از آنها گشودم.

لفتنانت ماجدن راجع به حادثهای میگوید: «روزی دیدم که دو نفر انگلیسی و سیک با همدیگر به یک نفر عسکر هندی با دشنه میزنند ولیکن آن دشنهها او را نکشت. در این حال هیزم جمع کردند و در آن آتش انداختند، چون آتش افروخته شد، آن مرد هندی مسکین را در آن افکندند ، آنگاه با شادی و سرور هر چه بیشتری آمدند و شروع کردند به تماشا نمودن.»

مستر گِلادْسْتون که از مشاهیر انگلستان است می گوید: واجب است اعدام قرآن و پاک کردن اروپا را از مسلمین.» و لرد سالیسبوری که از عظمای انگلیس است می گوید: «واجب است آنچه را که هلال احمر از صلیب سرخ گرفته است برگردانده شود ، بدون عکس.»

و فرانسویان در تونس و الجزائر از مسافرت با مسلمین در قطار راه آهن استنکاف می نموده اند . و کیجون یونانی ندا داد که : «باید کعبه را از بُن بردارند، و قبر معظم رسول خدا را به موزهٔ لوور نقل نمایند.»

و یکبار حادثهای اتّفاق افتاد که یک نفسر از تجّار فرانسوی با چهار نفسر از اهالی غیرب آفریقا، معاملهٔ تجارتی کرد و مقدار کمی طلبکار شد. چون به نزد ایشان رفت و طلب خود را خواست، آنان قدری مهلت خواستند تا آن مال را گرد آورده به وی بپردازند. او امتناع کرد و با شدّت هر چه بیشتر طلب خود را خواست و شروع کرد به شتم کردن و زشت گفتن و سپس هفت تیر خود را کشید و به روی یک نفر از آنها گشود و او را کشت. چون آن سه تن دیدند که رفیقشان در خون غلط می خورد، قاتل فرانسوی را گرفتند و هفت تیر را از دستش بیرون کشیدند و خواستند او را ببندند و تسلیم حکومت کنند، امّا نتوانستند چون به واسطهای از دستشان گریخت. و ایس عمل را به مقر حکومت گزارش داد و از آن سه نفر شکایت کرد. حکومت دنبال آنان فرستاد، چون آن سه نفر در محکمهٔ فرانسوی حاضر شدند و قاتل نیز احضار شد و اقرار به قتل خود کرد، محکمهٔ فرانسوی حکم به اعدام این سه نفر نمود ⇔

مسیحیّت با تعصّب دفاع می کند؛ مخصوصاً در برابـر اسـلام. و هـر سـخنی دربـارهٔ اسلام گفته ، ترجمانی است از روح پُطْـرُس راهـب؛ یعنـی بازنمـای روح جنگـهای صلیبی.»<sup>۲۹۱</sup>

به جهت آنکه مرد قاتل فرانسوی را در اثر کشتار رفیق مقتولشان زده بودند. فردای آن روز
 آن سه تن را به خارج شهر برده و به درختان بستند و سرباز فرانسوی تیر را بر روی آنان گشود
 تا همگی جان دادند، و بدون آنکه اجسادشان را دفن کنند آنها را به همان حال باقی
 گذاشتند.»

۱\_ « سیری در اندیشــهٔ سیاســی عــرب» ص ۱۰۲ و ۱۰۳، از «عــروة الوثقــی» ص ۳۹ تــا ص ۶۸

۲ احمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» در ص ۱۰۹ و ۱۱۰ مى گويد: «همانطور كه صليبيّون، شرق را با حملات متوالى خود تهديد كردند، همينطور براى بيرون كردن مسلمين از اندلس پس از گرفتار نمودن ايشان را به تفريّق و انحلال موفّق آمدند. صليبيّون از شام خارج شدند به ترصّد آنكه در ظروف و شرائط مناسب با حملهٔ مجدد آنرا بگيرند ؛ به علّت آنكه دشمنى آنها با مسلمين فتور ندارد.

صاحب مجلّهٔ «العالم الإسلامی» فرانسوی می گوید: تمام عالم مسیحیّت ـ با اختلاف امّتها و گروههایشان ـ از جهت آئین و ریشه و جنسیّت، در دشمنی و عداوت سرسخت با جمیع شرقیها و بالاخص با خصوص مسلمین ، دشمن مقاوم و برپا ایستاده می باشند. تمام دولتهای نصرانی مذهب، در از بین بردن و نابود ساختن ممالک اسلامی با همدیگر دشمنی متّحد و مشترک دارند . تا جائی که توان و قدرت دارند آن ممالک را هلاک نموده از صفحهٔ روزگار براندازند . روح صلیبیّت در سینههای مسیحیان همچون آتش در میان خاکستر پنهان است . و روح تعصّب همچون افعی قتّالهٔ زبان کشیدهٔ مهاجم، پیوسته تا امروز در دلهایشان همانطور که در دست یطرس ناسک سابقاً بوده است شعله می زند.

بنابراین همیشه و بطور مداوم، تعصّب در عناصر نصرانیّت مستقر و متمکّن گردیده، در احشاء و بطون آن غُلغُل میزند، و در هر رگی از رگهای بدنش جاری و ساری است. مسیحیّت پیوسته با اسلام با نظر عداوت و حقد و تعصّب دینی زشت و هلاک کننده ⇔

و به همین جهت سیّد جمال الدین قرآن کریم را یگانه کتاب حیات بخش عالم انسانیّت میداند، و علّت ضعف و زبونی مسلمین را سستی در عمل به قرآن ؛ و راه نجات و قدرت و حیات مجددشان را فقط رجوع و عمل به همین

یم مینگرد. و حقیقت این امر و نتیجهاش در بسیاری از شؤون خطیره و مواضع مهم و بزرگ بطوری قرار گرفته است که قوانین و دستورات دول جهانی نصرانیّت چنان است که با امّتهای اسلام معاملهٔ مساوی نمی نمایند و آنها را در جمیع شؤون با نصاری برابر نمی دانند. دولتهای مسیحی در بغض و عداوت و هجومشان بر ممالک اسلامی، و بر ذلیل کردن و وادار ساختن آنها بر ناملائمات و امور ناگوار، بدین عذر خود را منتحل می کنند که کشورهای اسلامیّه، در انحطاط و پستی به درجهای سقوط دارند که خود قادر بر انجام شؤونشان نیستند. و از همهٔ اینها بالاتر آن است که این دولتهای مسیحی پیوسته چشم خود را بازگذارده و از طرفی به همین ناحیهای که ذکر شد می دوزند، و از طرف دیگر به هزاران وسیله حتّی به جنگ و سلاح و ناحیهای که ذکر شد می شوند تا هر حرکت و نهضتی را که مسلمانان در بلادشان و دیارشان بخواهند در راه اصلاح و نهضت بکار برند، آن را نابود ساخته بکلّی ریشه کن سازند.

تمام ملّتهای مسیحی متّفق الکلمه و متّحد هستند در عداوت با اسلام ، و روح این عداوت در کوشش و سعی آنها بصورت جهد و جدا مختفی و پنهان پیوسته و بطور مدارک مداوم در نابود ساختن و هلاک نمودن عالم اسلام متمثّل است. مسیحیّت ، مشاعر و مدارک فهم و شعور و آمال و آرزوها و رغبتها و اشتیاقهائی که در سینهٔ هر شخص مسلمانی جولان می کند می گیرد ، و سپس آن را بصورت سخریّه و استهزاء و عبث و تنقیص و کوتاهی فکر و اندیشه جلوه می دهد و متمثّل می نماید. آنچه را که فرنگیان در نزد ما شرقیان تعصّب مذموم و ناپسند و حرام می دانند، در بلاد و وطنهای خودشان إباء نفس و بزرگواری و کرامت و شرف و عزّت ملّی و قومی خود می دانند؛ و آنچه را که در میان خودشان و معبود و شهرهایشان به عنوان غیرت ملّی و طائفگیِ مبارک و قومیّت مقدس و وطنیّت معبود و محبوب بشمار می آورند، در شرق آنرا غلو تناپسند و افراط و زیاده روی در حب وطن می دانند و مضر و موجب مقت و دشمنی با اجنبی غربی می شمرند.

(منقول از مقاله اى تحت عنوان: الجامعة الإسلاميّـة و الجامعة التّـركيّــة، كه در مجلة ك

قرآن مي داند. در كتاب «شرح حال و آثار سيّد جمال الدّين اسداًبادي» گويد:

«سیّد برای بار دوم به مصر می رود و ده سال در مصر درنگ می کند و شاگردانی تربیت می نماید و به تدریس مشغول می شود و بحثها می کند و خطبه ها می خواند. از جمله خطبهٔ مشهورهٔ اوست که در باب رجوع به قرآن آمده است. البتّه خطبه بسیار غرّاء و به زبان عربی است ولیکن ما ترجمهٔ آنرا در اینجا ذکر می کنیم:

بارالها! گفتهٔ توست: وَ الَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَ إِنَّ اللّهَ لَلَهُ اللّهُ اللهُ الله

[« و آنانکه دربارهٔ ما جهاد کنند، ما البتّه راههای خودمان را به آنها ارائه میدهیم. و البتّه خداوند با احسان کنندگان است.»]

و كلام تو محض حق است! از آنجا كه دعوت من و اجابت اين نفوس زكيه خالصاً مخلصاً لوجهك الكريم بود ، مرا به موجب گفتهٔ حق خودت ، به سبيل هدايت راهنمائي فرمودي!

آقایان! مدینهٔ فاضلهٔ انسانی و صراط المستقیم سعادت بشری قرآن است؛ گرامی دستور مقدس که نتیجهٔ شرافت کل ادیان حقهٔ عالم، و برهان قاطع خاتمیّت مطلقهٔ دین اسلام إلی یوم القیامة، و ضامن سعادت دارین و فوز نشأتین است. آه، آه! چسان از فرط غفلت مهجور شده!

گرامی دستور مقدس که مختصر شراره از قبسات انوار مضیئهاش، عالم قدیم و دنیای جدید را \_ به آن حقارت \_ به این تمدن رسانید، ءاها،ءاها! چسان

\_\_\_

 <sup>⇒«</sup> العالم الإسلامي» در مارس سنهٔ ۱۹۱۳ درج شده است و نویسندهٔ مقاله گفته است: آنرا از مسلمانی مورد وثوق، کبیر المنزلة و عظیم الشًأن اخذ نموده است.)

١ - آية ٦٩، از سورة ٢٩: العنكبوت

فوائد امروز آن از فرط جهل و غفلت منحصر در امور ذیل شده است:

تلاوت بالای قبور شبهای جمعه، مشغولیّت صائمین، زبالهٔ مساجد، کفّارهٔ گناه، بازیچهٔ مکتب، چشم زخم، نظر قربانی، قسم دروغ، مایهٔ گدائی، زینت قنداق، سینه بند عروس، بازو بند نانوا، گردن بند بچّهها، حمائل مسافرین، سلاح جن زدهها، زینت چراغانی، نمایش طاق نصرت، مقد منه انتقال اسباب، حِرز زورخانه کار، مال التّجارهٔ روسیّه و هند، سرمایه کتابفروشها، سرمایه گدائی زنان بی تقوی و مردان بی سر و پا در معابر.

آه، وا أسفا! یک سورهٔ والعصر فقط که سه آیه بیش نیست، اساس نهضت یک دسته اصحاب صُقّه گردید که از فیض مقد س همین مختصر سورهٔ مبارکه، شرک زار بتخانهٔ مکّه را قبل از هجرت، بستان وحدت و یزدان خانهٔ بطحا نمودند.

آه، وا لَهْفاه! این کتاب مقد س آسمانی، این گرامی تصنیف حضرت سبحانی، این مایهٔ کلِّ السّعادات انسانی، از «دیوان سعدی» و «حافظ» و «مثنوی» و «ابن فارض»، امروزه کمتر محل اعتناء و مورد اهتمام است؛ [که] در هر مواعظ و معانی عرشی و فرشی، از او استفاده کنند.

بر عکس، [در] جمعی که یکی از منسوجات شعریه خوانده می شدود، نَفَسها از ته دل کشیده، چشمها، گوشها و دهنها برای او باز مانده؛ و چه اندازه قرآن بر عکس! که هرگز در هیچ جا با قیل و قال فکر و کار کسی مزاحم نخواهد بود.

أَىْ وَ حَقِّكَ سُبْحائكَ اللّهُمَّ! أَنْتَ الْقَائِلُ وَ قَوْلُكَ حَقُّ: نَسُوا اللّه وَ اللّه وَاللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَاللّه وَال

١ صدر آية ١٩، از سورة ٥٩: الحشر: و لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُم أَنفُسَهُم. .

[«آری، سوگند به حق خودت که منزّهی تو ای پروردگار من! تو گفتهای و گفتهای و گفتهات حق است: ایشان خدا را فراموش کردند؛ و خداوند هم بر اثر این فراموشی، خودشان را از یادشان برد.»] تو را فراموش کردیم؛ تو هم آئینهٔ قلوب ما را از انعکاس توفیق حقائق ذکر مقدّست محروم نمودی!

سُبْحانَكَ اللَّهُمَّ وَ قَوْلُكَ حَقُّ: إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغْيِـرٌ مَا بِقَوْمٍ حَتَّــى يُغْيِــرُوا مَــا بأنفُسِهمْ.\

[« آری! پاک و منزّهی ای پروردگار من، و گفتارت حق است: خداوند نعمت را بر مردمی تغییر نمیدهد، تا زمانی که آنان حالات خودشان را تغییر دهند.»] وجه نفوس خودمان را از اطاعت مقدّست برگرداندیم؛ تو هم سعادت و شرافت ما را به ذلّت و نکبت تبدیل فرمودی!

عَلَيْكُمْ بذِكْرِ اللّهِ الأعْظَمِ وَ بُرْهانهِ الأقْومَ، فَإِنَّهُ نورُهُ الْمُشْرِقُ الَّسَاوِسِ. وَ هُلوَ يَتُحَلَّلُ مِلْ عَتَمَلةِ الْوَسَاوِسِ. وَ هُلوَ هُلوَ مُلِي يُحْرَجُ مِلْ عَتَمَلةِ الْوَسَاوِسِ. وَ هُلوَ مُلوَ مُلوَ مُلوَ مَلْ عَتَمَلة الْوَسَاوِسِ. وَ هُلوَ مِلْ أَهْمَلهُ عَوْمَ مَلْ تَحَلَّفَ عَنْها هَلَك. وَ هُلوَ صِراطُ اللّهِ الْقَويمُ ؛ مَنْ سَلَكَةُ هُدِي ، وَ مَنْ أَهْمَلَهُ غَوى.

عَلَيْكُمْ بِالْفَوْزِ مِمّا انْتَثَرَ مِنْ لَتَالَى مَقالاتِ صاحِبِهِ عَلَيْهِ السَّلامُ، لِقَوْلِهِ صَلَواتُ اللهِ عَلَى قَابِله:

إِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقُوم سُوءًا قَلَّ فِيهِمُ الْعَمَلُ؛ وَكُثُرَ فِيهِمُ الْجَدَلُ.

وَ قَوْلِهِ عَلَيْهُ السَّلامُ: ثَلاَثُ لاَ يَغِلُّ قَلْب أَمْسِ مَ مُسْلِمٍ: إِحْلاَصُ الْعَمَلِ فِيهِ ، و النَّصِيحَةُ لامُرَآءِ الْمُسْلِمِينَ ، و لَزُومُ جَمَاعَتِهمْ.

الْمُسْلِمُونَ تَكَافَا دِمَا وَهُمْ أَ دْنَاهُمْ ، يَسْعَى بِذِمَّتِ هِمْ مَنْ و الاَهُم، و هُمْ مُ

١ قسمتي از آيه ١١، از سورهٔ ١٣: الرّعد

۲\_ این روایــت مشــهوره، در مجامــیـع روائی به این عبــارت یـافــت نشــد؛ و در ⇔

وَ قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ: لاَيَوْالُ الأَمْرُ فِي أُمَّتِي مَالَمْ يَتَحَلَّقُوا بِالْحُلاَقِ الْفُرْسِ.

وَ أَشْبَاهُ هَذِهِ الْعُصرَرِ الزَّاهِرَةِ النَّهِرَةِ النَّهِرَةِ النَّهِرَةِ النَّهِرَةِ النَّهِرَةِ النَّهِ وَ بَرَكاتُهُ. كُلِّها. وَ السَّلامُ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَةُ اللهِ وَ بَرَكاتُهُ.

[«بر شما باد به عظیمترین ذکر خدا، و قویمترین و استوارترین حجّت و برهان او! زیرا این قرآن است که نور درخشان و تابناک و موج دهنده و نورافشان کنندهای است که بواسطهٔ او از تاریکیهای خاطرات و افکار پریشان که دل را آزار میدهد، میتوان خلاصی جست؛ و از وسوسهها و آراء پست و پائین شیطانی که همچون شب تاریک ضمیر انسان را فراگرفته است ، میتوان رها شد.

و قرآن است که چراغ راه هدایت و نجات است. کسی که بدین چراغ نجات راه جوید، راه یابد؛ و کسی که روی گرداند هلاک شود. اوست که صراط استوار و پا برجای خداست. کسی که در این راه گام نهد، به منزل میرسد؛ و کسی که بی اعتنا باشد، گم و گمراه می گردد.

بر شما باد که از گهرهای ریزان گفتار آورندهاش ـ که بر وی سلام و درود خدا باشد ـ بهرمند شوید؛ آنجا که گفته است ـ صلوات بر گویندهاش باد\_

«چون خداوند برای مردمی ارادهٔ بدی داشته باشد، عملشان کم؛ و گفتار و جدالشان زیاد می شود.»

و نیز گفته است:

«سه چیز است که در اثـر عــمــل به آن بر روی دل مرد مسلــمان، زنـگــار

 <sup>⇒ «</sup> بحـــــــــــــــــارالانوار» ج ۲۷، ص ٦٨ ؛ ج ۷۰، ص ٢٤٢؛ ج ۱۰۰، ص ٤٦ و ٤٧ دارد:... الْمُسْـــــــــــلِمونَ
 إخْوَةٌ تَتَكَافاً دِمآ وُهُمْ، يَسْعَى بذَمَّتِهمْ أدْناهُمْ، وَ هُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سِواهُمْ.

کدورت نمی گیرد: کارهایش را از روی قصد و نیّت خالص برای خدا بجای آورد، به امراء و حاکمان مسلمین اندرز و پند و نصیحت دهد، و پیوسته با جماعت آنها باشد و کنار نرود.

تمام افراد مسلمان از جهت ارزش خون و قیمت جان برابرند؛ و بنابراین پستترین آنان، هم ارزش با شریف ترین آنهاست. کسی که در ولایت آنها خود را پیوسته است باید در ادای تعهد و پیمان آنها مساعی خود را بکار بندد. و تمام مسلمین حکم دست واحدی هستند در مقابل تعدی و تجاوز کسی که از ایشان نیست.»

و نيز گفته است:

« همیشه امر ریاست و حکومت و سیادت، در امّت مـن اسـت تـا زمـانی کـه به اخلاق یارسیان آلوده نشوند.»

و دیگر نظیر این گفته های درخشان که از آن حضرت وارد شده است، که هریک از آنها به تنهائی ضامن سعادت و کامیابی تمام امّت هاست. و درود خدا باد بر شما، و رحمت او و برکات او.»]

این خطبه را سیّد بخواند و از کرسی خطابه پائین آمد در حالی که یک ثلث از اعضاء انجمن غش نمودهاند و بقیّه را هم حالی نمانده، سیّد بزرگوار به گریه می آید و هِی می گوید: أی و حَقِّك اللّهُم تَسِیناك فَأَنْسَیْتَنا. هِی می گوید و تکرار می کند، تا اینکه می افتد و غش می کند.

سه ساعت در انجمن حالت غشوه و شیون حکمفرما بوده، تا آنکه حسن عَطابَک داماد خَدیو مصر [پادشاه مصر] بوسیلهٔ عِطریّات، سیّد و اعضاء انجمن را به هوش می آورد.

و سپس سیّد برای عمل به قرآن، انجمنی با موادی تشکیل میدهد که بطور حیرت آور مؤثّر بوده و مدیّت نُه ماه و چند روز طول میکشد. و سپس امراء

مصر و انگلیسها آنرا بهم میزنند، و سیّد را از مصر بیرون میکنند. "

مؤلّف شرح حال و آثار سیّد ، در اینجا به دنبال مطلب فوق گوید :

باری در سال ۱۲۹٦ هجریّهٔ قمریّه سیّد را با خادمش و شاگردش **أبوتراب** از مصر خارج می کنند.

سیّد به هند میرود. و در سنهٔ ۱۲۹۸ رسالهٔ نیچریَّــة را در رد دهریّبن نوشت و در بمبئی طبع شد. و در سنهٔ ۱۳۰۰ از هندوستان به لندن رفت، و بعداً به پاریس میرود، و سه سال در آنجا ماند، و جریدهٔ فریدة «العروة الوثقی» را به محرّری شیخ محمّد عبده بر ضد پلتیکهای انگلستان و اروپائیان در سال ۱۳۰۱ تأسیس، و مجّاناً به جمیع نقاط شرق فرستاد.

ولى افسوس كه هجده شماره از آن بيشتر منتشر نشد و سپس توقيف شد. ٤

۱\_ «شرح حال و آثار سیّد جمال الدیّن اسدآبادی» که به قلم میرزا لطف الله السدآبادی و مقد مهای از حسین کاظمزاده (ایرانشهر) به طبع رسیده است. البتّه این مقداری که ایشان از خطبهٔ سیّد آوردهاند و ما در اینجا ذکر نمودیم، بعضی از خطابهٔ اوست که در ص ۲۸ تا ص ۳۰ از این کتاب، همشیرهزادهٔ مؤلّف از کتاب «گفتار خوش یار قُلی» تألیف شیخ محمّد محلاّتی غروی آورده است؛ بدانجا مراجعه شود.

۲\_ أحمد أمين مصرى در كتاب «يوم الإسلام» ص ۱۳۹ و ۱٤٠ گويد: «مسلمين بايد بر اساس اسباب حركت كنند تا پيروز شوند. خداوند به اسم مسلم يا نصرانى يا بت پرست نظر نمى كند، بلكه فقط به اسباب اعتنا دارد. و در مثل عربى وارد است: و مَن سار علَى الدَّرْبِ وَصَل «كسى كه از جاد» برود، به مقصد مى رسد». \_ تا آنكه مى گويد:

« إنَّ الله آلا یُعْیِرُ مَا بِقَومْ حَتَّی یُعْیرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ ؛ تقدیم مسلمین در مرحلهٔ اول و تأخرشان در مرحلهٔ اخیر و سپس نهضتشان در مرحلهٔ ثالث ، مجرد حوادثی بدون علل طبیعی نبوده است. فقط و فقط معلول علّتها و اسباب طبیعی بوده است که صاحبان عقلهای قوی ادراک می کنند... به همین لحاظ بسیاری از مصلحین، به جامعهٔ اتّحاد اسلامی مردم را فرا میخوانند؛ و مقصودشان رابطهای است که میان مسلمین در اقطار مختلفه از ⇔

و در حدود سنهٔ ۱۳۰۳ از پاریس عازم مشرق زمین شد، و ناصرالدین شاه توسیط صنیع الدوله او را به طهران دعوت کرد. سید در سنهٔ ۱۳۰۶ وارد طهران شد. و ناصرالدین شاه پیشنهاد ریاست وزرائی و ریاست دارالشوری را به وی نمود، ولی او قبول نکرد و گفت: من طالب دنیا و ریاست نبوده و نیستم؛ و مقصود من فقط اصلاح امور مسلمین است.

در سنهٔ ۱۳۰۶ از طهران به روسیّه مـیرود، و دو سـال در شـهـر پطِـرْسْبُـورْگ

⇒ پارس و ترک و عرب پیوند دهد. و این کلمه یعنی اتّحاد مسلمین در قرن گذشته برای اروپائیان کلمهٔ موحشی بود. و آنچه را که مرحوم سعد زَغْلول گفته است که: «صفر با صفر می شود: صفر» درست نیست، بلکه صحیح آن است که بگوئیم: «پنج ناقص در پنج ناقص می شود: بیست و پنج». هریک از دول به تنهائی نمی تواند کاری بکند، ولیکن همگی با هم می توانند در برابر استعمار اروپا بایستند، و از آنجائی که اروپائیان به تدریج و آهسته آهسته برای محق و نابودی مسلمین پیش می روند؛ سزاوار تر آن است که مسلمین برای دفع ناملایمات و پدیده های غم افزای استعمار، به تدریج و آهسته پیش بروند.

اولین کسی که در عصر جدید بدین مطلب ندا در داد سیّد جمال الدیّب نافغانی بود.» ـ تا آنکه می گوید:

«اروپا طاقت نیاورد بر جریدهٔ «عروهٔ الوثقی» که سیّد جمال الدّین در پاریس آنـرا منتشر میکرد؛ و آنرا بعد از صدور شمارهٔ هجدهم توقیف نمود. و در ص ۱٤٤ گوید:

«انگلیس به فرانسه اشاره کرد تا جریدهٔ «عروة الوثقی» سیّد جمال الدّین افغانی را توقیف نمایند؛ همانطور که در تمام اروپا از این جامعهٔ اتّحاد اسلامی انتقاد کردند و إعلان کردند تا آنرا زشت و قبیح بشمارند. انگلیس و فرانسه دانستند که: این اتّحاد به جهت غیرت بر اسلام است، فلذا آنرا ناپسند انگاشتند و آنرا بزرگترین رذیله از رذائل اخلاقی دانستند و مسلمانان را ترسانیدند از چنین اتّحاد به امید آنکه مسلمین بترسند و آنرا مکروه بدانند و از آن عدول نمایند؛ با آنکه این غیرت و تعصّب فضیلتی است از اکبر فضائل که در مقابل تعصّب نصاری بر ضد مسلمین قرار می گیرد.»

می ماند، و سپس به اطریش می رود. و ناصرالدین شاه در سفر اخیرش به فرنگستان او را در وین ملاقات می کند، و سپس با مواعید و مواثیقی و تعهداتی که می کند که به گفتار او عمل نماید، دو مرتبه او را به طهران دعوت می کند.

سیّد به طهران می آید، ولی ناصرالدین شاه نقض عهد می کند و به پیشنهادهای سیّد در امور اصلاحیّه وقعی نمی گذارد. سیّد نیز علناً با او مخالفت نموده، و در حضرت عبدالعظیم ۷ ماه بست می نشیند. تا آنکه عاقبت به حکم ناصرالدیّن شاه، میرزا علی اصغرخان صدر اعظم در سنهٔ ۱۳۰۸ او را گرفته و با حالت مرض در زمستان سرد با قاطر به کرمانشاه و خانقین تبعید می کند. و از آنجا حاکم بغداد او را به بصره می فرستد.

سیّد از بصره یک کاغذ مفصّلی راجع به تسلّط انگلیس بر ایسران، و خریدن اراضی و استحکامات ایران، و امتیاز تنباکو و عواقب وخیم آن، و غفلت و جرم ناصرالدیّن شاه در این مسأله به مرحوم آیةالله مرجع تقلید وقت: حاج میرزا محمّد حسن شیرازی به سامرّاء می نویسد، و از بصره به صوب لندن می رود .» ا

در کتاب «تاریخ سامراء» و در کتاب «أعلام الشیعة» با ادلّهٔ فراوانی اثبات می کنند که: سیّد جمال الدیّن ایرانی و شیعه بوده ؛ و اینکه بعضی از غربیّن و مصریّن وی را افغانی می دانند، غلط محض است.

در «تاریخ سامراء» نامهٔ سید جمال الدین را از بصره به امام مجدد: مرحوم حاج میرزا محمد حسن شیرازی راجع به قضیهٔ تنباکو، و احتلال دولت

۱\_ « شرح حال و آثار سیّد جمال الدّین اسدآبادی» برداشتی از ص ۳۷ تا ص ۵۳

۲\_ « تــاريخ ســامراء» مـورخ شــهير شــيخ ذبيــح اللــه محلاتـــى، ج ۲، ص ۳۵، و «أعـــالام الشّيعة» شيخ آقا بزرگ طهرانى، ج ۱ « نقباء البشر فى القرن الرابع عشــر» ص ۳۱۰ و ۳۱۱

انگلستان اراضی ایران را مفصّلاً مینویسد: آنگاه مؤلّف این تاریخ گوید:

« شكيب أرسلان در تعليقة خود بر كتاب «حاضِرُ العالَمِ الإسلامي» گويد: فكانَ هَذَا النِّدَآءُ مِنَ السَّيِّدِ الْحُسَيْنِيِّ مِنْ أَعْظَمِ أَسْبابِ الْفَتْوَى الَّتِي أَفْتاها فَكَانَ هَذَا النِّدَآءُ مِنَ السَّيِّة مُونَ وَ اضْطَرَّتِ الْحُكومَةُ الْفارسييَّةُ حُونَ وَاضْطَرَّتِ الْحُكومَةُ الْفارسييَّةُ حُونَ الْتِقاضِ الْعَآمَةِ إِلَى إِلْغَآئِهِ . \_ انتهى.

«این ندای بلند از این سیّد حسینی از بـزرگـترین علـل و اسباب فتوائـی بـود که آن امـام دربـارهٔ بطـلان امتیـاز تنبـاکو صـادر کـرد؛ و حکومـت ایـران از تـرس و دهشـت مخـالفت و تمـرد و درهـم شکسـتن عامّـهٔ مـردم حکومتـش را، مضطــر و مجبور به الغاء آن گردید .»

ولیکن علاّمه سیّد محسن عاملی گوید: «امام مجدّد شیرازی چون مطّلع بر اعطاء امتیاز به دولت بریطانیا شده بود، قبل از وصول نامهٔ سیّد فتوای خود را راجع به تحریم تنباکو صادر نموده بود.» و تمام متن را آن مرحوم نقل کرده است. او۲

۲- اینجانب در رسالهٔ جداگانه و مختصری که نوشتهام، دربارهٔ سیّد جمال الدیّن نظر خوشی ندارم؛ و او را مرد الهی نمی دانم. گرچه مسلّماً از نوابغ دهـر و از فلاسفهٔ عالی مقام بوده و در خطابه و عربیّت ممتاز بوده، و سعی وافری در تشکیل حکومت واحده و مرکزی برای مسلمین داشته است؛ ولی از این نمی توان اثبات معنویّت و حتّی اسلام او را به معنائی که متداول و معروف است نمود. و بالاخص از جواب خطابهٔ إرنست رنان برمی آید که: معتقد به نبویّت انبیاء و اتّصال به عالم غیب نبوده است. او گرچه میل به اتّحاد مسلمانان داشت، ولی در سایهٔ ریاست و حکم و محوریّت خودش. و به همین جهت کامیاب نشد، و در حال ذلّت و سرافکندگی در ترکیّه نزد سلطان عبدالحمید عثمانی جان سپرد. و از بسیاری از سخنان او مشهود است که: تجدد و تغییر اسلام را میخواسته است؛ نه فقط تجدد و تغییر مسلمین را. و آرزو می کرده است کسی پیدا شود و زنجیرهائی را که اسلام بر مسلمین به مسلمین را. و آرزو می کرده است کسی پیدا شود و زنجیرهائی را که اسلام بر مسلمین به

۱\_ «أعيان الشّيعة» ج ١٦، از ص ٢٧٧ تا ص ٢٨٣

آری، درست از زمانی که مسلمین شمشیر را غلاف نمودند، یعنی قرآن را در صندوق بستند، روزگار عزّت و سربلندی خود را مبدل به دوران ذلّت و سرافکندگی نمودند. قرآن است که می گوید:

التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُ وَ السَّاجِدُونَ الرَّاكِعُ وَ السَّاجِدُونَ الأَمْرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَ النَّاهُونَ عَنِ الْمُنكَرِ وَ الْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ وَ بَشَّرِ الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. \الْمُؤْمِنِينَ. اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ. اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ. اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُعْرِينَ اللْمُعْرُونَ اللَّهُ الْمُعْرِينَ اللْمُعْرِدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُعْرِدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرِدُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُعْرِدُ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُعْرِدُ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُونَ الْمُعْرِدُ اللْمُعْرِدُ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُعْرِدُونَ الْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمِنِينَ اللْمُعْرِدُونَ الْمُعْرِدُونَ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ اللْمُعْرِدُونَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُ

«بدرستی که خداوند از مؤمنین جانهایشان را و مالهایشان را خریداری کرده است که در مقابل آن به ایشان بهشت عطا نماید: بدینگونه که آنها در راه خدا دست به کشتار و قتال زنند؛ پس بکشند و کشته شوند. و این وعدهٔ حقّی است که خداوند بر ذمّهٔ خود در تورات و انجیل و قرآن نهاده است. بنابراین کیست که در وفای به عهد خود ، از خداوند بهتر و وفاکننده تر باشد؟!

بنابراین ای مؤمنین! بشارت باد شما را در این معامله و خرید و فروش که با خدا نمودهاید، و بدین قیمت و ارزش ثمنِ معامله که بهشت است، در مقابل دادن جانها و مالها! و این است فوز و نصیب عظیم.

آن مؤمنین کسانی هستند که به سوی خدا بازگشت نموده توبه می کنند،

 <sup>⇒</sup> بسته است بگسلد و مسلمین رها شوند. و ایس سخنان، جیز غرور و جهل و نابینائی در
 واقعیّات و حقائق ، محمل دیگری ندارد.

١\_ آيهٔ ١١١ و ١١٢ ، از سورهٔ ٩ : التّوبة

و عبادت خدا را بجای می آورند، و حمد و سپاس وی را می گویند، و در روی زمین به سیاحت و سیر در آیات آفاقیّهٔ او می پردازند، و رکوع و سجود او را انجام می دهند، و امر به معروف و شایستگی ها می کنند، و نهی از زشتیها و منکرات می نمایند، و حدود و قوانین خدا را پاسداری می کنند؛ و ای پیامبر! مؤمنین را بدین مواهب الهیّه بشارت بده!»

قرآن است که می گوید:

وَ لِلَّهِ الْعِزَّةُ وَ لِرَسُولِهِ وَ لِلْمُؤْمِنِينَ وَ لَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَيَعْلَمُونَ. (٢٠

«عزّت و استقلال و سربلندی اختصاص به خدا و رسول خدا و مؤمنین دارد ؛ ولیکن منافقین نمی دانند .»

چقدر خوب و عالی ، نیم تاج خانم رشتی، در وقتی که روسها در گیلان ریخته و عِرض و ناموس و مال و شرف آنها را مورد تجاوز قرار داده بودند خطاب به مردان نموده و سستی و تکاهل آنها را سرزنش، و به جهاد و دفاع دعوت می کند:

١\_ ذيل آيه ٨ ، از سورهٔ ٦٣: المنافقون

۲\_ قاضى قضاعى در شرح فارسى «شهاب الأخبار» كلمات قصار پيغمبر خاتم صلّى الله عليه و آله، در ص ٤١ به شمارهٔ ١٠٣ آورده است كه: «الْجَنَّةُ تَحْتَ ظِلالِ السَّيوفِ.

هست جنّت به زير سايهٔ تيغ شود از تيغ، آب زهرهٔ ميغ

«بهشت زیر سایهٔ شمشیرهاست.» یعنی بدان کافران را بسه اسلام خوانند. و بهترین همهٔ شمشیرها ذوالفقار أمیرالمؤمنین و امام المتقین علی علیهالسّلام بسود کسه خسدای تعالی از بهشت فرستاد. و چسون آن حضرت پای بداشت تا همه بگریختند و وی علیهالسّلام یک ذرّه روی بنگردانید و به ذوالفقار کافران را می کشت، از هسوا جسرئیل علیهالسّلام آواز داد کسه: لافتی إلاّ عَلیّ، لا سَیْفَ إلاّ ذوالْفِقار. و مصطفی علیهالسّلام گوید که: بازی حرام است الاً سه بازی کسه حق تعالی حلال کرده است: یکی تیرانداختن، دوم اسب تاختن، سوم با حلال خویش بازی کردن.»

شد پاره پردهٔ عجم از غیرت شما

اینک بیاورید که زنها رفو کنند

نـوحي ز نـو بيايد و طوفـان وي زنـو

تا لكّه هاى ننگ شما شستشو كنند

نسوان رشت، زلف پریشان گشاده مو

تشریح عیبهای شما مو به مو کنند

اندر طبیعت است که باید شود ذلیل

هـر ملّـتي كـه راحتي و عيش خو كننـد

مرد بزرگ باید و عزم بزرگستر

تا حلٌ مشكلات به نيروي او كنند

ایوان پی شکسته مرمیّت نمی شـود

صد بار اگر به ظاهر وی رنگ و روکنند

آزادیت به دستهٔ شمشیر بستهاند

مردان همیشـه تکیهٔ خود را بدو کننـد'

باری، چون سیّد جمال به لندن میرود، در آنجا در سینهٔ ۱۳۰۹ یک روزنامهٔ عربی و انگلیسی به اسم «ضیعاً و السخافِقین» تأسیس میکند. انگلیسها آنرا توقیف میکنند.

در این هنگام سفیر ترکیّه از طرف سلطان عبدالحمید وی را به ترکیّه دعوت می کند، و بین او و سلطان صمیمیّت و محبّت زائدالوصفی پیدا می شود. و سیّد دربارهٔ اتّحاد دول اسلامی کوشش فیراوان می کند و سلطان اجابت می کند. لیکن در عاقبت امر بین او و سلطان کدورت رخ می دهد؛ و در

۱\_ «كشف الغرور أو مفاسد السفور» يا «وظيفة زنان» تأليف مورخ شهير شيخ ذبيحالله محلاً تى، طبع ١٣٦٨ هجريّة قمريّه، ص ٢٥٨

سنهٔ ۱۳۱۶ یا ۱۳۱۵ در ماه شوّال بوسیلهٔ عمل جرّاحی که در حَنَک او به عمل آمد، یا بوسیلهٔ سمّی که به او خورانیدهاند، یا به موت حتف أنف (مرگ طبیعی) از دنیا رحلت نموده است. ۱

« سیر در اسلامبول با آنکه سفرهٔ طعامش بر روی میزی بلند و به طرز فرنگی چیده می شد و مهمانان او همه با کارد و چنگال غذا می خوردند، او میزبان، تنها با پنج انگشت صرف غذا می کرد؛ و وقعی به آداب و عادات زمان نمی نهاد.» ۲

از آنچه آوردیم به وضوح روشن است که مقصد انگلستان، تفرق و تشتت مسلمین است که به هر صورت و به هر شکل در هر زمان آن را عمل می کند. و سیّد جمال الدیّن این واقعیّت را به خوبی إدراک نموده بود و برای گریز از آن، جز اتّحاد مسلمین و تشکیل جبهههای حرب ـ در صورت ضرورت ـ برای حفظ کیان اسلام و برگردانیدن عزّت آنها را به کانون اصلی و محور حقیقی خویش، چارهای نمی دید.

بنابراین، آنچه امروزه در میان اقوام مختلف دائر است از رواج اندیشه قومیّت پرستی و ملیّتپرستی که به آن ناسیونالیسم گویند، در شکلها و قالبهای پان ایرانیسم، پان عربیسم، پان ترکیسم، و پان هندوئیسم و غیرها که در کشورهای اسلامی با وسوسهٔ استعمار و تبلیغ ایادی و بلندگوهای آنان ترویج می گردد، و هم چنین تشدید و تقویت نزاعهای مذهبی شیعه و سنّی، و ایضاً قطعه قطعه نمودن سرزمین اسلامی و کشور پهناور عثمانی بصورت کشورهای کوچک و رقیب با یکدیگر، همه برای مبارزه با آن اندیشه و فکر ریشه کن کنندهٔ استعمار، یعنی اتّحاد اسلام و به روی کار آمدن قرآن است.

۱\_ « شرح حال و آثار سیّد جمال الدّین اسدآبادی» برداشتی از ص ۵۳ تا آخر کتاب ۲\_ همان مصدر، ص ۸۲

در «أعيان الشّيعة» بعد از بحث مفصّل در هويّت و شخصيّت سيّد جمال الديّن اسدابادي، از قول شاگردش شيخ محمّد عبده نقل مي كند كه:

« أمّا مَقْصَدُهُ السّياسى اللّذي قَدْ وَجَّهَ إلَيْهِ أَفكارَهُ وَ أَخَدَ عَلَى تَفْسِهِ السَّعْىَ إلَيْهِ مُدَّةَ حَياتِهِ وَ كُلُّ ما أصابَه مِنَ الْبَلاَءِ أصابَه فسي سَبيلِه، فَهُو السَّعْىَ إلَيْهِ مُدَّةَ حَياتِهِ وَ كُلُّ ما أصابَه مِن الْبَلاَءِ أصابَه فسي مَلَى شُبونِها؛ حَتَّى تَلْحَقَ إلْهاض دُولَةٍ إسْلاميَّةٍ مِن ضَغْفِها وَ تَنْبيهُ ها لِلْقيمِ عَلَى شُبونِها؛ حَتَّى تَلْحَقَ الْأُمَّةُ بالأُمَم الْعَزيزَةِ، وَ الدَّوْلَةُ بالدُّولِ الْقَويَّةِ.

فَيَعُودَ لِلإِسْلامِ شَائُهُ، وَ لِلدّينِ الْحَنيفَىِّ مَجْدُهُ، وَ يَدْخُلَ فَيَ هَدَا تَنْكَيْسُ وَيَّةِ، وَ تَقْليْسُ ظِلِّهَا عَنْ رُءُوسِ تَنْكَيْسُ دُولُيةِ بريطانيا في الأقطار الشَّرْقيَّةِ، وَ تَقْليْسُ ظِلِّهَا عَنْ رُءُوسِ الطَّو آئِفِ الإسلاميَّةِ. وَ لَهُ في عَداوة الإنكليز شُئونٌ يَطولُ بَيانُها.»

« و امّا هدف و مقصود سیاسی سیّد که افکارش را بدان متوجّه کرده بود و کوشش دربارهٔ آنرا در مدّت حیاتش بر خود فرض و لازم شمرده بود و هر بلا و مصیبتی که بر او وارد شد، در این راه و هدف وارد شد، این بود که میخواست دولت اسلامی را از ضعفش رهانیده بر روی پایش قیام دهد، و دولت را بفهماند و آگاه کند که: باید بر شؤون خود قیام کند تا در نتیجه امّت اسلام به امّتهای عزیز و سرفراز برسد و دولت اسلام به دولتهای نیرومند و قوی ملحق شود.

تا این که اسلام به دوران شوکت و شأن از دست دادهٔ خود باز گردد، و دین

۱- «أعيان الشّيعة» ج ۱٦، ص ٢٦٤؛ و تمام مطالبی را که ما در اينجا راجع به روش سياسی سيّد جمال الدّين از شيخ محمّد عبده آورديم، همه را ميرزا حسين خان دانـش اصفهانی مقيم اسلامبول در مکتوب خود (در ص ٨٥ و ٨٦) که ملحق به شرح احوال و آثار سيّد (نوشتهٔ ميرزا لطف الله) شده است، به فارسی آورده و پس از آن گويد:

<sup>«</sup> امّا در اینکه آرزوی شهرت ذاتی و غرور نفس جبلّی، مدخلـی بـزرگ در ایـن حرکـات داشت، جای هیچ اشتباه نیست. سیّد همواره خـوش میداشت کـه بـا بـزرگـتر از خـود بیـاویزد، و با قوی تر از خود بستیزد.» ـ انتهی.

حنیف، مجد و عظمتش را باز یابد. و برای وصول به این هدف لازم بود که قدرت دولت بریتانیا را در اقطار و اکناف مشرق زمین واژگون کند و سایهٔ شومش را از سر طوائف اسلامیّه بر دارد و جمع نماید. و سیّد در عداوت با راه و روش انگلیسها داستانهائی داشت که شرح آن به طول می انجامد.»

باری، یکی از طرق بلکه می توان گفت: راه منحصر به فرد انگلستان در سیاست ایران و در سائر کشورها، بواسطهٔ افراد دست پروردهٔ خود برود در داخل کشور، به نام فراماسون؛ که در هر جا به تناسب اوضاع و محیط آنجا با عنوان آزادی همهٔ خرابیها را به بار می آوردند، و درست در خط تعلیم و مشی سیاست انگلستان قدم می نهادند.

در « تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس» گوید:

« آزادی در میان هر ملّتی که بروز کرد، آن ملّت را بـه خـون و آتـش کشید و هستی آنرا به باد داد، و چنان آشوبی در آن مملکـت پدیـد آورد کـه خـوب و بـد را به آتش بیداد خود سوخت. بدبختانـه ایـن آتـش بـه خرمـن مـا نـیز سـرایت کـرد و هستی ما را به باد داد.

یکی از اسباب مؤتّر نشر آزادی ـ برابری و برادری، مجامع سرّی فراماسون است. من در فصل شصتم (٦٠) شمّهای از تاریخ این مجامع سرّی را نوشتم.

از اوائل قرن نوزدهم، پای هر ایرانی متشخّص که به اروپا رسید، مخصوصاً به لندن، او را به این محفل سرّی دعوت کردند و امضاء گرفتند. و او را برادر و برابر خواندند و مهر کردند و دهانش دوختند. این آدم دیگر دلباخته آزادگان می شد و خود را مطیع و پیرو دستور آنها می دانست.

شاید یک روزی تاریخ صحیح این محفل که در ایران پیدا شده، از قلم یک دانشمند و متتبّع ایرانی نشر شود. ولی تا حال این موضوع در پردهٔ استتار

مانده، و گاهگاهی یک داستانهائی از آن نوشته می شود؛ ولی اصل موضوع دانسته نشده است. ۱

نمایندگان دولت انگلیس که در ایران ماموریّت پیدا می کردند، در همه جا از این برادران داشتند و به سراغ هم می رفتند و یکدیگر را پیدا می کردند، و با آنها سر و سِر داشتند و با هم رایگان بودند.

انگلیسها این محافل را نه تنها در ایران داشتند، بلکه در تمام ممالک آسیائی و آفریقائی و سائر جاها داشتند. مأمورین رسمی دولت انگلیس دیگر در این ممالک غریبه نبودند؛ برادران دلباختهٔ آزادی زیاد داشتند. و آنها انگلیسیها را دوست داشتند و آنها را غریبه نمی دانستند. همین که روبرو می شدند، یکدیگر را می شناختند و با هم رایگان می شدند...

باید گفت: بدون تردید یکی از اولین مبلّغین محفل فراماسونِ لندن بودند که در ایران محفل فراماسون را دائر کردند.

وقتی که انسان بطور دقّت اعمال و شرح حال رجال درباری فتحعلی شاه، محمّد شاه و ناصرالدین شاه را مطالعه میکند، میبیند تمام آنها مانند اشخاص فرسوده، بی حال و بی علاقه، مهمل و بیکاره هستند.

مثل این است که مقدرات آنها دست خودشان نیست. از خود اراده

۱- تا تاریخ نشر این مجلّد از مجلّدات « تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس» که جلد هفتم است و در سنهٔ ۱۳۵۵ هجریّهٔ شمسیّه مطابق با سنهٔ ۱۳۸۲ هجریّهٔ قمریّه میشود، کتاب مفصّلی طبق نوشتهٔ مؤلّف، انتشار نیافته بود؛ ولی در اوائل سنهٔ ۱۳٤۸ شمسیّه و مطابق با ۱۳۸۹ قمریّه کتاب مفصّلی در سه جلد قطور به نوشتهٔ اسمعیل رائین در تحت عنوان: «فراموشخانه و فراماسونری در ایران» به توسّط مؤسّسهٔ انتشارات أمیرکبیر منتشر شده است.

<sup>(</sup>تعلیقه) A. Diplomatistin the East. By Sir Arhur Hardinge p ۷۷ \_۱

ندارند . اینها نیستند که صاحب مملکت ایران هستند. ایران صاحب دیگر دارد که غیر از شاه و صدر اعظم است.

وقتی که می دیدند در یک روزی اعتماد الدّوله را که یگانه مرد توانای ایران است، در یک روز باتمام اعوان و انصار و اولادش نیست و نابود می کنند، آن وقت بجای او میرزا شفیع را می نشانند ؛ رجال دربار در فکر فرو می روند : این شاه نبود او را برد و دیگری را آورد.

وقتی که میرزا أبوالقاسم قائم مقام را نمیگذارند یک سال صدارت کند و حاجی میرزا آقاسی را چهارده سال در صدارت حفظ میکنند، پیداست که کار، کار شاه نیست.

هم چنین میرزا تقی خان أمیرکبیر را با آن قدرت و توانائی از بین میبرند و میرزا آقاخان نوری را در مسند صدارت مینشانند، همه می فهمند که کار شاه نیست. این دست دیگری است که میرزا تقی خان را می کُشد و میرزا آقاخان را بجایش می نشاند.

آن تشریفاتی که برای دخول به محفل فراماسون [ترتیب] دادهاند، هر تازه وارد از مشاهدهٔ آن تشریفات مات و مبهوت می شود. اختیار از کف و خارج است. خود را در مقابل چیزهائی مشاهده می کند که از خود بی خود می شود و در این وقت است که از او قول و قرار می گیرند و تا آخر عمر به آن محفل خود را بسته می بیند و برگشت برای او نیست، و اوامر آن بدون چون و چرا باید اجرا شود تا به بهشت موعود که آزادی تام و تمام سکنهٔ جهان در آن است برسند. آن وقت است که آزادی برادری و برابری تمام روی کرهٔ زمین را خواهد گرفت...» آن

۱٦٧

١ ـ اگـر كسـي مـي خـواهـد اطّ لاعـات زيـاد بـدسـت آورد، بـه كـتـابـي كــه در زيـر ك

آنگاه پس از شرح مفصّلی راجع به خرابی و تباهی امور فرانسه بدست انگلیسها قبل از انقلاب، در اثر افراد فراماسون تربیت شده و دست پرورده خود در داخل فرانسه، که چنان اوضاع را در هم ریختند تا به نام آزادی و انقلاب، فرانسه را از پا درآورند و یگانه رقیبشان را در اروپا از حیثیّت ساقط کنند و بالأخره همین کار را هم کردند، چنین می نویسد:

« تاریخ ایران نیز در نیمهٔ اخیر قرن سیزدهم هجری قمری می توان گفت: درست نظیر تاریخ کشور فرانسه در نیمهٔ اخیر قرن هجدهم است.

در ایران هم بعد از یک سلطنت طولانی قریب پنجاه سال که ناصرالدین شاه مانند لوئی پانزدهم سلطنت کرد؛ دشمن ایران هم، همان دشمن فرانسه بود. ایّام سلطنت ناصرالدین شاه نیز به عیش و شادمانی برای شاه گذشت.

تمام افغانستان ، نیمی از سیستان و نیمی از بلوچستان در ایّام همین شاه در نتیجهٔ دسائس دولت انگلیس از ایران مجزّی شد. وقتی هم که ناصرالدیّن شاه درگذشت، یک ملّت عقب ماندهٔ فاقد هر نوع وسائل تمدّن و ترقی باقی گذاشت.

در مدت ایس پنجاه سال دو همسایهٔ مقتدر ایران نگذاشتند قدمی برای ترقی ایران برداشته شود. هسر کس آمد به فکر ترقی ایران افتد، به او فرصت نداده از بین بردند. کسانی بسر ایران حکومت کردند که دست نشاندهٔ خودشان بودند. فقط در سالهای اخیر سلطنت ناصرالدین شاه بود که شاه و صدراعظم متوجّه شدند سرکار آنها با چه شیّادانی است. هر کس را که میشناختند از دربار

Roman Catholicism and Freemasonry. by Dudley wright London ۱۹۲۲ (تعلیقه)

۲\_ « تـاریخ روابط سیاسـی ایـران و انگلیـس» در قــرن نوزدهــم میــلادی» ج ۷، ص ۲ و ص ٤

<sup>←</sup> نوشته می شود رجوع کند:

راندند. محافل آنها را بستند. به فتنه جویان دیگر راه ندادند. ولی عمر این مدر ا مدرت بسیار کوتاه بود؛ در همین ایّام کوتاه بود که ناصرالدیّن شاه با تیر میرزا رضا کرمانی به تحریک سیّد جمال الدیّن درگذشت.

بعد از ناصرالدین شاه سلطنت به کسی رسید که از همه بی حال تر بود، و در عزم و اراده ضعیف تر، نسبت به سلطنت و مملکت بی علاقه تر، اهل بذل و بخشش، و در خرج کردن بی اختیار بود. در سلطنت چنین پادشاهی هیچ نوع اصلاحی در امور مملکت ممکن نیست...

همان محافل و مجامع، اسباب هرج و مرج و فتنه و فساد را در ایران فراهم کردند. این آشوب را نهضت ملّی خواندند. انقلاب مصنوعی به وجود آوردند که روح ملّت ایران خبر نداشت.

نام این آشوب را باید آشوب فتنه انگیزان نامید که محافل سری ایران به سود لُـژْ نشینان سواحل رود تایمٔز برپا کردند، که روسها را ترسانده از نفوذ انگلیسها در ایران بر حذر کنند.

گلّهوار ریختن به سفارت انگلیس، مهاجرت ساختگی به قم که جُرج چرچ چرچیل هم در لباس زهد و تقوی به نام آخوند طالقانی در این سفر همراه بود.

من این داستان را که چگونه بوده، در فصل جداگانه شرح خواهم داد.

این محافل را ناصرالدین شاه بعد از بلوای رژی در ایران بست ، و پیروان آن را بکلّی متفرّق کرد . در زمان او دیگر کسی جرأت اظهار این حرفها را نداشت. اگر پیروانی از این محافل بودند ، بکلّی مخفی بودند . ولی در زمان مظفّرالدیّن شاه مخصوصاً بعد از عزل أتابک به قم این محافل باز رونقی گرفت ؛ ولی بسیار سری ولی جدی.

چـون کـه زمینـه بـرای آشـوب بـه واسـطهٔ ضعـف دولـت و آزادی خواهــی أمیناللاّوله و سرکار آمدن میرزا أبوالقـاسـم خـان ناصـر المـلک کـه خـود یـکـی از

ارکان فراماسون ایران بود ، محفل حضرات از نو دائر گردید ؛ اوضاع و احوال برای تبلیغات آنها فراهم آمد .» ا

« دولت انگلیس هر وقت خود را در خطر روس می دید، به وسائل دیگر از آن جلوگیری می کود. در جنگ کریمه کمک انگلیس، فرانسه بود. در ۱۸۷۸، کنگرهٔ برلن به داد انگلیس رسید. در سال ۱۹۰۶، ژاپون بود که خطر روس را از سر انگلیسها رهائی داد، و دست انگلیس را آزاد گذاشت که به نفوذ روسها در ایران خاتمه دهد ؛ أتابک را ذلیل کند و دولت ایران را دست بگیرد.

بساط سلطنت آل قاجار را برای همیشه برچیند. بساطی در سرتاسر ایران پهن کند که ملّت ایران هرگز روز خوش نبیند. بساطی که گسترده شده، همان بساطی است که متجاوز از چهل و پنج سال است در ایران پهن شده است. ملّت ایران کی و چه زمان از این دام رهائی یابد، خدا عالم است!

مُلک ایران باید رنج و عذاب صبر و شکنجهٔ آنرا تحمّل کند، تا دستی از غیب بیرون آید و کاری بکند. چه خوش گفته است: آزادی سمّ مهلک انگلستان است.»

تاریخ نشر این گفتار طبق ورقهٔ اول عنوان کتاب، ۱۳۵۰ هجریّهٔ شمسیّه و تاریخ کتابت آن ۱۳۲۸ است، که درست از روی کار آمدن رضا خان ـ که مستقیماً با کودتای نرمان وزیر مختار انگلیس توسیّط سیّد ضیاء بود \_ چهل و پنج سال می گذرد. زیرا کودتا در سوّم حوت (سوّم اسفند) ۱۲۹۹ هجریّهٔ شمسیّه واقع شد (و در تاریخ به کودتای نرمان معروف است) و آن تاریخ بر حسب تاریخ اسلامی که تاریخ قمری است ، در ۱۳٤۱ هجریّهٔ قمریّه می باشد.

۱ - « تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس» محمود محمود ، ج ۷ ، ص ۳۸ تا ص ٤۱ - « تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس» محمود محمود ، ج ۷ ، ص ۶۲۵ - « ممان مصدر ، ج ۲ ، ص ۶۲۵

ولیکن للّه الحمد و له الشّکر در تاریخ بهمن ماه ۱۳۵۷ هجریّهٔ شمسیّه مطابق با ربیع المولود ۱۳۹۹ هجریّهٔ قمریّه که دوازده سال از تاریخ نشر کتاب گذشت، با قیام و اقدام ملّت مبارز و سخت کوش و مسلمان ایران، آن بساط استعمار برچیده شد و محمّد رضاخان پسر رضاخان از ایران فرار کرد؛ و آن سبو بشکست و آن پیمانه ریخت. و از تحمّل رنجها و مصائب و مشکلات و کشته شدن صدها هزار فرد ایرانی برای به ثمر رسانیدن انقلاب، توسّط رژیم طاغوتی شاه و توسّط رژیم صدّام عَفلقی در جنگ تحمیلی نتیجهٔ مطلوب بحول الله و قوّته حاصل است. ولی بر عهدهٔ مردم مسلمان ایران است که با شکر و سپاس ایرد منّان پیوسته سجدهٔ شکر بجای آورند، و دست از انتقاد و هرزهگوئی بردارند. نقاط مثبت حکومت را تقویت کنند؛ و نقاط مثفی آنرا ترمیم، و در صدد اصلاح برآیند. زیرا که بحمدالله اینک خانه خانهٔ خودشان است. و بر هر فرد غیرتمند از اوجب واجبات است که خانهٔ خود را که محل نگهداری ناموس اوست حفظ کند و از دستبرد اجانب مصون نگهدارد.

لَئِن شَكَرْثُمْ لأزيدنَّكُمْ وَ لَئِن كَفَرْثُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدٌ. ا

« و سوگند به خدا اگر در مقام شکر و سپاس برآئید من نعمتم را بر شما زیاد می کنم؛ و اگر کفران نعمت کنید بدانید که انتقام و پاداش من عذابی بس سخت و شدید خواهد بود.»

تبعیّت از ولایت فقیه لازم ، و حضور در نماز جمعه واجب ، و حفظ و نگهداری حکومت اسلام از اهم فرائض است.

باری، نویسندهٔ « تاریخ روابط» در مقدّمات سلطنت پهلوی گوید:

«در این تاریخ میرزا أبوالقاسم خان قره گوزلو ناصر المُلک نائب السّلطنه

١- آيةً ٧، از سورة ١٤: إبراهيم: وَ إِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكُمْ - الآية.

بود؛ کسی که در انگلستان درس سیاست را آموخته و در همان مکتب که **لُـرْد کُرْزُن** معروف، درس تزویر و نیرنگ خوانده بود، ایـن نـیز از همان مکتب تصدیـق داشت.

کسانی که در آن ایّام و آن روزها با این شخص سر و کار داشتند، می دانند چه سلیقهٔ مخصوصی داشت؛ بخصوص از آن کسانی بود که در همان اوقات صحبت از ساختن راه آهن در ایران می نمود، منتهی جسارت و جرأت دیگران را نداشت که به این نغمه دست بزند.»

لرد كرزن در آن زمان، وزير امور خارجهٔ انگلستان بود. و با ايرانی و اسلامی عداوت داشت ؛ نه به جهت آنکه تابع مسيح و مرد مسيحی است، زيرا اين گونه افراد اصولاً دين و مذهبی ندارند، بلکه چون مانند گلادستون نخست وزير اسبق انگليس ، يكه تاز معرکهٔ سياست بود و به خوبی واقف بود که: اسلام است که از نفوذ و عمل آنها در کشورهای مستعمره جلوگير است.

آنها با سابقهٔ سیصد سالهٔ استعماری خود، دریافته بودند که راه نفوذ و نگهداری از مستعمراتشان آسان است، ولی با کشورهای اسلامی این کار دچار برخورد با سد و مانع می شود؛ و چه در ابتدای نفوذ و جنگ و چه در دوران نگهداری، آیات قرآن که برنامهٔ عمل مسلمین است راه عمل را بر آنها می بندد. فلهذا همانطور که گرگ دشمن چوپان است زیرا مانع دریدن و بردن و کشتن و خوردن گوسپندان است؛ ایشان نیز دشمن قرآن بودند، خواه خودشان مسیحی و صهیونیزم مسلک باشند و یا یهودی و صهیونیزم و یا اصولاً عقیده و مسلکی نداشته باشند.

در دوران کرزن بقدری فشار بر ملت و دولت اسلام سخت بود که

۱\_ «تاریخ روابط سیاسی ایران و انگلیس» ج ۸، ص ۲۳۶

رجال سیاسی و مؤمن و متعهد را خسسته و فرسوده نموده بود، و قدرت عمل آنها را برده بود و سوهانشان را کُند و شمشیرشان را در غلاف کرده بود. ۱

در زمان نخست وزیری میرزا حسن خان مشیرالد وله که از رجال پاک و متعهد و خوش فکر ایران محسوب است، و چون در تحت اوامر آنها نبود و دستوراتشان را اجرا نمی کرد، به آسانی از سفارت انگلیس برای او یادداشتهائی می آوردند و او ناچار به استعفا شده ، و کابینهٔ دیگری روی کار می آمد و اوامرشان را عمل می کرد ؟ یک روز مشیرالد وله به وزیر مختار انگلیس

۱- اگر کسی میخواهد درست از جریانات و اوضاع داخلی کشور ایسران و مقدار تسلّط انگلستان در امور این سرزمین و ایجاد آشوبها اطّلاع کافی داشته باشد، به سه مجلّد کتاب حسین مکّی در اوضاع ایران در آن دوره که جلد اول آن به عنوان «کودتای ۱۲۹۹» و جلد دوم آن به عنوان « مقدّمات تغییر سلطنت» و جلد سوم آن به عنوان « انقراض قاجاریّه و تشکیل سلسلهٔ پهلوی» و همهٔ این سه جلد « تاریخ بیست سالهٔ ایران» را عنوان دارند؛ و همچنین به « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» تألیف حسین مکّی و ایضاً به کتاب « تاریخ مختصر احزاب سیاسی ـ انقراض قاجاریّه» تألیف ملک الشّعراء بهار مراجعه کند.

این حقیر در چهل و چهار سال قبل که در حوزهٔ علمیّهٔ قم درس میخواندم، ایس کتب را از حضرت آیةالله العظمی آقای حاج سیّد أحمد شبیری زنجانی رضوانالله علیه توسیّط آقازادهٔ عزیزشان که از اعز احبّه و سروران حقیر هستند: حضرت آیةالله حاج سیّد موسی زنجانی أدامالله أیّام برکایّه و جعَله ذُخرًا لَنا و لِلمُسلمین به عنوان امانت گرفتم و بطور کامل مطالعه نموده مسترد داشتم.

۲\_ هـر جـا در تـاريخ چشـممان بـه مشـيرالدّوله ميخـورد، بـه امــانت و درســتي و رأى صائب ميخورد. او صـاحب كتـاب «ايـران باسـتان» اسـت كـه در سـه مجلّـد و مفصّـل اسـت، و صاحب كتاب «ايران باستاني» كـه در يـک جلـد و نسـبت بـه آن مختصرتـر اسـت. او و بـرادرش آقا ميرزا حسينخان مؤتمن المُلک پيرنيا كه نيز به صـداقـت و امـانت و خوشفكـرى و تـديّن ⇔

#### در ایران نوشت:

«این حقیقت را ناچارم به شما تذکّر دهم که: اگر قدرت عظیم بحریّهٔ انگلیس را از پشت سر شما بردارند، و قوهٔ ضعیف کشور ایران را هم از من بگیرند، و آن وقت شخصیّت مشیرالدّوله و مارلینگ را در دو کفّهٔ ترازو گذارند؛ معلوم نیست که سنگینی کفّهٔ ترازو به طرف شما متمایل شود. بنابراین شخص مشیرالدّوله به شخص مارلینگ اجازه نمی دهد که شما چنین رفتار خشن و یر شدّت را داشته باشید!»

وزیر مختار بودن مارلینگ و نرمان کودتاچی و برچیدن اساس سلطنت قاجار و روی کار آوردن خاندان پهلوی و اجراء مقاصد شوم انگلیس به توسّط رضاخان ، همه در زمان لرد کرزن بوده است .

در کتاب « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» تألیف حسین مکّی آورده است که : « لرد کرزن وزیر خارجهٔ انگلیس گفته است : در حقیقت و واقع امر، ایران بایستی همیشه مقدرات و سرنوشت خویش را با کمک و مساعدت ما تعیین نماید.» ۲

و ایضاً در ضمن نطق لـرد كـرزن وزیـر خارجـهٔ انگلیـس آورده كـه او گفتـه است كه:

« ولى اگر از طرف ديگر، يارلمان ايران از تصويب قرارداد [ قرارداد اوت

 <sup>⇒</sup> مشهور است، در دورههای بسیاری ، از رجال سیاسی و پاکدامن ایران محسوب می شدند
 و در مقام وزارت و یا وکالت بودهاند.

۱\_ مجلَّهٔ «خواندنیها» شمارهٔ ۱۰ ، سال ۳۹ ، شنبه ۲۷ آبان ماه ۱۳۵۷ شمسی

۲\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» تألیف حسین مکّی ، طبع دوّم ، در دوجای کتاب : اول در ص ۱۱ ، و دوّم در ص ۱۲۵ ضمن نطق لرد کرزن

۱۹۱۹] امتناع ورزد، دولت ایران بایستی راه خویش را در پیش گیرد.» ا

أقولُ: این نطق کرزن در ۱۷ نوامبر ۱۹۲۰، برابر با ۲۵ آبان ۱۲۹۹ ایراد شد. و چون از طرف أحمد شاه که شاه ایران بود، قرارداد امضا نشد لذا بوسیلهٔ یادداشت سفارت انگلیس، کابینهٔ مشیرالد وله استعفا داد و کابینهٔ سپهدار تنکابنی پیش آمد. و بعد از سه ماه از نطق گذشته، یعنی در سوم حوت ۱۲۹۹، کودتای نرمان انگلیسی وزیر مختار انگلیس در طهران به نام کودتای سید ضیاءالدین و رضاخان قزاق که میرپنج بود واقع شد.

«و امروز در مملکت ما اصل اسلامیّت اقوی است. زیرا یک مسلمان حقیقی تسلیم نمی شود مگر اینکه حیات او قطع شده؛ و برای جلب این قبیل از مسلمین است که دول مسیحی در پایتختهای خود مسجد بنا می نمایند.

ولی یک متجـد سطحی و بی فکـر را می تواننـد بـه یک تعـارفی تســلیم نمایند.»»۲

و نیز گوید: «پس از نهم آبان ۱۳۰۶ که در کابینهٔ مستوفی الممالک، مجلس، قاجاریه را از سلطنت خلع کرد، صاحب منصبان مهم در طهران با هم قرار گذاشتند که به مجرد اجازهٔ شاه، حکومت را واژگون کنند و برادر شاه (سلطان محمود میرزا) هم به طهران آمده بود و مقد مات کار بتمام معنی تمام بود، و اگر طهران در این امر پیشقدم می شد بدون شک سائر ولایات هم تبعیت

۱\_ همان مصدر، ص ۱۲۳ و ۱۲۶

۲\_ همان مصدر، ص ۱٦٣ و ١٦٤

مي کر دند.

احمد شاه که در خارج بود باز مخالفت نمود و اجازه نداد، بطوری که بسیاری از هواخواهان او عصبانی شدند. ولی مراسلهای از این پادشاه در دست آمد که جریان امور را توضیح میدهد و برای مخالفین راه اعتراضی نمیگذارد؛ و چنین مینویسد:

مملکت ایران، چون مریضی است که ضعف ناخوشی طولانی او را از پا درآورده است. این مریض، نیازمندی به استراحت و آسایش داشت. و حتّی دوستان من که هیچوقت آنها از یاد من نمیروند؛ آنها ایرانی پاک و آزادی طلب واقعی بودند، به من پیشنهاد کردند با قوهٔ قهریّه به مملکت مراجعت نمایم و وسائل آنان را هم ظاهراً حاضر نموده بودند.

من پس از مطالعهٔ کامل، صلاح مملکت را در مراجعت خود ندانستم؛ زیرا این مراجعت باید به زد و خورد انجام می گرفت و دودستگی پیش آمد می نمود و دامنه پیدا می کرد. زیرا امور داخلی ایران به تنهائی حل اشکال را نمی کرد. و من هم مایل به هیچ قسم رفع مشکل سیاسی نبودم. بنابراین، خونریزی بیفائده و رفتن یک نفر و آمدن نفرات دیگری را ایجاب می نمود.

با اظهار امتنان از این دوستان، به آنها نصیحت دادم: فداکاری نموده، برای خاطر مملکت از هر پیش آمدی که منتهی به اغتشاش داخلی بشود خودداری کنند.

البتّه کسی نمی تواند نسبت ترس به من دهد؛ زیرا این زد و خورد و قیام مسلّح در غیاب من انجام می گرفت. ا

چون آتاترک رئیس دولت جدید ترکیّه، أنوشیروان سپهبدی را که سفیر

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» ص ۲۱۳ و ۲۱۶

ایران در آن کشور بود احضار کرد و با او برای احمد شاه پیغام داد و دعوت کرد که از که به ایران برگردد و از کُردهای ترکیّه و ایران قوای کافی در اختیار او بگذارد که از مغرب ایران به مقر سلطنت خود مراجعت کند، أحمد شاه در جواب می گوید:

«از طرف تشکّر کنید! سپهبدی اظهار میکند: اینکه جواب نشد! اعلیحضرت! دعوت را قبول میکنید یا خیر؟!

شاه می گوید: این در قاموس سلسلهٔ ما نبوده که اجداد من با کمک یک کشور خارجی تاج و تخت خود را بدست آورده و یا حفظ کرده باشند و این ننگ را برای من به ارث گذارده باشند. فقط از طرف تشکّر کنید و بگوئید: قبول نکرد. و به سپهبدی می گوید: من اگر می خواستم با وسائل غیر مشروع به ایران مراجعت کنم، تسلیم انگلیسها می شدم و به آنها در مقابل تقاضاهایشان سر فرود می آوردم.»

محمّد علی شاه مخلوع چندین بار برای فرزندش کاغذ نوشت و از او خواسته بود که در امور مملکت دخالت کند. و حتّی در سفر اول سلطان أحمدشاه به اروپا همین که شاه ایران به اسلامبول میرسد، محمّد علی میرزا در اولین ملاقات با فرزند خود مذاکره، و بالأخره خواهش می کند که: در دو مورد بخصوص، نصائح و تقاضای پدر خود را قبول کرده به انجام آن اقدام نماید. و آن دو مورد عبارت از این بوده که اولاً: نسبت به همسایهٔ جنوبی رویّهٔ ملایمی پیش گرفته، در انجام پارهای از تقاضاهای آنها اقدام نماید. ثانیاً: در امور جاریهٔ کشور مداخله نموده و در تمام موارد و قضایا نظریّهٔ خویش را عملی سازد.

ولی سلطان أحمد شاه زیر بار نرفته، در پاسخ اظهار داشته بود که: قانون اساسی به من چنین اختیاری نداده، و من جز صورت تشریفات چیز دیگری

۱\_همان مصدر، ص ۲۱۵

نمى توانم باشم.

بالأخره محمّد على ميرزا خود را ناگزير مى بيند كه اين را با مرحوم احتشام السّلطنة سفير كبير ايران در دربار عثمانى در ميان نهد، و او را واسطه قرار دهد كه از جانب خود با فرزند خويش سلطان أحمد شاه در دو مورد سفارش كرده، وارد مذاكره شود و به هر نحوى كه ممكن است انجام آنرا خواستار گردد.

سلطان أحمد شاه نيز به احتشام السّلطنه در حضور پدر خود محمّد على ميرزا پاسخ مي دهد:

قانون اساسی به منزلهٔ گنترات نامهای است بین دو نفر؛ و این کنترات نامه را من تنظیم نکردهام و شما آنرا امضاء کرده، که اجرا نمائید!

من فعلاً در مقابل امر انجام شدهای واقع شدهام؛ نمی توانم از این کنترات و موادی که در آن ذکر شده، کوچکترین تخطی را بنمایم. بدین معنی که قانون اساسی مملکت کنترات نامهای است بین ملّت و شاه.

من وقتی به سلطنت رسیدم در مقابل امر انجام شدهای واقع شده نمی توانم آنرا قبول نکرده، زیر آن بزنم. اگر این قانون در زمان من تصویب شده بود، من آنرا با این کیفیّت امضا نمی کردم، و حقوقی برای خود قائل می شدم. حالا هم اگر در قانون اساسی تجدید نظر شد و به من ملّت ایران اختیاراتی داد، البتّه مداخله خواهم کرد. و الا بهیچوجه حاضر نیستم که بر خلاف قانون اساسی کوچکترین اقدام و کمترین تخطی را بنمایم.

و امّا در مورد طرز رفتار و سلوک من با انگلیسها و سائر همسایگان، هرچه را مصالح مملکت اقتضاء نماید عمل خواهم کرد، و لو اینکه به برکناری من از سلطنت یا به انقراض سلسلهٔ قاجاریّه تمام شود. ا

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» ص ۲۱٦ و ۲۱۷

«« و این مسأله به خوبی میرساند که سلطان أحمد شاه نسبت به قانون اساسی مملکت، فوق العاده با نظر توقیر و احترام مینگریسته و هرگز حاضر نبوده است که کوچکترین اقدامی بر علیه آن کرده باشد.» ا

در اواخر عهد سلطنت او بالاخص در سفرهائی که به خارج بنا بر الزام و اجبار رفته، جرائد و روزنامهها به تحریک ماسونیهای انگلیسی، علیه او تهمتها زدند و نارواها گفتند. و آن سلطان پاکدامن مظلوم از ساحت این افتراءها مصون بوده است.

در تاریخ زندگانی سیاسی او نیز آورده است:

«عارف قزوینی کینهٔ دیرینه با قاجاریه داشته است. و لذا با تبلیغات زهراً گین علیه سلطنت أحمد شاه و ایجاد نمایشنامهها و کنسرتها با اشعار دروغین که خود می سروده است و بر نفع سردار سپه تبلیغ می کرده است، نقش مهمی را ایفا کرده است.

عارف قزوینی مبتلا به افیون بوده، و در إزاء این کمکها که به رضاخان کرد بنا شد تا آخر عمر هر ماهی حقوق یک سروان به او بدهند، و او همدان را انتخاب نموده بدان صوب رفت. و تا آخر عمر چنان از کردهٔ خود پشیمان بود که حد نداشت، و بالأخره با فلاکت و بدبختی در آنجا جان داد.

عارف، اشعاری بر علیه أحمد شاه گفته است که ما چند بیت از آنرا ذکر می کنیم:

به مردم این همه بیداد شد ز مرکز داد

زدم تیشه بر این ریشه هر چه باداباد

۱\_ همان مصدر، ص ۲۱۸

پس از مصیبت قاجار عید جمهوری

يقين بدان بود امروز بهترين اعياد

خوشم که دست طبیعت گذاشت دردربار

چراغ سلطنت شاه بر دریچهٔ باد

تو نيز فاتحة سلطنت بخوان عارف

خداش با همه بدفطرتی بیامرزاد

و همچنین غزل زیر از اشعار کذب و معروف اوست:

سوى بلبل،دم گل باد صبا خواهد برد

خبر مقدم گل تا همه جا خواهد برد

مـژده ده مـژدهٔ جمهوری ما تاهمه جلی

هاتف غيب به تأييد خدا خواهد برد

سر بازار جنون، عشق شه ایران را

در ارویا چه خوش انگشت نما خواهد برد

کس نیرسید که آن گنج جواهرکز هند

نادر آورد ، شهنشه به چه جا خواهد بود؟

تـا که آخوند و قجر زنده در ایرانند این

ننگ را کشور دارا به کجا خواهد بود؟

زاهد ار خرقهٔ سالوس به میخانه بَرَد

آبروي همه ميكدهها خواهد برد

شیخ طرار به تردستی یک چشم زدن

اثر از مصحف و تسبیح و دعا خواهد برد

تاج كيخسرو و تخت جم اگــر أبروئــي

داشت آن آبرو این شاه گدا خواهد بود

باد سردار سپه زنده در ايران عارف

کشــور رو به فنــا را به بقا خواهد بـــرد»`

و حقیر گوید: از اشعاری که در «دیوان ایرج میرزا» مذکور است و روابط او را با عارف قزوینی میرساند که با یکدیگر در نهایت صمیمیّت بودهاند، می توان به درجهٔ فساد اخلاق عارف در حد اعلای از فساد پی برد.

و هم چنین آمده است که: «چون انگلیسها پیشنهاد کردند راهآهن را از جنوب تا بندر جَز (گز) بکشند، او مشروحاً معایب این راه را تذکّر داد و گفت: مصلحت راهآهن ایران، شرقی به غربی است، و به تجارت هند به ایران و سواحل مدیترانه، و ترانزیت ایران کمک میکند؛ ولی راهآهن جنوب به شمال فقط جنبهٔ نظامی و سوقالجیشی دارد و بر مصلحت ملّت ایران نیست. و من نمی توانم پول ملّت را گرفته و یا از خارج وام بگیرم، صرف راهآهنی که فقط جنبهٔ نظامی برای انگلیسها دارد بکنم.

وزیری که واسطه و حامل پیغام بود به سلطان أحمد شاه عرض می کند که : با این صراحت هم نمی شود به وزیر مختار انگلیس جواب یأس و منفی داد! خوب است یک قدری ملایمتر جواب داده شود.

سلطان أحمد شاه قدری تأمّل کرده ، سپس در جواب می گوید: آقا! آنها، هم من و هم تو را بهتر از خودمان می شناسند ؛ اگر غیر از این جواب داده شود خواهند فهمید که به آنها جواب دروغ داده ایم . بهتر این است که به همین صراحت گفته شود که من با این نقشه هیچگونه موافقت ندارم.» ۲

و ایضاً در تحت عنوان اینکه: « چرا سلطان أحمدشاه با ترور کردن رضاخان مخالف بود؟» چنین آورده است:

111

۱ و ۲\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» ص ۲۲۲ تا ص ۲۲٦ و ص ۲۸۶

«بیش از دو سه ماه به انقراض سلسلهٔ قاجاریّه و جلسهٔ نهم آبان ۱۳۰۶ نمانده بود. سلطان أحمد شاه در سویس بسر میبرد. یکی دو نفر از نزدیکان و منسوبان وی که قصد عزیمت به ایران را داشتند به منظور خداحافظی نزد سلطان أحمد شاه رفته، اظهار داشتند که میخواهیم به ایران مراجعت نمائیم؛ اجازه می فرمائید؟!

در ضمن این ملاقات گلایه از طرفین شروع شد. شاه از آنها گله کرد: چرا کمتر نزد من می آئید؟! آنها به قسمی دیگر گله کردند.

شاه در حالی که اشک از گوشـهٔ چشـمانش جـاری بـود اظـهار داشـت: حـق دارید پیش خودتان اینطور فکر کنیـد کـه سلسـلهٔ قاجاریّه را مـن منقـرض خواهـم کرد، و من باعث بدبختی دودمان قاجاریّه شدهام.

ولی این فکر و نیّت را تا موقعی می توانید داشته باشید که موقعیتی نظیر موقعیت من نداشته باشید! ولی اگر به جای من بودید، تصدیق می کردید که هرچه من کردهام به صلاح ملّت و مملکت و خانوادهٔ قاجاریّه کردهام.

یکی از آنها جواباً در لفافه اظهار داشت که: شما خودتان وسائل انقراض را فراهم میکنید! اگر اجازه داده بودید، کلک رضاخان را کنده بودند؛ دیگر امروز دچار این همه مشکلات نبودیم!

شاه حرف او را قطع کرده، اظهار داشت: اگر به فرض رضاخان را کشته بودیم، رضاخان دیگری برای ما می تراشیدند! اگر رضاخان کشته شده بود، فوراً رضاخان دیگری با هزار درجه شدّت برای ما می تراشیدند؛ و در اطراف کشته شدن رضاخان هم برای ما چیزها می گفتند و همه جور نسبتی به ما می دادند.

پس صلاح ما نبود که راضی شویم رضاخان را ترور یا معدوم کنند.

یکی دیگر از آنها اظهار داشت: کار مشکلی نیست. ما روابط شما را با

انگلیسها التیام میدهیم، در این صورت مراجعت شما به ایران اشکالی نخواهد داشت!

شاه بدون تأمّل در جواب گفت: اگر شما بدانید که تقاضای آنها چیست هرگز چنین پیشنهادی را نمی کردید! من اگر تسلیم آنها بشوم در هر صورت نقشهای که طرح شده عملی می شود، با این شرط که کلیّهٔ تقاضاهای آنها عملی می شود منتهی با دست من. و در این صورت من مفتضح و بدنام خواهم شد، و رضاخان جنّت مکان.

بگذارید خود رضاخان نقشهٔ آنها را عملی نماید؛ در این صورت بالأخره او رسوا و مفتضح خواهد بود، و من جنّت مکان. قضاوت این امر هم با تاریخ است که گذشته را دیده و آینده را خواهد دید، آن وقت هر دو را با هم سنجیده، قضاوت خواهد کرد. فعلاً از من جز تسلیم مقدرّات گشتن کار دیگری ساخته نیست.

و اگر خانوادهٔ قاجاریه هم منقرض می شوند بشوند، ولی من موجبات بدبختی کسی را فراهم نیاوردهام. و حاضر نیستم بهیچوجه تسلیم ارادهٔ دیگران بشوم، و تا دنیا باقی است و نامی از تاریخ برده می شود، به بدنامی نام خود را ثبت نمایم؛ حالا هر که هرچه تصور می کند بکند.

اگر نسبت جبن و ترس به من میدهند بدهند؛ نسبت خیانت به من نمیدهند. باز این خود یک خوشبختی است برای من و برای خاندان من!» ا

«گویا روی همین سوابق بوده که پُوانگاره رئیس جمهور اسبق فرانسه که با أحمد شاه خیلی دوست بوده و اغلب با یکدیگر ملاقات هائی گرم غیر رسمی و دوستانه می نموده اند، به أحمد شاه اظهار کرده است که: من تعجّب می کنم که

٠,٧

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمدشاه» ص ۲۸٦ و ۲۸۷

با تمام هوش و فراستی که در شما سراغ دارم و با ایس متانت و درایتی که دارید، چگونه عاجز از ادارهٔ تشکیلات خود هستی؟! و شاید ملّت ایران لیاقت یک چنین پادشاه مشروطه خواه قانونی را نداشته باشد؟! و تو با ایس کیفیّت برای سلطنت مملکتی مثل سویس خوب و شایسته میباشی، تا ملّت آن بتواند از وجود تو استفاده نماید!»

«دو سه ماه که از جلسهٔ نهم آبان ۱۳۰۶ (جلسهٔ انقراض قاجاریّه در مجلس) گذشته بود، در شهر نیس (در جنوب فرانسه) که اغلب لردهای انگلیسی و سائر متموّلین دنیا هم برای تفریح به آن شهر میروند، در یک دعوت رسمی که از طرف أحمد شاه به عمل آمده بود، شاه مخلوع ایران به منظور دفاع از تاج و تخت خود یک سخنرانی مشروح و مفصّلی ایراد نموده، برداشت نطق خود را از تاریخ سیاسی ایران شروع و در حدود یک ساعت با بلاغت روی تاریخ ایران بحث کرده و سپس مطالب مهمّی راجع به تغییر سلطنت در ایران ایراد نموده که ما به عللی چند فعلاً از زمینه و مفهوم این سخنرانی تاریخی صرف نظر می کنیم.»

«اغلب در مواقع باریک و سخت با رئیس الوُزراهای وقت تبانی کرده، به استعفای آنان قضایای سیاسی صورت دیگری پیدا میکسرد. و در نتیجهٔ آن، حیات سیاسی کشور دچار لطمه و سکته نمیگشت.

و همین وطندوستی و اتّخاذ رویّهٔ سیاسی آن مرحوم بود که پس از عزل مشار الله در اغلب جرائد خارجی از مشار الله تعریف و تمجید شد، حتّی یکی از جرائد در مقالهٔ خود، این عبارت را نوشته بود:

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمدشاه» ص ۲۱۸

۲\_ همان مصدر، ص ۲۰۰

« ملّت ایران لیاقت یک چنین پادشاه مشروطه و قانونی و وطن پرستی را نداشت».

در آن زمان دو قوای مخالف کشور را اشغال کرده بود، و در اثـر نفـوذ خـود و عـدم قـدرت حکومـت مرکـزی ایـران ، دائمـاً أسـنادی از مشـار الیـه میخواســتند تحصیل نمایند.

أحمد شاه خود را مصنوعاً وسواسی نشان داده، به این بیماری مدتها تمارض نمود، و بقدری نقش خود را خوب بازی می کرد! و حتّی اغلب برای این که امر را کاملاً مشتبه نماید، به عنوان اینکه اشخاصی که گرد او هستند ممکن است آلوده به میکرب باشند، سماور و قند و چای می خواست و خودش شخصاً چای درست می کرد که به دست دیگری تهیّه نشود ؛ مبادا آلوده گردد.

و انعکاس این موضوع و این تمارض برای این بود که: مطلقاً قلم در دست نگیرد. و به همین بهانه اصولاً قلم در دست نمی گرفت، و چیزی را امضاء نمی کرد.

اگر احیاناً بعضی از نمایندگان خارجی با شاه ملاقات می کردند و تقاضائی داشتند، أحمد شاه اصولاً از کسی چیزی نمی گرفت؛ اظهار می کرده: کاغذ را بگذارید روی میز! به هیئت وزراء می فرستم و دستور می دهم که جواب آنرا هر چه زودتر به شما بدهند.»

«چون برای غلبه بر خصم، مخالفین به او می گفتند: تشکیل حزب بده! او در جواب می گفتند: تشکیل حزب بده! او در جواب می گفت: من وقتی پادشاه مشروطه هستم، رئیس حزب ملّت، و عموم افراد کشور عضو آن خواهند بود. امّا اگر عدّهٔ قلیلی از این حزب را جدا نموده، متمائز کردم و گفتم که استثناء ین حزب من خواهد بود و اختصاص به

۱\_همان مصدر، ص ۲۰۱

من خواهد داشت، لازم مى آيد كه نسبت به سائرين با نظر تحقير نگريسته، آنها را جزو حزب خود ندانم.

آن وقت عکس العمل اینکار این خواهد شد که مردم هم در مقابل این حزب، حزب دیگری را ایجاد نمایند که مرا مقاومت با آن حزب محال و غیر ممکن خواهد بود.»

برای بی حیائی و پرروئی، و در عین حال قدرت نفوذ و تأثیر شیطنت و مکر انگلستان در آن دوره، به داستان زیر توجّه نمائید که تا چه اندازه بطور وضوح، مطلب را می رساند:

### « تصمیم انگلیسها به خلع قاجاریه

... سران قاجاریّه که متوجّه شدند انگلیسها بواسطهٔ مخالفت با أحمد شاه در صدد تغییر رژیم و برکناری او هستند، جلسهای تشکیل داده، صلاح در این دانستند که با انگلیس مستقیماً وارد مذاکره شده و فرد دیگری از خاندان قاجار را روی کار بیاورند.

در این جلسه قرار شد نصرت السّلطنه و عضُد السّلطان عموهای سلطان أحمد شاه به اروپا مسافرت نموده و آقاخان محلاّتی را که انگلیسها به او نظر خوبی داشته به همراه خود برداشته، به لندن بروند و مستقیماً با لرد کرزن وزیر خارجهٔ انگلیس مذاکره نمایند.

این هیئت وقتی وارد لندن شدند، سه نفری تقاضای ملاقات نمودند. وزیر خارجهٔ انگلیس وقت ملاقات داد. در این ملاقات منظور خود را با صراحت بیان نمودند.

وزیر خارجهٔ انگلیس در جواب آنها گفته بود که پروندهٔ این مسأله در

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمدشاه » ص ۲۰۳ و ۲۰۶

دست مدیر کل امور شرق است و او فعلاً به مرخصی به اسکاتلند رفته است. نامهای به او می نویسم. با او مذاکره کنید، شما را در جریان خواهد گذاشت!

سه نفری به اسکاتلند رفته، زنگ خانهٔ ییلاقی مدیر کل را به صدا درآوردند. مدیر کل در حالی که از حمّام بیرون آمده و حولهٔ حمّام روی شانهاش بود، در را باز کرد و علّت را سؤال نمود.

نامهٔ وزیر خارجه را به او دادند. تعارف کرد که وارد شوند. در اطاق ناهارخوری نشستند.

آقاخان محلاًتی علّت ملاقات را بیان نمود و خواهش کرد: اکنون که خیال برکناری سلطان أحمد شاه را دارید، بهتر است هر فرد دیگری که مورد قبول شماست به سلطنت انتخاب شود.

مدیر کلّ مزبور پس از آنکه سؤال کرد که: آیا مطلب دیگری هم دارید؟! جواب منفی شنید. کاغذ وزیر خارجه که روی میز جلویش بود با دست سُر داد روی میز و گفت:

« ما دیگر با این خانواده که در طول صد و پنجاه سال ما را با روسها همیشه در یک متری جنگ قرار داده بود نمی توانیم کار بکنیم».

آن سه نفر نگاهی به هم نموده، یکی از آنها گفت: إِنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّاۤ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.\

آنگاه مدیر کل امور شرق، نصرت السلطنه و عضد السلطان را مخاطب قرار داده، اظهار داشت نسبت به شما مزاحمتی نخواهد شد، و امنیّت شما تضمین است.

این دو نفر از راه روسیّه عازم ایران شدند. هنگامی که از رشت به طرف

-

١ ـ ذيل آية ١٥٦، از سورة ٢: البقرة

طهران حرکت می کردند، عــدهای ناشـناس بـا سـر و کلّـهٔ بسـته، در امـامزاده هاشـم اتومبیل آنها را متوقّف نمود. هر چه داشتند همه را گرفته و لخت نمودند.

نصرت السّلطنه خود را بــه کنسـولگری انگلیـس در رشـت رسـانید، و وضـع خود را بیان نمود. ۲۲ ساعت بعد کلّیهٔ اسبابها و اثاثیّــهٔ آنـها کـه ربـوده بودنـد بـدون کم و کسر تحویل آنها دادند.»

مرحوم مدرس رضوانالله علیه، با تغییر سلطنت از قاجاریه به پهلوی مخالف بود و نطقهای منطقی و مستدل در مجلس نمود. و قبل از این جلسهٔ مجلس که در روز نهم آبان ۱۳۰۶ بود، از طرف خود، آقای رحیمزادهٔ صفوی را به پاریس نزد أحمد شاه فرستاد که به هر قسم باشد او را به ایران عودت دهد.

در أحمد شاه هم پیام مدر س مؤتّر واقع شد و برخلاف پاسخهای منفی که به دیگران می داد ، از دعوت مدر س استقبال کرد. ولی به جهاتی چند از جمله سهل انگاری و به دفع الوقت گذراندن مفتاح السّلطنه سفیر کبیر ایران در تهیّهٔ کشتی برای مسافرت به ایران که هر بار با مزاح و شوخی می گذراند و می گفت: اعلیحضرت همایونی اروپای به ایس زیبائی را گذاشته، کجا می خواهند بروند؟ و این به اشارهٔ انگلیسها بود و دیگر بواسطهٔ گذشتن وقت، و سوءظن به پیام، و سوء ظن به ولیعهد، کم کم در حرکت تعجیل ننمود تا موقع سپری شد. و مجلس غیرقانونی بواسطهٔ نداشتن رئیس که مستوفی الممالک استعفا کرده بود، و از چندی قبل به همین جهت نیز رئیس سابقش مؤتمن الملک استعفا نموده بود؛ با قید دو فوریّت، بدون مشورت و اطّلاع قبلی قاجاریّه را خلع، و رضاخان را به حکومت موقّت منصوب نمود. \*

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه » ص ۲٤۲ و ۲٤٣

٢\_ « تاريخ بيست سالـهٔ ايـران» جـلد سـوّم: انـقـراض قـاجـاريّه و تشكيل سلسلـهٔ ك

به جهات عدیدهای در مجلس نهم آبان که قاجاریّه را از سلطنت خلع کردند، که آن جهات دلالت بر عدم قانونیّت آن مجلس داشت و این امر ممکن بود بعداً اشکال برای سردار سپه پیش آورد و حکومت او را حکومت قهری و جبری نشان دهد ؛ از طرف پهلوی ، ذکاءالملک فروغی مامور به اروپا گردید که در پاریس با أحمد شاه ملاقات نماید و مشار و الیه را هر طور که ممکن است تطمیع نموده و حاضر سازد که استعفانامهٔ خود را نوشته و تسلیم نماید؛ و در مقابل پولی هم بگیرد.

«پس از آنکه فروغی با سلطان أحمد شاه ملاقات کرد و تقاضای خود را به عرض رسانید، جواب منفی شنید. فروغی در خاتمهٔ تقاضای خود اضافه نمود که من مأمورم و اجازه دارم که تا یک میلیون لیره استعفانامهٔ آن جناب را خریداری نمایم.

أحمد شاه متغیّر شده اظهار داشت که: من حاضر نیستم حتّی به هزار برابر این مبلغ بفروشم. و تو به ارباب خود از قول من بگو که این خیال باطلی است که کردهای! زیرا من پیش وجدان خود و در مقابل نسلهای آیندهٔ ایران سرافرازم که حتّی حاضر شدم از سلطنت برکنار شوم، ولی خیانت نکردم و جز وظیفهای که به من محوّل شده بود کار دیگری انجام ندادم و تاریخ قضاوت خواهد کرد که من بر خلاف ارادهٔ ملّت ایران از سلطنت برکنار شدهام.

بنابراین اگر استعفا نمایم، مثل این است که من رضایت دادهام و سلطنت را

<sup>⇔</sup> پهلوی، حسین مکّی، ملخّصی از ص ۳۰۳ تا ص ۳۷۰

۱ محمّد علی فروغی ذکاءالملک، از کسانی است که در دورهٔ پهلوی خدمات مهمّی به وی نمود، و چندین سال پست نخست وزیری را شاغل بود. إسمعیل رائین در کتاب « فراموشخانه و فراماسونری در ایران» ج ۲، ص ۵۳ و ۵۵، او را از فرقهٔ ماسونری و دارای مرتبهٔ استاد اعظم شمرده است، و عکس وی را با لباس مخصوص گراور نموده است.

حق خود ندانستهام.

لذا اگر تمام دنیا را به من بدهید، استعفا نخواهم داد.» '

«أحمد شاه در تاریخ ۲۷ شعبان المعظّم ۱۳۱۵ هجری قمری متولّد شد. مادرش ملکهٔ جهان، دختر نائب السّلطنه کامران میرزا، به عفّت و عصمت و تقدّس و پاکی نیّت و خیرخواهی معروف و موصوف بود. و در سال ۱۳۲۷ قمری یعنی در سن ۱۲ سالگی پس از خلع محمّد علی شاه به سلطنت رسید. و در تاریخ هفدهم ربیع الاول ۱۳۳۵ قمری تاجگذاری نمود. و در تاریخ ۳ ربیع الآخر ۱۳۴۵ قمری برابر با نهم آبان ماه ۱۳۰۵ خورشیدی به عللی چند که شمّهای از آن بیان شد، با یک دنیا افتخار از سلطنت ایران بر خلاف میل و ارادهٔ حقیقی ملّت ایران بر کنار شد.

و بالأخره در سال ۱۳۰۷ خورشیدی [۱۳٤۷ قمری] پس از یک سلسله کسالت و بیماری طولانی، برای همیشه چشم از جهان پوشیده و به سرای جاودانی شتافت.

بر حسب وصیّت او جنازهٔ آن مرحوم از کشور فرانسه بوسیلهٔ هواپیما به عتبات عالیات حمل و در کربلا به خاک سپرده شد. هنگام ورود جنازه در بغداد کلّیهٔ سفارتخانههای مقیم بغداد، غیر از سفارتخانهٔ دولت ایران که بیرق آن تمام افراشته بود، بیرق های خود را به احترام ورود جنازه، نیمه افراشته نموده، احترامات رسمی معمول گردید. و از طرف دولت عراق نیز احترامات نظامی بوسیلهٔ گارد احترام به عمل آمد.»

«أحمد شاه در پاریس زندگانی دردناک خود را خاتمه داد و در آنجا جان سپرد. چند نفر از دوستان وفادارش پس از تشریفات مذهبی به آئین محمدی،

۱\_ « زندگانی سیاسی سلطان أحمد شاه» ص ۲٤٥ و ۲٤٦، و ص ۲۰ و ۲۲

طبق وصیّت او جنازهاش را به عراق آوردند و در آن خاک مقدّس به خاک سپردند.» ۱

قبر او در پشت سر حضرت سيّدالشّهداء عليهالسّلام، در مقبرهٔ خانوادگي قاجاريّه ميباشد. رحمة الله عَليهِ رحمة واسعة، جعَله الله الله عليهِ رحمة واسعة، جعَله الله مِن الواصِلينَ الفاّئِزينَ مع إمامِه الشَّهيدِ، اللاّئِذَ بفِناء بَيتِهِ الكَريم.

باری! شاهد ما از سرگذشت این سلطان مظلوم، بیان سیطره و غلبهٔ دولت انگلستان بود بر کشور اسلام که بنام آزادی و حریّت ، همهٔ شؤون حیاتی و انسانی ما را لگد مال نموده، و این مدّعیان پر ادّعا سیصد سال است که به انواع خدعه ها و نیرنگها حتّی به نام الغاء بردگی و اعطاء مساوات و برادری و برابری، از نهایت درجهٔ تجاوز و تعدیّی و اسارت و قتل و شکنجه و زندان فروگذار نبوده اند، و برای غارت اموال ما از هیچ جنایت و خیانتی مضایقه نداشته اند. آمّا قرآن کریم و دستورهای حیات بخش آن همینطور زنده، و با

#### ۱\_ همان مصدر، ص ۲۸۹

۲\_از طرز رفتار و سلوک أحمدشاه خوب روشن می شود که مقصد و مقصود لواداران اصلی مشروطه، ایجاد محیط مساوات و عدل و رفع استبداد نبوده است؛ و گرنه با وجود چنین پادشاه عادلی بایستی به کمال مطلوب رسیده و ایران بر فراز قلّهٔ عظمت و داد و علم و ترقی عروج کند. مشروطه از ناحیهٔ انگلستان به ایران آمد و این باد شوم و سموم از آنجا وزید تا ایران را در زیر پردهٔ موهوم آزادی ببلعد و لقمهٔ چاشت خود قرار دهد. امّا این ندا در زیر لِفافهٔ جلوگیری از ظلم و جنایت شاهان مستبد و اعوانشان، و در زیر لوای دفع و رفع استبداد دینی یعنی علمای درباری و طرفدار حکومت دولتیان ظهور کرد. و چون با وضع و موقعیّت استبداد شدید و خودسری و خودکامی و عیّاشی شاهان و شاهزادگان مواجه بود، مورد پسند عامهٔ مردم ضعیف و رنجدیده و علمای متدیّن و دلسوز قرار گرفت و آنان را علیه دستگاه ظلم و استبداد و ایجاد معدلتخانه تحریک نمود، غافل از آنکه این نام آزادی، عروسک بازی و خیمه شب بازی است برای خواب کردن مردم خوش باور و پاکدل ⇔

مرور دهور و کرور، گُرد نمی تواند بر ساحت اقدسش بنشیند.

اگر دشمنان ما به قرآن ایمان نیاورند، و تعلیماتش را به جان و دل نپذیرند، هستند کسانی که با شنیدن یک نغمهٔ جانبخش این کتاب آسمانی بیهوش و مدهوش می شوند، و برای إعلاء کلمهٔ قرآن حاضرند تا سرحت فداکاری و فناء و ایثار، جان و مال ناموس و زن و فرزند را بدهند و از همه چیز

⇔ مسلمان ایران.

اگر کسی کتاب « تنبیه الـملّة و تنزیه الأمّة» عالم جلیل آیةاللـه نائینی (قدّه) را با دقّت بخواند، درمی یابد که این رادمرد بزرگ چگونه با دلسوزی و نصیحت و استدلال قوی و متین، اساس حکومت مشروطیّت را پایه ریزی می کند و یگانه راه علاج و خلاص ملّت مظلوم ایران را در برقراری مجلس شورای ملّی و تدوین قانون اساسی که جنایات شاهان خودکامه را مهار می زند می داند. در حالی که اصل استدلال صحیح است ولی نمی دانست که مطلب آزادی خواهان کلِمَهٔ حَقِّ یُراد بها الْباطِلُ بود. آنان می خواستند از روی این پل بر اجساد شهدای ایران عبور کنند و امثال شیخ فضل الله نوری را به دار آویزند و امثال أحمد شاه مظلوم و غیور و متدیّن و آزادی خواه را در سیاه چال مرگ و نابودی بفرستند و رضاخان متعدی و متجاوز را بروی کار آورند. بعضی از مستبدین هم نیز چون این نیرنگ را دریافته بودند حاضر به تسلیم نمی شدند و بسیاری از آنها نیز برای حفظ اصل و اساس ملطنت گرچه جائر باشد از مرام و رویهٔ خود دست نمی کشیدند.

ولی هر دو دسته اشتباه مینمودند؛ هم استبداد غلط بود و هم مشروطه که در واقع در صورت درست پیاده شدن هم ـ طبق خواب نائینی ـ مانند شستن دستهای کنیز سیاه بود که آلوده به نجاست باشد. حق و واقع، دولت اسلام و انقلاب مردم بر اساس حکومت قرآن و تشکیل حکومت اسلام بر اساس صحیح و معنی واقعی ولایت فقیه بود که در آن زمان کسی دم نزد؛ زیرا بزرگان و علمای صالح و اعلام ما با همان روش نسبی و پسندیدن ظلم نسبی خو گرفته بودند، و به ظاهر سلاطین بواسطهٔ تدیّن صوریشان قناعت ورزیده بودند؛ و این غلط بود. لِلّه الحمد و له السمنة اینک پس از گذشتن قریب یک قرن از آثار شوم و جنایت خانمان برانداز آن نام آزادی ، ملّت اسلام یا در جاده واقعیت برداشته است.

بگذرند.

وَ بِالْحَقِّ أَنزِلْنَاهُ وَ بِالْحَقِّ نَزِلَ وَ مَا أَرسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِّرًا وَ نَذِيدًا \* وَ قُرْءَانَا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ و عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْتُ و وَ نَزَّلْنَاهُ تَنزِيلاً \* قُلْء اَمِنُوا لِحُونَ النَّاسِ عَلَى مُكْتُ و وَ نَزَلْنَاهُ تَنزِيلاً \* قُلْهُ وَ النَّاسِ عَلَى مُكْتُ و وَ نَزَلْنَاهُ مَ اللَّهُ وَ اللَّوْمِنُوا إِنَّ النَّذِينَ اللَّهُ الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِررُونَ لِلأَذْقَانِ سُبَجَّدًا \* وَ يَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُ ولاً \* وَ يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبْكُونَ و يَزيدُهُمْ خُشُوعًا. '

« و ما به حق قرآن را فرود آوردیم، و آن به حق فرود آمده است. و ما ترا نفرستادیم مگر برای آنکه بشارت دهنده و ترساننده بوده باشی!

و این کتاب آسمانی، قرآن و قابل خواندن است، کـه آن را بطور جـداگانـه و با فاصله قرار دادیم تا آن را با مهلت برای مردم بخوانـی ؛ و مـا آن را بتدریـج فـرود آوردیم.

بگو ای پیغمبر! ایمان بیاورید به آن یا ایمان نیاورید، کسانی که قبل از آن به آنها علم داده شده است زمانی که قرآن بر آنها خوانده شود، به سجده خداوندشان بر روی ذَقَنها و چانههایشان برخاک میافتند و میگویند: پروردگار ما پاک و منزه است. و حقاً وعدهٔ پروردگار ما متحقق و شدنی است. و بروی چانههایشان بر خاک میافتند گریه میکنند، و بر خشوع و شکستگی آنها میافزاید.»

این آیات عجیب است؛ بالأخص آیهٔ اول که پس از آنکه می گوید: ما قرآن را به حق نازل کردیم و آن به حق نازل شد، می فرماید: ما ترا نفرستادیم مگر برای بشارت و بیم. با آنکه حق عبارت آن بود که بگوید: ما قرآن را نفرستادیم مگر برای بشارت و بیم؛ زیرا سخن در قرآن است نه در رسول.

١ آيات ١٠٥ تا ١٠٩، از سورهٔ ١٧: الإسرآء

بنابراین، این آیه می رساند که رسول الله حقیقت قرآن است؛ و حقّانیّت قرآن در نزول، حقّانیّت رسول خدا در بشارت و بیم است. بر این اصل أمیرالمؤمنین علیه أفضل صلوات المصلّین در جنگ صفّین که معاویه با خدعهٔ عمرو عاص قرآنها را بر سر نیزه کرد فرمود: به این قرآن توجّه نکنید؛ آن را با نیزه و تیر بیندازید! منم قرآن ناطق: أنا کِتّاب ُ اللّهِ النّاطِق ُ.

ولی مردم عوام ، سطحی بین هستند . به متون و حقائق فکرشان نمیرسد. در ظاهر و صورت هر چه ببینند ، همان را ملاک حقّانیّت می شمرند. به فرمایش آن حضرت گوش فرا ندادند ، و دورش را گرفتند و گفتند : فوراً تسلیم حکم حکمین بشو و قرآن را حکم کن ، وگرنه اینک ترا زیر ده هزار قبضهٔ شمشیر قطعه قطعه می کنیم . فرمود : یک ساعت به من مهلت دهید که الآن مالک أشتر است که فتح کند و خود را به خیمهٔ معاویه برساند. گفتند: ابداً مهلتی نیست.

خفّاش انکار خورشید می کند. خورشید هست، مشرق و مغرب عالم را نور بخشیده است؛ انکار او حجاب اوست، ضعف بصر اوست، نابینائی اوست. باید چشم را معالجه کرد؛ نه خورشید را منکر شد.

مامقانی گوید: « چقدر خوب خلیل عَروضی نحوی این مطلب را بیان کرده است؛ چون از او پرسیدند: ما تقول فی علی بن أبی طالب علیه السّلامُ؟! « تو دربارهٔ علی بن أبی طالب چه می گوئی؟!»

در پاسخ بدین عبارت گویا شد:

مَا أَقَـولُ فَــى حَـقِّ امْـرئ كَتَمَـتْ مَناقِبَـهُ أُولِيـآؤُهُ خُونْكَ، وَ أَعْـدآؤُهُ حَسَدًا ؛ ثُمَّ ظَهَرَ مِنْ بَيْنِ الْكَتْمَيْنِ مَا مَلاَ الْخافِقَيْنِ!

« من چه بگویم دربارهٔ مردی که دوستانش مناقبش را پنهان داشتند از ترس دشمنان، و دشمنانش پنهان داشتند از حسد و عداوت؛ و معذلک در مابین این

دو گونه پنهانی، مناقب او مشرق تا مغرب عالم را پرکرده است!»

و مُتَنَبّى شاعر مشهور، چون به وى اعتراض نمودند كه تو راجع به مدح أميرالمؤمنين عليه السّلام با وجود كثرت اشعارى كه سرودهاى شعرى نگفتهاى؟! در جواب گفت:

## وَ تَركُتُ مَدْحي لِلْوَصِيِّ تَعَـمُّدًا

إذ كان نوراً مُسْتَطيلاً شامِلاً (١)

وَ إِذَا اسْتَطَالَ الشَّيُّءُ قَامَ بِنَفْسِهِ

وَ صِفاتُ ضَوْءِ الشَّمْسِ تَذْهَبُ بِاطِيلاً (٢) ١

۱\_ « من از روی عمدو قصد، مدح وصی رسول خدا را ترک نمودم. زیرا کهاو نوری است طویل و کشیده و سر بر افلاک برآورده، بطوری که همهٔ موجودات را شامل گردیده است.»

۲- «و مدح من، نوری است از جانب من که با آن، نقاط تاریک و مبهم چیزی را روشن می کنم. امّا در آنجائی که چیزی طولانی و گسترده و شامل باشد و همه جا را گرفته باشد، در این صورت او به خودش قیام دارد و به ذات خود درخشان است؛ و نور خورشید هم نمی تواند او را نشان دهد و بنابراین هدر می شود و از بین می رود. » زیرا مدح و تعریف همچون چراغیی برای رفع ابهام در ظلمت است؛ و آن موجودی که ذاتش نور محض گسترده و واسع و شامل است، حتّی پرتو خورشید هم نمی تواند او را روشن کند و رفع ابهام نماید. او در ذاتش ابهام ندارد و از خورشید روشن تر است.»

وجود او حقیقت نور است ، و حقیقت قرآن است . او بَشیر و نَذیر است. او مُحْیی و مُمیت است.

١- « تنقيح المقال» طبع رحلي، ترجمهٔ عليّ بن أبي طالب، ج ٢، ص ٢٦٤

روزی که شــود إذا السَّمَــآءُ انفَطَـرَتْ

و آنگه که شود إذا النُّجُــومُ انکَـدَرَتْ

من دامن تو بگيرم اندر سُئِلَت

گويم: صنما! بأي ذنب قُتِلَت ؟

\* \* \*

عشق تو مرا ألست منكم ببعيد

هجر تو مرا إنَّ عَذابيي لَشَديد

بركنج لبت نـوشته يُحْيــــى وَ يُمــيـت

مَنْ ماتَ مِنَ الْعِشْقِ فَقَدْ ماتَ شَهيد

شمشیر ابن ملجم مرادی بر قرآن فرود آمد و آن را شکافت. قطعات بدن حسین علیه السّلام اوراق جداجدا شدهٔ قرآن است. چه خوب شاعر این واقعیّت را در پیکر وی که از فرط نور تجلّیات جلال حضرت حق مصحفانه ورق ورق شده و بر روی زمین افتاده است، شرح می دهد:

چو رسید زینب مبتلا بر قتلگاه پر از بلا

رَأْتِ الْحُسَيْنَ مُقَطَّعًا وَ عَلَى التُّرابِ مُرَمَّلاً

ز تجلّيات جمال حقّ شده مصحفانه ورق ورق

ز وفا نوشته به هر ورق كه : أنا الشَّهيدُ بِكُرْبُلا

زنجوم زخمتنش فزون، زحساب وشماره شده برون

زده خیمه گرد وجود آن، سپه مصیبت وابتــلا

چو بدید کشته برادرش ، ز وفا گرفت چو در برش

سخنی شنید ز حنجرش فأجابه که بَلَی بَلی

که مگر نهای تو برادرم؟ ز نژاد حضرت مادرم؟

به فداى پيكر تو سرم ، لِمَ في التُّراب مُجَدَّلاً؟

اللّهُمَّ صَلِّ وَ سَلِّمْ وَ زِد وَ بارِكْ عَلَى الْحُسَيْنِ، وَ أُمِّهِ وَ أَبيهِ وَ أُخيهِ وَ عَلَى اللّهُمَّ عَلَى اللّهُمَّ عَلَى التِّسْعَةِ الطّاهِرَةِ مِنْ ذُريَّتِهِ، وَ أَلْحِقْنَا بِهِمْ فَى جَنِّاتِ النَّعيمِ، وَ أَهْلِكُ وَ عَلَى التِّسْعَةِ الطّاهِرَةِ مِنَ الأولينَ وَ الأَخِرينَ ؛ عَ أَمينَ رَبَّ الْعالَمينَ.

# بحث ششم:

# سيرقرآندرآياتانفسى وتفسيرآية:

اللّه نُزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَّثَانِى تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ إِنَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَ قُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَالِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآءُ وَ مَن إِلَى ذِكْرِ اللّهِ ذَالِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَآءُ وَ مَن يُضْلِل اللّه فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ

أعُوذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم بسْمِ اللّهِ السَّحْمَنِ السَّحِيم و صَلَّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ و ءَالِهِ الطَّيِّبِينَ الطَّاهِرِينَ و كَعْنَةُ اللّهِ عَلَى أَعْدَآئِهِم أَجْمَعِينَ مِنَ الأَنَ إِلَى قِيَامٍ يَوْمٍ الدِّينِ و لَا حَوْل و لا قُوَّة إلاَّ باللّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيم

قالَ اللَّهُ الْحَكيمُ في كِتابهِ الْكَريم:

اللّه تُنزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَّشَانِى تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ اللّهِ تَلْكِ اللّه وَ اللّه عَلْودُ اللّه وَ اللّه وَاللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَاللّه وَلّه وَاللّه وَالّه وَاللّه وَاللّ

(بیست و سومین آیه، از سورهٔ زمر: سی و نهمین سوره از قرآن کریم)

«خداوند فرو فرستاد قرآن را که بهترین گفتار است . کتابی است که تمام آیاتش با هم شباهت دارد . و آیاتش ناظر بر هم و در حکم اعاده و تکرار است. بواسطهٔ آن، پوست اندام کسانی که از پروردگارشان در ترس و خشیت هستند جمع می شود و به تکان و لرزه می افتد ؛ و سپس پوسته ایشان و نفوسشان به یاد و ذکر خدا آرام می گیرد و نرم و ملایم می شود. این است طریق هدایت خداوند؛ به هر کس که اراده کند، وی را هدایت نماید ؛ و کسی را که خداوند گمراه کند ، دیگر از برای او راهنمائی نیست .»

حضرت استادنا الأكرم علامه آيةالله طباطبائي قدّس الله سرّه العزيز در تفسير اين آيه فرموده اند: « مراد از أحسن الحديث ، قرآن است. و معناي

حدیث ، گفتار است ؛ همچنان که آمده است :

فَلْيَا تُوا بِحَدِيثٍ مِّثْلِهِ \. «همانند گفتار قرآن، گفتاری بیاورند!» و نیز آمده است: فَبِأَیِّ حَدِیثٍ بَعْدَهُ و يُؤْمِنُونَ \. «به کدام سخن غیر از سخن قرآن إیمان می آورند؟»

و بدين سبب بهترين گفتار است ، كه اشتمال دارد بر عين واقعيت و محض حقيقت كه لاَيَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يدَيْهِ وَ لاَ مِن خُلْفِهِ"؛ و كَلامُهُ السَمَجيدُ. 3

« باطل نه می تواند از روبرو و مقابل قرآن به آن راه یابد، و نه از پشت سر و عقب آن.» و « آن کلام با مجد و عظمت خداوند است.»

و معنای کِتَابًا مُّتشَابِهًا آن است که بعضی از اجزاء آن با بعض دگر شباهت دارد. و این غیر از تشابهی است که در متشابه برابر محکم آمده است. زیرا آن برای بعضی از آیات قرآن است ، و این برای تمام آیات.

و مشانی جمع مثنیّة، به معنای عطف توجّه و روی آوردن است. چون آیات قرآن بعضی بر بعض دگر ناظر است و مبیّن معنای آن است، و بعضی تفسیر بعض دگر را مینماید ؛ بدون آن که یکدیگر را دفع کنند و مناقضهای پیش بیاورند و اختلافی پدید آید . همانطور که می فرماید :

١\_ صدر آيه ٣٤، از سورهٔ ٥٢: الطّور

۲\_ آیهٔ ۵۰، از سورهٔ ۷۷ : المرسلات

٣\_ قسمتى است از آيـهٔ ٤١ و ٤٢، از سـورهٔ ٤١: فصّلـت: إنَّ الَّذِيـنَ كَفَرُوا بـالذِّكْرِ لَمَّـا جَآءَهُمْ وَ إِنَّهُو لَكِتَـابٌ عَزِيزٌ \* لاَّ يَأْتِيهِ الْبَـاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَ لاَ مِـنْ خَـلْفِهِ تَنـزِيلٌ مِّنْ حَكِـيمٍ حَـمِيدٍ.
٤ـ اقتباس از دو أَيهٔ قرآن است:

اول: آية ١، از سورة ٥٠: ق: ق و الْقُرْءَانِ الْمَجيدِ.

دوّم: آيهٔ ٢١ و ٢٢، از سورهٔ ٨٥: البروج: بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ مَّجيدٌ \* فِي لَوْح مَّحْفُوظ.

أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَ لَـوْ كَـانَ مِـنْ عِنـدِ غَـيْرِ اللّــهِ لَوَجَـدُوا فِيــهِ احْتِلافَـــا كَثيــرًا. \

« آیا در این قرآن تدبّر و تأمّل نمی کنند؟ و اگر هر آینه ایـن قـرآن از نـزد غـیر خدا آمده بود ، تحقیقاً در آیات آن اختلاف بسیاری را درمی یافتند .»

و معنای تقش عر منه جُلُود الَّذین یَحْشون ربّهم آن است که: پوستهای بدنشان بواسطهٔ استماع این أمر هائل و ترساننده، و یا رؤیت آن، چنان منقبض و جمع می شود که ناشی از بصیرت موقف نفوسشان در قبال عظمت پروردگارشان است. زیرا چون به ساحت قدس و کبریائیّت او توجّه نمایند، دلهایشان در اضطراب و دهشت افتد، و پوستهای بدنشان شروع به انقباض و جمع شدن می کند.»

و همچنین از آیات کریمهٔ این کتاب مبین است:

و لَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَاني وَ القُرْءَانَ الْعَظِيمَ. "

« و هر آینه ما تحقیقاً به تو هفت آیه از آیات ناظر به هم را دادهایم، و ما به تو قرآن عظیم را دادهایم!»

حضرت استاد قد سالله نفسه در این آیه فرمودهاند: «مراد از سیع المثانی سورهٔ حمد است، همانطور که در بسیاری از روایات واردهٔ از رسول خدا و أئمهٔ أهل البیت علیهم السّلام تفسیر شده است. بنابراین، به گفتار بعضی که گفته اند: مراد سبع طِوال (هفت سورهٔ بزرگ اول قرآن) است، و به گفتار بعضی دگر که گفته اند: مراد حوامیم سبع (هفت سوره که با حامیم: حم شروع می شود) است، و نیز به گفتار بعضی که گفته اند: مراد هفت صحیفه از صُحُفی

١\_ آية ٨٢ ، از سورة ٤: النّسآء

۲\_ « الميزان في تفسير القرءان» ج ١٧، ص ٢٦٩ تا ص ٢٧١

٣\_ آية ٨٧ ، از سورة ١٥: الحجر

است که بر پیغمبران نازل شده است؛ نباید گوش فرا داشت.

زیرا بر این سخنان هیچ شاهد و دلیلی از لفظ کتاب و سنّت نمی توان یافت.

و امّا در عبارت مثانی اختلاف بسیاری نمودهاند که آیا مِن برای تبعیض است و یا برای تبین؛ و نیز در کیفیّت اشتقاق لفظ مثانی و وجه تسمیهاش به مثانی.

و آنچه را که سزاوار است در اینجا گفته شود \_ و الله أعلم \_ آن است که: مِن برای افادهٔ معنای تبعیض است. زیرا خداوند تمام آیات کتابش را مثانی خوانده است: کِتَابًا مُّتَشَابِهًا مَّمَانِی تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِینَ یَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ (زمر \_٣٣) و آیات واردهٔ در سورهٔ حمد از جملهٔ آیات قرآن است ؛ و بنابر این بعضی از مثانی است نه همهٔ مثانی .

و ظاهر آن است که مثانی جمع مثنیّة اسم مفعول از تُنَسی به معنای پیچیدن و عطف و برگرداندن باشد . خداوند می فرماید : یَشْنُونَ صُدُورَهُم (هیود \_ ٥) « ایشان سینه های خود را برمی گردانند و به جانب دگر متوجّه می شوند .»

و به آیات قرآن از آن جهت مشانی گفته می شود که: بعضی مفسر معنای بعضی دگر است ، کأنه می پیچد و عطف نظر به معنای آن دارد. و مشعر بدین معنی است قوله: کِتَابًا مُتشَابِهًا مَثَانِی «کتابی است که آیاتش همه شبیه به هم است، و ناظر به یکدیگر است.» زیرا در این عبارت جمع کرده است میان اینکه کتاب متشابه است و بعضی از آیاتش به بعضی دگر شبیه است، و میان اینکه آیاتش مثانی است و نظر خود را برداشته و منعطف بر آیات دگر کرده است.

در كلام رسول الله صلّى الله عليه و آله و سلّم است كه: إنَّ الْقُرْءَانَ يُصَدِّقُ بَعْضُه بَعْضًا. «قرآن بعضى از آياتش گواهى بر صدق بعضى از آيات ديگر مىدهد.»

و از أميرالمؤمنين عليه السّلام در صفت قرآن وارد است كه: يَنْطِقُ بَعْضُهُ بَبَعْضُ ، وَ يَشْهَدُ بَعْضُهُ بَبَعْضُ . «بعضى از آيات قرآن گويا و روشنگر بعضى از آيات دگر است ، و برخى شاهد صدق براى راستى و درستى برخى ديگر است.»

و یا مثانی جمع مَثْنَی به معنای تکریر و اعاده است ، و این کنایه از بیان بعضی آیات به بعضی دیگر است.

و در تعبیر به لفظ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِی وَ الْقُرْءَانَ الْعَظِیم، برای رسانیدن تعظیم امر سورهٔ فاتحةالکتاب و تعظیم امر قرآن ، بقدری نکات دقیق بکار رفته است که برای متفکّران و متأمّلان پنهان نیست :

اولاً: هفت آیهٔ سورهٔ فاتحه را با عبارت سبعًا که نکرهٔ غیر موصوفه است آورده ، و این در نهایت درجه دلالت بر عظمت مقدار و جلالت شأن این سوره می کند . و ثانیاً: قرآن را با وصف عظیم توصیف نموده است . و معلوم است که خداوندی که خود دارای عظمت و ساحت کبریائیّت است اگر چیزی را عظیم بشمارد تا چه حد دارای عظمت است! و سورهٔ فاتحه را نیز در برابر قرآن عظیم نهاده است ، و این خود دلیل دیگری بر عظمت این سوره است که خود نیز بعضی از قرآن است .»

و اين آية مباركة سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي به روشنى مى رساند كه بسْمِ اللَهِ الرَّحْمَنِ الرَّحْمَنِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، يك آية مستقل از سورة حمد است. چون مجموع آيات اين سورة با ضميمة اين آيه ، هفت آيه مى شود.

سيوطى كه از عامّـه است در كتاب «إتقان» روايات بسيارى را از طريق عامّه نقل مى كند بر اينكـه رسول اللـه صلّى اللـه عليـه و آلـه و سلّم فرمودهانـد:

۱\_ « الميزان في تفسير القرءَان» ج ١٢، ص ٢٠١ و ٢٠٢

بسم اللَـم الرَّحْمَـن الرَّحِيم در تمام سورههاى قرآن و در سوره حمد، جزء قرآن است.

فقیه عالیقدر حاج آقا رضا همدانی در «مصباح الفقیه» از یونس بسن عبدالر حمن از محمد بن مسلم روایت می کند که از حضرت صادق علیهالسّلام از تفسیر این آیه: و َلَقَدْ ءَاتَیْنَاكَ سَبْعًا مِّن َ الْمَثَانِی و َ الْقُرْءَانَ الْعَظِیمَ اللّه علیه می در نمازها خوانده می شود ، و گفتار در آن ناظر به قرآن است . و رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود:

إنَّ اللّه تَعَالَى مَنَّ عَلَى بَفَاتِحَةِ الْكِتَابِ مِنْ كَنْزِ الْجَنَّةِ، مِنْهَا بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ؛ الأَيةُ الَّتِى يَقُولُ اللّهُ تَعَالَى فِيهَا: وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ؛ الأَيةُ الَّتِى يَقُولُ اللّه تَعَالَى فِيهَا: وَ إِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي اللّهُ وَاللّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ، الْقُورُءَ وَقُورِ اللّهَ حُسْنَ الثَّوابِ. مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ، قَالَ دَعْوَى أَهْلِ الْجَنَّةِ حِينَ شَكَرُوا اللّه حُسْنَ الثَّوابِ. مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ، قَال جَبْرَئِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: مَا قَالَهَا مُسْلِمٌ قَطُّ إِلاَّ صَدَّقَهُ اللّه وَ أَهْلُ سَمَاواتِهِ. إيَّاكَ جَبْرِئِيلُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ: وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ، أَفْضَلُ مَا طَلَبَ بِهِ الْعِبَادُ وَإَيَّاكَ نَسْتَعِينَ ، أَفْضَلُ مَا طَلَبَ بِهِ الْعِبَادُ وَوَآئِجَهُمْ. وَالْعَبَادُ وَإَيَّاكَ نَسْتَعِينَ ، أَفْضَلُ مَا طَلَبَ بِهِ الْعِبَادُ وَوَآئِجَهُمْ. الْعَبَادُ وَوَآئِجَهُمْ ، الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ النَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ، الْيَهُودُ . وَلاَ الظَّآلِينَ آءِ وَهُمُ النَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ وَ الْاَلْتَقَيْمِ مَراطَ الْمُعْتَلِيهِمْ . الْيَهُودُ . وَلاَ الظَّآلِينَ الْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ، الْيَعَمْدِ . وَلاَ الظَّآلِينَ الْعَالِي . لَالْتَعَمْ وَبِ عَلَيْهِمْ ، الْيَعَمُ وَدُ . وَلاَ الظَّآلِينَ اللّهَ الْقَآلِينَ الْتَعَمْدِ وَ لاَ الظَّآلِينَ اللّهُ الْعَلْمَ اللّهُ الْقَالِيلِي الللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّه

« خداوند تعالى بر من، با فرستادن سورهٔ فاتحة الكتاب كه گنجى است از گنجهاى بهشت منّت گذاشت. از این سورهٔ فاتحه است آیه بستم اللّه الرّحمون الرّحیم. آن آیهاى که خداوند تعالى راجع به آن مى گوید:

ای پیغمبر : چون تـو پـروردگـارت را بـه یگـانگی و وحدانیّـت در قـرآن یـاد کنی ، آنها یشت کرده و اظهار نفرت و ضجرت مینمایند.

و آیـهٔ الْحَمْدُ لِللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ کـه گفتـار اهـل بهشــت اســت ؛ چــون بواسطهٔ نیکوئی پاداش ، شکر و سپاس خداوند منّـان را بجـای مـی آورند.

و آیهٔ مَالِكِ یَوْم الدِّینِ است كه جبرئیل علیهالسّلام گفت: این جمله را هیچگاه مسلمانی نمی گوید مگر آنکه خدا و ساكنان آسمانهایش وی را تصدیق كنند.

و آیهٔ إِیَّاكَ نَعْبُدُ اخلاص بندگان است. و و ایّاك نَسْتَعِین بهترین چیزی است که بندگان خدا نیاز مندی های خود را بدان می طلبند.

و آیـهٔ اهْدِئـا الصِّراطَ الْمُسْتَقِیمَ صِراطَ الَّذِیـنَ أَنْعَمْتَ عَلَیْهِمْ راه پیامبران است ؛ و ایشان کسانی هستند که خداوند بدانها نعمت ارزانی داشته است.

و غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ مراد طائفه يهود ، و و لا الضَّالِّينَ مراد نصارى مي باشند .»

و در صحیحهٔ محمّد بن مسلم وارد است که: من از حضرت صادق علیه السّلام پرسیدم از سَبْعُ الْمَثانی و الْقُروْءَانَ الْعَظیم که آیا مراد فاتحه است؟ گفت: آری! گفتم: بسم الله الرّحمن الرّحیم از سبع المثانی است؟ گفت: آری؛ آن افضل آیات سبع المثانی است.

و از جملهٔ روایاتی که دلالت دارد بر آنکه بسم الله الرّحمن الرّحیم نیز جزء سائر سوره های قرآن است، صحیحهٔ معاویه بین عمّار است که از «تهذیب» روایت شده است، گفت: من از حضرت صادق علیه السّلام پرسیدم که: چون نماز بخوانم بسم الله الرّحمن الرّحیم را نیز قرائت کنم؟! گفت: آری. گفتم چون سورهٔ فاتحه را بخوانم، بخوانم بسم الله الرّحمن الرّحیم را با سوره؟ گفت: آری!

و از کتاب «کافی» کلینی، همین مضمون با مختصر تفاوتی در عبارت وارد است.

و از عیّاشی در تفسیرش از خالد بن مختار روایت است که گفت: شنیدم

از جعفر بن محمّد عليه السّلام كه مى گفت: مَا لَهُمْ؟! قَاتَلَهُمُ اللّهُ! عَمَدُوا إِلَى أَعْظَمِ ءَايَةٍ فِي كِتَابِ اللّهِ فَزَعَمُوا أَنَّهَا بِدْعَةٌ إِذَا أَظْهَرُوا، وَ هِي بِسْمِ اللّهِ اللّهُ عُمَن الرَّحْمَن الرَّحِيم؟!

« چـه بـر سرشان آمـده است؟! خداونـد آنـها را بکشــد! از روی تعمّــد و اراده، عظیم ترین آیه را از کتــاب خـدا تـرک کردهانـد و چنیـن پنداشـتهاند کـه: اگـر آنرا ظاهر کنند و بر زبان آورند بدعت اســت؛ و آن آیـه بسـم اللــه الرّحــمن الرّحیـم است.»

و أيضًا از صفوان جمّال از أبى حمزه روايت است كه گفت: از حضرت امام محمّد باقر عليه السّلام شنيدم كه گفت: حَرَّفُوا أَكُرَمَ ءَايَةٍ فِي كِتَابِ اللّهِ: بسْم اللّهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم.

« گرامی ترین و ارزشمند ترین آیه را از کتاب خدا تحریف کرده اند؛ و آن بسم الله الرّحمن الرّحم است.»

باری، این عالم بزرگ ادّعای اجماع بر جزئیّت بسم الله الرّحمن الرّحیم نموده است و گفته است: بلا خلاف بیننا علی الظّاهر، بلکه اجماع بر این مطلب است که بسمله جزء هر یک از سورههای قرآن است غیر از سورهٔ برائت، بلکه علاّمه در « تذکره » و غیر آن ادّعای اجماع فرموده، و در کتاب « منتهی » نسبت جزئیّت را به فقهای اهل بیت داده است. ا

از آنچه ما در این بحث آوردیم معلوم شد که: مشانی به تمام سوره ها و آیات قرآن اطلاق می شود، و اختصاص به بعضی از سُور که مرحوم فیض کاشانی احتمال داده است که مراد هفت سوره بعد از هفت سورهٔ بزرگ اول باشد ندارد. زیرا تُنَی یَثْنی که از آن مَثنیّة و مَثانی اشتقاق یافته اند، به معنای عطف توجه و

۱\_« مصباح الفقيه» كتاب صلوة، ص ٢٧٦، محصّل و خلاصهٔ بحث.

برگرداندن چیزی بر چیزی است، مثل خم کردن و کج نمودن؛ نه مطلق عقب و دنبال در آمدن که بر این اساس فیض کاشانی فقط به جهت دنبال در آمدن هفت سوره پس از هفت سورهٔ بزرگ، آنها را مثانی پنداشته است.

و از اینرو نیز لفظ مثانی را که در بعضی از روایات، تفسیر به بعضی از این سور نمودهاند و یا به سورهٔ فاتحه اختصاص دادهاند به جهت آن که دو بار در هر نماز تکرار می شود، قابل قبول نیست. زیرا این مفاد روایات اولاً به جهت تعارضشان با مدلول کتاب که مثانی را همهٔ قرآن میداند مطرود است، و ثانیا معنای حاق مثانی، برگرداندن چیزی است بر چیزی، و این ناظر به تمام آیات است که بعضی بیان و تفسیر بعضی دگر را میکند. و معنای تکرار و یا مطلق دنبال در آمدن ، خلاف حاق معنای لغوی آن است.

قرآن دارای یک صد و چهارده سوره است . از عَمَّ یَتَسَآءُلُونَ تــا آخـر قـرآن را که مجموعاً ۳۷ سوره است ، سُور قصـار نـامند ، یعنـی سـورههای کوتـاه . میماند ۷۷ سوره که اولین آنـها سـورهٔ فاتـحةالکـتاب است و به دنبـال آن هفت سورهٔ بزرگ

۱ـ در تعلیقهٔ ص ۲۰۱، از ج ۲ «اصول کافی» طبع حروفی، از «وافی» نقل کرده است که :« سور طُول بر وزن صُرَد ، هفت سورهٔ اول قرآن پس از سورهٔ حمد است ؛ بنابر اینکه انفال و توبه را سورهٔ واحده بگیریم ( به جهت آنکه هر دو دربارهٔ غزوات حضرت رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم وارد شده است ، و به همین جهت آن دو را قرینتین می گویند و میان آن دو نیز بسم الله الرّحمن الرّحیم نیامده است .) یا آنکه سورهٔ هفتم را سورهٔ یونس بگیریم. و مثانی هفت سورهٔ پس از این هفت سوره است. و آنها را مثانی نامند، چون مثنی و مثانی \_ مانند معنی و معانی \_ به معنای دنبال و پشت سر در آمدن است. و گاهی اوقات مثانی بر جمیع سورههای قرآن چه طوال آن و چه قصار آن اطلاق می شود. و امّا مئین، از سورهٔ بنی اسرائیل است تا هفت سوره ؛ و آنها را مئین گویند به جهت آنکه آیات هر یک از آنها در حدود صد آیه است.» \_ تمام شد گفتار صاحب « وافی ».

می باشند که عبارتند از: سورهٔ بقره، آل عمران، نساء، مائدة، أنعام، أعراف، أنفال و توبة بنا بر آنکه این دو سوره را یک سوره بدانیم. و در حقیقت چون این دو سوره، دو سوره، دو سوره محسوبند؛ بنابر این مجموع این هشت سوره با سوره فاتحه ۹ می شود که چون از ۷۷ سوره کسر کنیم باقی می ماند ۱۸ سوره که بدانها مفصلات گویند.

هفت سورهٔ بزرگ اول قرآن را سور طوال گویند که باید پس از اعراف، سورهٔ یونس را به شمار آورد. ولیکن عثمان در وقت جمع آوری قرآن، سورهٔ انفال و توبه را بر سورهٔ یونس مقدم داشت ، زیرا وی سورهٔ توبه را که بسم الله الرّحمن الرّحیم ندارد، سورهٔ مستقل نمی دانست و آنرا از متم مات سورهٔ انفال می دانست.

بنابر این، این دو سوره که در نزد او یک سوره بودند، از سورههای طوال محسوب می شده است.

ولی چون به عثمان اعتراض کردند که: رسول الله سورهٔ یونس را بعد از سورهٔ اعراف قرار دادهاند و او را جزء سورههای طوال شمردهاند ، جوابی نداشت که بگوید ، و گفت : من از این قرارداد رسول خدا اطّلاعی نداشتم.

از میان سوره های مفصّلات به هفت سوره که آیات آنها در حدود یک صد آیه است سور مئین هم می گویند ، یعنی « صد آیه ای ها » ، و آنها عبارتند از : سورهٔ إسراء ، کهف ، مریم ، طه ، أنبیاء ، حج و مؤمنون.

و بنابر آنچه ذکر شد، روایتی را که کلینی در «کافی» آورده است، و شیخ محمّد حسن در کتاب «جواهر» در باب استِحبابِ قِراءةِ السّورةِ بعد الحمدِ فی

۱ـ« اصول كافى» ج ۲، ص ۲۰۱؛ اين روايت را كلينى از على بن إبراهيم از صالح بن سندى از جعفر بن بشير از سعد اسكاف روايت مىكنىد؛ و در تتمّـهٔ آن وارد است كه: و التَّـوْراةُ لِموسَى، و الإنجيلُ لِعيسَى، و الزَّبُورُ لِداودُ.

النّوافِل بدان استشهاد کرده است، مفاد فقرات آن بنا بر آنچه ذکر شد باید تفسیر و تعدیل شود:

كليني با سند خود به سعد إسْكاف روايت كرده است كه: أنَّـهُ قَـالَ: قَـالَ رَسُولُ اللّـه صَلَّى اللّـه عَلَيْهِ وَ ءَ الِهِ:

أَعْطِيتُ السُّورَ الطِّوالَ مَكَانَ التَّوْرَاةِ ، وَ الْمِئِينَ مَكَانَ الإِنْجِيلِ ، وَ الْمِئِينَ مَكَانَ الإِنْجِيلِ ، وَ الْمُثَانِي مَكَانَ الزَّبُورِ ، وَ فُضِّلْتُ بِالْمُفَصَّلِ ثَمَانٍ وَ سِتِّينَ سُورَةً ؛ وَ هُوَ مُهُو مُهَيْمِنُ عَلَى سَآئِرِ الْكُتُبِ . \

«سعد إسكاف گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم گفته است: بجای كتاب توراة كه به حضرت موسی داده شده است، به من سورههای طولانی داده شده است. و بجای كتاب انجیل كه به حضرت عیسی داده شده است، به من سورههای یک صد آیهای داده شده است. و سورههای مثانی بجای كتاب زبور حضرت داود داده شده است. و علاوه بر اینها سورههای مفصّلات به من داده شده است بجهت برتری و افضلیّتی كه فرستندهٔ وحی برای من قائل شده است؛ و سورههای مفصّل، شصت و هشت سوره می باشند. و قرآن مجید که مجموعهٔ این سورههای بسیار است، بر سائر كتابهای انبیای پیشین هیمنه و سیطره و احاطه و غلبه دارد.»

علاوه بر اشكالي كه در اين روايت از جهت مضمون است و مثاني را قسيم و عديل سور طوال و مفصّل و مئين شمرده است، از جهت سند نيز مرفوعه است و روايت را با حذف واسطه به رسول الله نسبت داده است.

باری، مطلع سخن ما در این آیهٔ مبارکه بود که قرآن بهترین گفتار است، و آیاتش شبیه به هم و ناظر بر یکدیگر است، و از قرائت یا استماع آن پوست بر

۱\_ « جواهر » ج ۹، ص ٤٠١

اندام خدا ترسان جمع می شود، و سپس دلها و بدنها به ذکر خدا آرامش می پذیرد.

و این سیری است که قرآن، جهان آدمیّت را در مدارج و معارج روحی و نفسی داده است، و با ارواح و نفوس مؤمنان نقش ارجمندی را ایفا مینماید. و این هدایت خداوندی است در مقابل معرضین از قرآن که در وادی ظلمات غوطهورند و دست به گریبان هواها و پندارها و تخییّلات، تا عمرشان به سر آید.

و در حقیقت، چون مَحَکی است که هادی و گمراه را در دو صف متمائز قرار می دهد؛ صف مؤمنان: سیر در کمال نفسانی، و صف کافران: جمود در بیغولههای هوای شیطانی. قرآن بیّنه ای است قویم.

لِيَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَن بَيِّنَةٍ وَ يَحْيَى مَنْ حَيَّ عَن بَيِّنَةٍ لَا

« تا هر کس که هلاک می شود و در گمراهی و ضلالت معدوم می گردد، از روی حجّت و برهان باشد؛ و هر کس زنده می شود و به حیات جاودانی و کمال انسانی می رسد نیز از روی حجّت و برهان باشد.»

برای مؤمنین موجب زندگی جاوید، با سجده و بکاء و تسبیح و تقدیس و بیداری شب و نیاز و دعا و و رَغبت و رَهبت به سوی خدا، و طیران روح به عالم توحید، و لرزه بر بدن و انکماش پوست، و اضطراب دل از خوف هجران محبوب ازلی ؛ و آرامش و سکینه و اطمینان از عشق وصال و بار دادن معشوق سرمدی.

در این آیات تأمّل کنید که چگونه قرآن کریم، تربیت شدگان این مکتب را تمجید و تحمید می کند! و با چه آثار و خصیصه هائی آنان را تحسین و توصیف می نماید! و بالأخره با چه مزایا و صفات نفسی و ملکات روحی

١ قسمتي از آيه ٤٢، از سوره ٨: الأنفال

فارغالتّحصيلان اين مدرسه را نشان مىدهد، كه حقّاً جاى اعجاب است:

وَ عِبَادُ الرَّحْمَانِ الَّذِيانَ يَمْشُلُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْناً وَ إِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَمًا \* وَ الَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَّدًا وَ قَيَامًا.

وَ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِفْ عَنَا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَ هَا كَانَ عَرَامًا لَا عَذَابَ عَ غَرَامًا \* إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًا وَ مُقَامًا.

وَ الَّذِينَ إِذآ أَنفَقُوا لَمْ يُسْرفُوا وَ لَمْ يَقْتُرُوا وَ كَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوامًا.

و مَن تَابَ و عَمِلَ صَالِحًا فَالنَّهُ و يَتُوبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا.

وَ الَّـذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الـزُّورَ وَ إِذَا مَـرُّوا بِالْلَـعْو مَـرُّوا كِـرَامًـا.

وَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِايَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمًّا وَ عُمْيَانًا.

وَ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَ زُواَجِنَا وَ ذُرِيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَ الَّذِينَ وَ ذُرِيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّ قِينَ إِمَامًا.

أُولَــــئِكَ يُجْــزَوْنَ الْغُرْفَــةَ بِمَــا صَــبَرُوا وَ يُلقَّــوْنَ فِيــهَا تَحِيَّــةً وَ سَــــلاَمًا \* خَـالِـدِينَ فِيهَـا حَسننَـت مُسنتَقَـرًا وَ مُ قَامًا.

قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُمْ رَبِّى لَوْلاَ دُعَآ وُكُمْ فَقَدْ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامًا. \

« بندگان خداوند رحمن، آنانند که در روی زمین با سبکی و آرامش و فروتنی راه روند. (۱) و چون مردمان نادان و جاهل با ایشان خطاب و عتاب

١ آيات ٦٣ تا ٧٧، از سورهٔ ٢٥: الفرقان

كنند، با سلامتى نفس درگذرند و پاسخ به سلام دهند. (۲)

و آنانند که شب را تا به صبح با سـجده و قیام بـرای خـدا بـه نمـاز مشـغول باشند. (۳)

و آنانند که پیوسته با تضرّع و ابتهال گویند: بار پروردگارا! عذاب دوزخ را از ما بگردان ؛ زیرا که عذاب آن، شدید و شرّی همیشگی است. و جهنّم بد محلّی برای تمکّن و استقرار و اقامت است. (٤)

و آنانند که چون انفاق کنند ، افراط نکرده از حد تجاوز ننمایند، و تفریط ننموده بخل و امساک نورزند؛ و رویهٔ اعتدال و میانهروی میان این دو حالت را قوام و محور عمل خود قرار دهند. (٥)

و آنانند که با الله ، معبود دگری را در عالم وجود مؤثر نمیدانند. (٦) و نفسی را که خدا محترم شمرده و کشتنش را ناروا داشته است، به قتل نمی رسانند، مگر نفسی را که خداوند کشتن آنرا به حق و روا شمرده باشد. (٧) و زنا نمی کنند؛ (۸) و کسی که این عمل را انجام دهد، به کیفرش خواهد رسید. عذاب او در روز قیامت مضاعف و دو چندان گردد و با ذلت و سرافکندگی در جهنم بطور جاودان و خلود در خواهد افتاد، مگر آن کس که توبه کند و ایمان آورد و عمل صالح بجا آورد که دربارهٔ اینگونه افراد، خداوند سیئات و زشتیهای آنها را به حسنات و خوبیها مبدل می کند؛ و رویه و دأب خداوند غفران و رحمت است.

و کسی که توبه نماید و کار نیک انجام دهد، البتّه توبهٔ او مورد قبول بارگاه خداوندی واقع می شود.

و آنانند که به ناحق، شهادت و گواهی ندهند. و در محضر و مجلس باطل و گفتار غلط و آلوده حضور نیابند. (۹) و چون از نزد مردم بیهوده و بی هدف و هرزه مرور کنند، بزرگوارانه و آقا منشانه بگذرند. (۱۰) و آنانند که چون متذکّر آیات پروردگارشان شوند و آیات را بــر آنـها بخواننـد و ارائه دهند، کَرانه و کورانه بـر روی آنـها نیفتنـد؛ بلکـه بـا دیـدهٔ بصـیرت و گـوش واعی، دیده و شنیده و قیام نموده ادای حق آنها را بنمایند. (۱۱)

و آنانند که می گویند: ای پروردگار ما! از زنان ما (۱۲) و از فرزندان و ذراری ما (۱۳) افرادی را به ما عنایت کن که موجب تری و تازگی چشمان ما باشند و نور چشم دهند. و ما را پیشوا و امام مردمان متّقی و پرهیزگار فرما. (۱٤)

چنان بندگانند که در اثر صبر و شکیبائی و استقامت در راه خدا که چنین صفات و آثاری را در خود بروز و ظهور دادهاند، غرفهٔ عالیهٔ بهشت به عنوان مزد و پاداش، جزای عملشان قرار خواهد گرفت، و از جانب پروردگار پیوسته بدانها تلقی سلام و تحیّت خواهد شد؛ که در آن غرفههای عالیهٔ بهشتی به طور دوام و خلود زیست نموده و مکان مکین و محل استقرار امین و نیکوئی برایشان خواهد بود.

ای پیغمبر ما! به این مردم بگو: اگر دعا و التجا و درخواست شما از خدا نبود، خداوند به شما چه اعتنا و توجّهی داشت؟! امّا شما تحقیقاً تکذیب کردید و آیات حق را انکار نمودید و بنابر این، این کیفر حتمی و عذاب، پیوسته و متّصل و ملازم با کردارتان می باشد!»

منطق قرآن در تربیت فردی است که عبدالله یعنی بندهٔ خداوند است و نسبت عبودیّت خود را از همه بریده و به خدا پیوسته است، و بالنّیجه کارنامهٔ موفّقیّت که رضوان حضرت احدیّت و آرامش در حرم امن و امان اوست را دریافت نموده و غرفهٔ عالیهٔ الهیّه محل ّسکنی و استقرار اوست؛ چنین فردی است که در این چهارده آیهٔ شریفه، چهارده خصلت و خصوصیّت را از لوازم حتمیّهٔ آن می شمرد.

یعنی قـرآن مجـید میگـوید: مردمی کـه بخواهنـد از معبودیّـت نفس امّاره و

اوهام خلاص شوند و به مقام عز انسانیت رسیده، انسان گردند، و خداوند واحد قدیر و علیم را معبود خود کنند تا نسبت عبودیّت از اینجا نشأت گیرد؛ باید بدین چهارده خصلت که در ترجمهٔ آیات با نشان دادن شمارهٔ عدد بدانها اشاره کردیم متّصف باشند.

چون قرآن بر مردم بی غرض خوانده شود، بدون اختیار اشکهایشان روان می شود. زیرا این کلام سخن محبوب است و آنان را به یاد حبیب می آورد، و از وطن اصلی و محل دائمی اشاره و نشان دارد؛ و بدون درنگ ایمان می آورند.

وَ إِذَا سَمِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى أَعْيُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَآ ءَامَنَا فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ. \

« و چون علماء و تارکین دنیای مسیحیان (قسیسین و رهبان) که دارای نخوت و استکبار نیستند، بشنوند آنچه را که به پیغمبر اسلام از آیات قرآن فرود آمده است، میبینی بواسطهٔ آنچه را که از حق شناختهاند چشمهایشان از اشک ریزان می شود و می گویند: بار پروردگارا! ما ایمان آوردیم؛ بنابر این تو نام ما را در زمرهٔ معترفان و مقران و گواهان بر حقّانیّت رسول خدا و بر حقّانیّت قرآن ثبت کن!»

آیات الهیّه که گفتار شوق به سوی خداوند قدیم ازلی است، ببینید با دلهای گرسنه و جانهای تشنه چه می کند! کأنّه آدمی را از زمین بر می کند و در فضای قدس و فسحت نور تجرد و وطن اصلی در حضور ربّ و دود می نشاند.

خـواب و خـوراک را میبرد، راحـت را میزداید؛ مؤمــن در شــبهای تــار زمستان سـرد غسـل میکـند یا وضـو میگـیرد و مشغـول تــلاوت قرآن میشود، بــه

١ ـ آيه ٨٣ ، از سوره ٥: المآئدة

سجده می افتد، بر می خیزد. با قرائت هر آیه ای گوئی در باغی مخصوص داخل می شود، و از میوهٔ شیرین و گوارا و معظر درخت آن باغ می خورد. از این درخت عبور می کند، درخت دیگر به شکل دیگر. از آنهم می گذرد به درخت دیگر می میوه ای شیرین و گوارا، آرام بخش دل و راحت رسان نفسس پر تشویش و پر غوغای آدمی.

إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِـَايَــاتِنَا الَّذِيـنَ إِذَا ذُكِّـرُوا بِــهَا خَــرُّوا سُــجَّدًا وَ سَــبَّحُوا بِحَمْــدِ رَبِّهِمْ وَ هُمْ لاَ يَسْتَكْبُرُونَ.

تَتَجَافَى جُنُوبُــهُمْ عَــنِ الْمَضَــاجِعِ يَدْعُــونَ رَبَّــهُمْ خَوْفًــا وَ طَمَعًــا وَ مِمَّـــا رَزَقْنَـاهُمْ يُنفِقُونَ. ا

« فقط کسانی به آیات ما ایمان می آورند که چون بدانها متذکّر شوند، برای سجدهٔ خداوند بروی زمین افتند، و با حمد و سپاس پروردگارشان تسبیح و تقدیس نموده، او را از ستایش برتر دارند. و ایشانند که استکبار و بلندپروازی و خود بینی ندارند.

در شبهای تاریک پهلوهایشان از رختخوابها کناره میگیرد، و پروردگارشان را از روی عظمت و دهشت و از روی امید و رغبت میخوانند. و از آنچه را که ما به آنها روزی دادهایم، در راه ما انفاق میکنند.»

اینها حالات و ملکات خوب است که ایجاب نشاط و سرور، و رعب و خشیت را دارد که نتیجهٔ شفا و نور و رحمت بودن قرآن است برای مؤمنین که در مراحل سیر و سلوک نفسانی خود بدان دست می بابند؛ ولی بر عکس برای متمردین و مستکبرین موجب شقاء و ظهور کثافات نفسانیه و بروز خمیره ها و ملکات ضاله و صفات شیطانیه می گردد. آری، همین قرآنی که چون بر مؤمن

١ آية ١٥ و ١٦، از سورة ٣٢: السّجدة

قرائت شود روحش به ملکوت اعلی پرواز می کند و نفسش در اثر وزش نسائم لطف و جذبات محبوب در اهتزاز می آید، اگر بر شخص کافر و منکر خوانده شود چنان برافروخته می شود که گوئی می خواهند کوههای جهان را بر سرش بریزند. و با پتکهای گران بر فرقش بکوبند و در زیر منگنه او را خرد و نابود نمایند. در این آیات زیر چنانچه خوب دقّت شود، حالات منکران و معاندان قرآن مشهود می گردد:

وَ يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَ مَا لَيْس لَهُم بِهِ عِلْمُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرِ \* وَ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَات تَعْرِفُ فِي وَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِن نَصِيرٍ \* وَ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُنَا بَيِّنَات تَعْرِفُ فِي وَمُ وَ مَا لِلظَّالِمِينَ كَفَرُوا الْمُنكَر يَكَادُونَ يَسْطُونَ بِالَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا قُلْ وُجُوهِ النَّذِينَ كَفَرُوا وَ بَسْ الْمَصِيرُ. \ أَفَانُبِّئُكُم بِشَرٍّ مِّن ذَلِكُم النَّارُ وَعَدَهَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهَ عَلَيْوا وَ بَسْ الْمَصِيرُ. \

« و این مردم مشرک خدا را رها کرده، چیزی را غیر از او می پرستند که آن چیز برای ثبوت و واقعیّت ایس پرستش، حجّت و دلیل غالبی را نمی تواند ارائه دهد؛ و این مشرکان نیز از روی علم و بصیرت پرستش نمی کنند. و البتّه برای گروه ستمگر یار و ناصری نخواهد بود. و چون بر این مشرکان آیات واضحه و ادلّهٔ بیّنه و روشن ما خوانده شود، تو ای پیامبر! در سیمای کفّار آثار انکار و رد و اعتراض را می یابی، به حدیّ که نزدیک است بر مؤمنانی که این آیات را بر آنها علمی می خوانند حمله ور شوند و با قهر و غضب بر آنها غلبه نمایند. بگو ای پیامبر! آیا من شما را آگاه بنمایم به چیزی که از این بدتر و شر ّ آفرین تر است؟! آن آتش دوزخ است که خداوند به مردمی که کفر ورزیده اند وعده داده است. و البتّه آن دوزخ کدازان، بازگشتگاه بدی خواهد بود.»

وَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِايَاتِنَا صُمُّ وَ بُكْمٌ فِي الظُّلُمَاتِ مَن يَشَا اللَّهُ يُضْلِلْهُ وَ

١\_ آية ٧١ و ٧٢، از سورة ٢٢: الحج

## مَن يَشَا يَجْعَلْهُ عَلَى صِراط مُسْتَقِيم. ا

« و آنان که آیات ما را تکذیب کردند، کُرانند و لالانند، که در ظلمات و تاریکیهای نفس امّاره بسر میبرند. کسی را که خداوند اراده کند، وی را گمراه میکند؛ و کسی را که او اراده کند، در راه راست قرار میدهد.»

وَ يَقُولُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَوْلاَ نُزِّلَتْ سُورَةٌ فَاإِذَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ مُّحْكَمَةٌ وَ ذُكِرَ فِيهَا الْقِتَالُ رَأَيْتَ الَّذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَّرَضٌ يَنظُ رُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَعْشِيِّ عَ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَأَ وْلَى لَهُمْ.

طَاعَةٌ وَ قَولٌ مَّعْرُوفٌ فَإِذَا عَزَمَ الأَمْرُ فَلَوْ صَدَقُوا اللهَ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ. فَلَوْ عَدَقُوا اللهَ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ. فَلَوْ عَدَسَيْتُمْ إِن تَولَّلَيْتُمْ أَن تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ وَ تُقطِّعُوا أَرحَامَكُمْ. أُولَئِكَ الَّذِينَ لَعَنَهُمُ اللّهُ فَأَصَمَّهُمْ وَ أَعْمَى أَبْصَارَهُمْ. أَفْلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا. ٢٠٣

« و کسانی که ایمان آوردهاند می گویند: چرا سورهای که در آن حکم جهاد با کفّار باشد نازل نشده است؟! و چون سورهای محکم و صریح نازل شود و در آن ذکر جنگ و کشتار و امر به بسیج و حرکت باشد، تو ای پیغمبر ما! میبینی آنان را که در دلهایشان مرض نفاق است، بر روی تو با چهرهٔ دگرگون و منقلب که از ترس مرگ بیهوش شدهاند می نگرند. آری! مرگ و نابودی برای آنها سزاوارتر است. راه سعادت و سیر نفسانی در مدارج انسانیّت، منحصر در اطاعت از خدا و رسول خدا، و منحصر در گفتار نیک و سخن معروف و شایسته است. پس

١ ـ آية ٣٩ ، از سورة ٦: الأنعام

۲\_ آیات ۲۰ تا ۲۶، از سورهٔ ٤٧: محمّد

۳\_قاضی قضاعی در شرح فارسی «شهاب الأخبار» در كلمات قصار پیغمبر خاتم صلّی الله علیه و آله در ص ۳۳۲ به شمارهٔ ۵۹۹ آورده است: مَا ءَامَنَ بِالْقُرْءَانِ مَنِ اسْتَحَلَّ صَلّی الله علیه و آله در ص ۳۳۲ به شمارهٔ ۵۹۹ آورده است: مَا ءَامَنَ بِالْقُرْءَانِ مَنِ اسْتَحَلَّ مَحَارِمَهُ. «ایمان نیاورده است به قرآن، آن بنده که حلال دارد آنچه در قرآن حرام است.»

دربارهٔ این مؤمنین اگر تصمیم و اراده بر امری و جنگی قرار گرفت، در صورتی که با خدا از در صدق وارد شده و راه راست را بپیمایند، البته برای ایشان این امر، مطلوب و نیکو و مختار و انتخاب شده است.

آیا شما این امید را دارید که اگر در روی زمین به حکومت و ولایتی برسید، ایجاد فتنه و فساد نمائید و قطع رحم نموده، با ارحام و اقرباء و خویشاوندان خود بریدگی و جدائی نموده، پیوند خود را بگسلید؟!

ایس گروه از مردم آنانند که خداوند بر ایشان لعنت فرستاده و ندای دورباش از رحمت خود را زده؛ و بنابر ایس گوشهایشان را کر و چشمهایشان را کور کرده است (بطوری که ابداً از شنیدن و دیدن آیات الهی عبرت نمیگیرند و درس تذکار و تنبّه و بیداری نمیآموزند).

آیا این گروه از مردم مؤمن در قرآن تدبّر و تأمّل نمینمایند، یا آنکه بر روی دلهایشان قفلهای عدم ادراک و حجابهای تاریک زده شده و نمیگذارد آن نور باطن و ادراک وجدانی بروز کند و اثرش در خارج مشهود گردد؟!»

در این آیه، نفاق و شک و تردید مردم مریض القلب و سیاه دل را ذکر می کند که با نزول آیات قرآن و امر به جهاد، گویا حالت مرگ و غباریاس و سردی و فسردگی و ترس از کشته شدن چنان بر چهرهٔ آنها نشسته است که چشمهایشان در کاسهٔ سر فرو رفته و آخرین نفسهای زندگی را در حال اغماء و بیهوشی می کشند.

يَحْـذَرُ الْمُنَـافِقُونَ أَن تُـنَزَّلَ عَلَيْـهِمْ سُـورَةٌ ثُنَبِّئُـهُم بِمَـا فِــى قُلُوبِــهِمْ قُل اسْتَهْزءُوا إِنَّ اللَـهَ مُحْرِجٌ مَّا تَحْذَرُونَ.\

« منافقین از آن می ترسند که دربارهٔ آنها سورهای نازل شود و از مکنون

١\_ آية ٦٤، از سورة ٩: التّوبة

ضمیر و نیّت خاطر آنها و از عقیده و عزم و فسادی که دارند، پرده بردارد و آنان را آگاه کند. بگو - ای پیغمبر - به منافقین: شما اینک استهزاء و مسخرهٔ خود را بنمائید، که تحقیقاً خداوند همین کار را خواهد کرد و از این امری که از آن در هراسید خبر خواهد داد؛ و از نیّات و تصمیمهای فاسد شما علیه رسول ما و مسلمین، شما و همه را در آیات قرآنیّه مطّلع خواهد نمود.»

منافقین با نزول آیات قرآن و اخبار از مغیبات، در این دهشت افتادند که: در قرآن آیاتی نیز نازل شود و اسرار آنان را به باد دهد، و از اندیشهها و نیّات آنان و نقشههای مرموز و حِیّل و مکرهای آنها و از مطالب پنهان و نهفته در شبنشینی هایشان خبر دهد؛ فلهذا از قرآن گریزانند، از ترس آنکه مبادا آنان را لو دهد.

وَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَ يَتَّخِذَهَا هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُّهين.

وَ إِذَا تُثْلَى عَلَيْهِ ءَايَاتُنَا وَلَّى مُسْتَكُبْرِاً كَأَن لَّمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي اُذُنَيْهِ وَقُراً فَبَشِّرْهُ بِعَذَابِ أَلِيمٍ. \

« و بعضی از مردم فاسد و منحرف، کسانی هستند که گفتار باطل و داستانهای بی اساس و شهوت انگیز را (که غرور ملّی را تقویت کند) تهیّه میکنند و میپرورند تا بدانها مردم را مشغول نموده، بدون علم و آگاهی از راه خدا بر کنار دارند (و از آموختن مسائل عرفان و توحید و معارف حقّه حقیقیه باز دارند). و آیات قرآن را به تمسخر و بطلان و بی ارزشی اتّخاذ کرده و قلمداد نمایند. آن چنان مردمان به عذاب ذلّت بار و نکبت زائی دچار می شوند.

و چون بر آنان آیات ما خوانده شود، از روی استکبار و خودیسندی

١ ـ آيهٔ ٦ و ٧، از سورهٔ ٣١: لقمان

پشت کرده گوئی اصلاً نشنیدهاند؛ گوئی پردهٔ صماخ دو گوششان پاره است و نمی شنوند. بنابراین ، آنها را از عذاب دردناک بر حذر دار!»

بطور کلّی حال منافقین و کافرین و مشرکین، حال شخص کَری است که پردهٔ صِماخش پاره شده، ابداً این ندای حیات بخش و جانفزای الهی به گوشش نمی رسد ، فلهذا سماع و یا قرائت قرآن ابداً در گوش جان وی نمی نشیند.

وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهَ ذَا الْقُرْءَانِ وَ الْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ مُ الْغُوا فِيهِ لَعَلَّكُمْ مُ تَعْلِبُونَ \* فَلَنُذِيقَ نَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَ لَنَجْزِيَنَّ هُمْ أُسُواً الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ. \
يَعْمَلُونَ. \

« و آنان که کفر ورزیدهاند گفتند: به این قرآن گوش فرا مدهید، و در آن سخنان بیهوده و غلط درآمیزید ؛ به امید آنکه بر محمّد و مسلمین پیروز شوید! ما البتّه و البتّه کافران را از عذاب شدید خود میچشانیم، و پاداش آنان را به بدترین نحوه از نوع کرداری را که انجام دادهاند خواهیم داد.»

معلوم است که عدم پذیرش و قبول قرآن، عدم پذیرش مُفاد و مراد قرآن است؛ نه عدم قبول ظاهر آن. زیرا عدم قبول محتوی و مضمون، دلخواه متمردین و منافقین است نه عدم قبول ظاهر.

برای کفّار و مشرکین و منافقین که دأب و عادتشان بر کذب و نفاق است، اگر مسألهٔ پذیرش واقعیّت قرآن نبود، مسألهٔ پذیرش ظاهر آن امر مهمی نبود؛ آنها به آسانی می توانستند قرآن را بپذیرند و از قبول محتوای آن سرباز زنند. انکار و ایراد و اعراض آنها به جهت عمل به حقائق و التزام به دستورات و تعهد و میثاق و بیعت با مقصود و هدف قرآن بود.

بنا بر همین اساس است که می بینیم همان افرادی که در لباس شرک با قرآن

۱\_ آیهٔ ۲٦ و ۲۷، از سورهٔ ٤١: فصّلت

معارضه می کردند، پس از آوردن اسلام ظاهری و عدم قبول واقعی، فقط تغییر لباس و چهره داده، به لباس دین متظاهر و علیه قرآن کما کانوا قیام کردهاند. حقاً روح شیطنت و مقاصد فکری و اندیشههای آنان واحد بوده، برای انجام هدفهای دنیّهٔ خود، خویشتن را بحسب مقتضیات در پوشش دین متظاهر نمودهاند. فقط دو پوشش است بر اصل دو مصلحت:

در هنگامی که کفر و شرک قدرت داشت و ریاست و حکومت را در آن زمینه استوار می دیدند ، علناً به عنوان حمایت از بتها عَلَم هُبَل و لات و عُزَّی را بر دوش می کشیدند و فریاد اعْل هُبَل انها صحنهٔ اُحد را پر کرده بود. و زمانی که دیگر نتوانستند در آن زمینه پافشاری کنند و با فتح مکّه در سنهٔ هشتم از هجرت، قدرت و عظمت اسلام همه جا را فراگرفت، به لباس اسلام در آمده، همان نیزه و شمشیر را برداشته و با حقیقت قرآن که در مقام مقدس ولایت متجلّی است و حامی کانون و مبیّن اسرار و روشنگر تأویل و مفاد و معنای قرآن است به جنگ در افتادند.

اینها بصورت ظاهر خود را تابع قرآن دانسته، ولی مردم را از معنی قرآن منع کردند، و آیات متشابهات که غیر ازا ُولوالعلم را برای ادراک معانی آن راهی نیست، به نظر خود تفسیر و تعبیر نمودند، و خود را اُولوالأمر دانسته و با کتاب خدا کردند آنچه کردند.

هُ وَ الَّذِي أَنزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ

۱- در غزوهٔ أحد، دو بت لات و عزّى را كه از عظيمترين بتهاى مشركين در مكّه بودند با خود حمل نموده و به مدينه آوردند. و در ميدان جنگ شعار مىدادند: اعْلُ هُبَل! على الله عليه و آله و سلّم نيز اعْلُ هُبَل! « بلند پايه و عاليمقام باش اى هبال!» رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم نيز متقابلاً به مسلمين امر كردند تا شعار دهند: اللّه أعْلَى و َ أَجَلّ! « الله عاليمقام تر است، و الله جليل تر و ارزشمندتر است!»

وَ أَخْرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الْفِئْدَةِ وَ الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ الْفِئْدَةِ وَ الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ الْفِئْدَةِ وَ الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلُّ مِّنْ عِندِ رَبِّنَا وَ مَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُولُوا الأَلْبَابِ. \

«اوست خداوندی که قرآن را بر تو فرو فرستاد؛ بعضی از آیاتش محکم میباشند که نیاز به تأویل ندارند، و آنها در حکم اصل و اساس سائر آیات قرآنند، و بعضی دیگر از آیاتش متشابه میباشند که نیاز به تأویل و رجوع به آیه محکم را دارند. پس آنان که در دلشان انحراف و گرایش به باطل است، از متشابهات آن پیروی نموده و با تأویلِ آنها به نظر خود، راه شبهه و فتنه در پیش کشیده و مقصود و مراد از آنها را طبق آمال و افکار و آراء خود تأویل میکنند. در صورتی که معنای حقیقی و مرجع اصلی آنها را که تأویل آنهاست جز خدا کسی نداند. و امّا آن دستهای که در علم رسوخ دارند و در درایت و دانش قدمی استوار، میگویند: ما به آیات متشابه ایمان آوردهایم. تمام آیات، چه محکم و چه متشابه از نزد پروردگار ماست. و تنها خردمندان و اندیش مندان از ایس حقیقت آگاهند.»

حضرت علاّمهٔ استاد قدّس اللـه سـرّه گفتهاند: « أُمُّ الْكِتَابِ اصل و مرجع قرآن است. و محكمات آیاتی هستند كـه معنایشان ظاهر، و بـدون ارجاع آنها بـه آیات دیگر، خودشان معنی و مقصود را میرسانند. و متشابهات آیاتی هستند كـه بـه مجـرّد استماع، معنایشان فـهمیده نمی شـود؛ و مـردّد می شـود میان معنائی و معنای دگری، تا اینكه آنها را به محكمات ارجاع دهنـد و از آنها در مـراد و مقصود از اینها بـهره گـیرند. بنـابراین ، محكمات بذاتـها محکـم هسـتند و متشابهات بواسطـهٔ ارجاعشان به محكمات محکـم می شـوند؛ و بالأخـره بدیـن تـرتیب جـمیع

١ - آيه ٧، از سوره ٣: ءَال عمران

آیات کتاب محکم میباشند و در آن ، آیهای که مرجعش به محکم نباشد نداریم.

مثلاً خداوند می فرماید: الرَّحْمَن عَلَی الْعَرْشِ اسْتَوَی المر، خداوند بر روی کرسی و تخت قرار گرفت و متمکّن شد.» این آیه در ابتدای امر، فهمش برای مستمع اشتباه می شود. زیرا ممکن است معنای عرش از قبیل همین کرسی ها و تختها باشد، ولی چون آنرا به آیه : لَیْس کَمِثْلِهِ شَیْء ً الله می منا و مانند خداوند هیچ چیزی نیست .» ارجاع دهیم، معلوم می شود که: تخت و کرسی خداوند متناسب با وجود ازلی و ابدی و لایتناهی اوست ؛ و خواهی نخواهی منطبق بر عالم اراده و مشیّت، و یا بر کاخ وجود و جمیع عالم هستی خواهد شد.» "

و امّا در و مَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ و إلا اللّه « تأويل قرآن را غير از خدا كسى نمى داند. » ظاهر عبارت آن است كه ضمير در تأويله را به مَا تَشَابَه ارجاع دهيم، همانطور كه در عبارت و ابْتِعْآء تأويله مطلب از همين قرار است.

و این مستلزم آن نیست که تأویل منحصر در آیات متشابه باشد، چنان که بحث آن گذشت. و همچنین امکان دارد ضمیر را ارجاع به کتاب دهیم، مانند ضمیر در عبارت ما تشابه مِنْهُ.

و از ظاهر حصر در عبارت و مَا يَعْلَمُ تَأُويلَهُ و إلا اللّه استفاده مى شود كه علم به تأويل انحصار در خدا دارد. و امّا عبارت و الرّاسِحُونَ فِيى الْعِلْمِ « و علم »، ظاهر آن است كه « واو » براى استيناف باشد نه براى

١ - آيهٔ ٥، از سورهٔ ٢٠: طه

۲\_قسمتي از آيهٔ ۱۱، از سورهٔ ٤٢: الشّوري

٣\_« الميزان في تفسير القرءَان» ج ٣، ص ١٨ و ١٩

عطف، گرچه اگر واو را عاطفه بگیریم و بر سر فِی الْعِلْمِ وقف کنیم و بگوئیم: و مَا یَعْلَمُ تَأْویلَ هُو الرَّا اللَهُ و الرَّاسِحُونَ فِی الْعِلْمِ « تأویل قرآن را غیر از خدا و راسخین در علم کسی نمی داند.» نه از جهت اعراب و ترکیب ادبیّت، و نه از جهت مفاد و محتوی و معنی اشکالی لازم نمی آید.

امًا ظهور كلام اين است كه واو عاطفه نباشد، و براى استيناف و ابتداى گفتار بكار گرفته شده است. و لنگه و عِدل طرف ترديد است كه صدر آيه (فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبهم ْزَيْغُ) بر آن دلالت دارد.

علیهذا مفهوم از عبارت این می شود که: مردم در اخذ به کتاب خدا به دو گروه منقسم می گردند:

یک دسته کسانی هستند که از مَا تَشَابَه (متشابهات) پیروی مینمایند، و یک دسته کسانی هستند که میگویند: چون چیزی از قرآن متشابه شود، ما به آن ایمان میآوریم زیرا همه از جانب خداست (ءَامَنَا به کُلُّ مِّنْ عِندِ ربَّنا). و در این صورت فقط اختلافشان از ناحیهٔ زیخ القلب (انحراف اندیشه) و رسوخ العِلم (دانش راسخ و اصیل و صحیح) است.

علاوه بر این اگر واو را عاطفه بگیریم، یک اشکال مهم را مستلزم است؛ و آن اینکه از دأب قرآن خارج شدهایم. توضیح آنکه:

اگر واو عاطفه باشد، راسخین در علم، با خداوند در علم به تأویل مشترک می شوند؛ و مسلماً رسول الله نیز از راسخین در علم است و افضل آنهاست. و چگونه تصور می شود که قرآن بر قلب او نازل شود و مراد و معنی آنرا نداند!

و در این صورت از دأب قرآن بیرون رفته ایم. چون دأب قرآن آن است که: وقتی یاد از امّت می کند و یا جماعتی را نام می برد که در بین آنها رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم است، اولاً به جهت تشریف و تعظیم و تکریم رسول خدا، وی را جداگانه نام میبرد و پس از آن ، ذکر از آن امّت و جماعت می کند.

مثل آیه: ءامَن الرَّسُولُ بِمَ آ اُنزِلَ إِلَیْهِ مِن رَبِّهِ وَ الْمُوْمِئُونَ '. «رسول خدا و جمیع مؤمنین به آنچه از جانب پروردگارش بر او نازل شده است ایمان آوردند.» و مثل آیه: ثُمَّ أُنزَلَ اللّه سَكِینَته و عَلَی رَسُولِهِ وَ عَلَی الْمُؤْمِنِیسن ً'. «و

و مدل ایک: کم اکرن الحکه تصویفته و قدی راسوریو و قدی الهوسید سپس خدا سکینه و آرامش خود را بر رسولش و بر مؤمنین فرود آورد.»

و مثل قوله : هَـذا النَّبِـيُّ وَ الَّذِيـنَ ءامَنُـوا أَ. « ايـن پيغمبر و كسانى كـه ايمان آوردهاند.»

و مثـل قولـه: يَـو م لا يُحْزِى اللّه النّبِي و اللّذِين ءَامَنُـوا مَعَـه . « روزى كـه خداوند اين پيغمبر را با كسانى كه با او ايمـان آوردهانـد، ذليـل و خـوار و سـرافكنده نمى كند. »

و غیر از این آیات، آیات دیگری که بر همین نهج در قرآن کریم وارد شده است.

بنابر ایس اگر مراد از و الراسخون فی الْعِلْمِ آن باشد که ایشان عالم به تأویلند و رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم مسلّماً از آنهاست، حق گفتار ایس بود که گفته شود: و ما یَعْلَمُ تَأویله و الله و رسولُهُ و الراسِخون

١\_صدر آية ٢٨٥، از سورة ٢: القرة

٢\_ صدر آيه ٢٦، از سوره ٩: التوبة

٣\_ صدر آيه ٨٨ ، از سوره ٩: التّوبة

٤\_ قسمتى از آيهٔ ٦٨، از سورهٔ ٣: ءَال عمران

٥ قسمتي از آيه ٨ ، از سورهٔ ٦٦: التّحريم

فی العِلْمِ. « تأویل متشابهات را غیر از خدا و رسولش و راسخین در علم، کسی دیگر نمی داند.»

و اگر چه ممکن است گفته شود: صدر آیه که فرموده است: هُو َ الَّذِی أُنزَلَ عَلَیْكَ الْکِتَابَ دلالت می کند بر آنکه پیامبر عالم به کتاب است؛ و نیازی به تذکّر آن دوباره نبود.

و از جمیع آنچه گفته شد بدست آمد که در این آیهٔ کریمه، علم انحصار به خدای تعالی دارد. و این با استثناءهائی که دربارهٔ علم تأویل، به این آیه میخورد و افرادی را مسلماً عالم به تأویل قرار میدهد منافات ندارد؛ همچنان که آیات دالهٔ بر انحصار علم غیب در خداوند تعالی با استثنائی که بر وی خورده است منافات ندارد:

عَالِمُ الْغَیْبِ فَلاَ یُظْ هِرُ عَلَی غَیْبِهِ أَحَدًا إِلاَّ مَنِ ا رُتَضَی مِن رَّسُول. ا « خداوند عالم به غیب است، و از غیبش کسی را آگاه نمی کند مگر آن پیامبر پسندیده و انتخاب شدهٔ خود را.»

و نیز منافات ندارد که مستثنی از جملهٔ و مَا یَعْلَمُ تَأُویلَهُ و إِلاَّ اللّه خود راسخین در علم بوده باشند. برای آن که منافات ندارد که این آیه شأنی از شؤون راسخین در علم را بیان کرده باشد، که عبارت از درنگ در وقت شبهه و ایمان و تسلیم باشد، در مقابل آنان که در دلهایشان زیغ و انحراف است؛ و آنکه آیات دیگری دلالت کند بر آن که راسخین در علم و یا بعضی از ایشان عالم به حقیقت قرآن و عالم به تأویل آیاتش با بر آن چه خواهد آمد بوده باشند.»

باری، مراد و منظور ما از استشهاد به این آیهٔ مبارکه این بود که: مخالفت

١ آية ٢٦ و صدر آية ٢٧، از سورة ٧٢: الجنّ

۲\_« الميزان في تفسير القرءَان» ج ٣، ص ٢٦ و ٢٧

با حقیقت قرآن، انحصار به مشرکین و کافرین ندارد. ایس آیه دربارهٔ مسلمین نازل شده است و آنان را به دو گروه تقسیم نموده است. یک گروه مؤمن و متعهد و تسلیم در برابر حق، و یک گروه متمرد و فتنهجو که پیوسته دنبال کجرویها می روند و در زاویهها می خزند، و از راه مستقیم و صراط قویم همیشه دوری می کنند. اینها در سیر نفسانی خود منحرفند. اینها در هر زمان و هر مکان و جود دارند و پیوسته در پی گل آلود نمودن آب و گرفتن ماهی می باشند. نان را به نرخ روز می خورند، و در هر توبرهای پوزه می زنند، و در هر آخوری سر می کنند، و چون انگل از خون و جان غیر می خورند، و حیات خود را بر روی کشتهٔ مظلومان و خون محرومان ادامه می دهند.

در تفسير «صافى» بعد از تفسير معناى محكم و متشابه فرموده است: « در كتاب «كافى» و «عيّاشى» از امام عليه السّلام در تأويل قرآن وارد است كه فرمود: إنَّ الْمُحْكَمَاتِ أَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ وَ الأَئِمَّاتُ عَلَيْهِمُ السَّلامُ، وَ الْمُتَسَانِ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ . الْمُتَسَانِهِ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ وَ فَلاَنٌ . المُتَسَانِهِ فَالاَنْ وَ فَلاَنْ وَالْمُؤْمِنِينَا وَ وَفَلاَنْ وَالْمُوالِمُ وَالْمُؤْمِنِينَا وَ وَفَلاَنْ وَالْمُؤْمِنِينَا وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالل

« محكمات كتاب ، وجود اقدس أميرالمؤمنين و ائمّه عليهم السّلام هستند؛ و متشابهات، وجود فلان و فلان است.»

و ایس روایت دلالت دارد بر آنکه: امام علیهالسّلام وجود خارجی و تکوینی قرآن است؛ و دو خلیفهٔ ناحق و غاصب امر ولایت، وجود خارجی و تحققی شیطنت و انحراف و میل به سوی باطل.

و نيز در «كافي» و «عيّاشي» از حضرت صادق عليه السّلام است كه: نَحْنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم ، و نَحْنُ نَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ. ٢

« ما راسخین در علم میباشیم ، و ما تأویل آنرا میدانیم.»»

۱ و۲\_ تفسیر « صافی » طبع گراوری اسلامیّه، ج ۱، ص ۲٤٧

« و از امام محمّد باقر علیهالسّلام مروی است که گفت:

فَرَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ [وَ سَلَّمَ] أَفْضَلُ الرَّاسِخِينَ فَى الْعِلْمِ، قَدْ عَلَّمَهُ اللّهُ عَنَّ وَجَلَّ جَمِيعَ مَا أَنْزِلَ اللّه عَلَيْهِ مِنَ التَّنْزِيلِ وَالتَّاوِيل ؛ وَ مَا كَانَ اللّه ُ لِيُنْزِلَ عَلَيْهِ شَيْئًا لَمْ يُعَلِّمْهُ تَأْوِيلَهُ. وَ أُوصِيَا وَ هُ مِنْ التَّاعُونِ لَهُ كُلَّهُ مُ لَكُ اللّه عَلَيْهِ شَيْئًا لَمْ يُعَلِّمْهُ تَأُويلَهُ. وَ أُوصِيَا وَهُ مُنِنَ اللّه عُلِيدِهِ يَعْلَمُهُ تَأُويلَه مُ كُلَّه مُ اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه الللّه اللّه الللّه الللّه الللّه اللّه اللّه

«رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم از جمیع راسخین در علم، مرتبهاش عالیتر و فضیلتش بیشتر است. و تمام آنچه را که خداوند بر وی نازل نموده از تأویل و تنزیل قرآن ، همه را به او آموخته بود ؛ و هیچ چیزی را که خدا به وی نازل نموده و تأویلش را نیاموخته باشد ، در بین نبود . و أوصیای او پس از او نیز تمام مراتب تأویلات قرآن را میدانند .»»

« در « كافى » از حضرت باقر عليه السّلام وارد است كه فرمود: وَ الرَّاسِحُونَ فِي الْعِلْم ، مَنْ لاَ يَحْتَلِفُ فِي عِلْمِهِ. ٢

« راسخین در علم کسانی میباشند که در علمشان اختلاف و دگرگونی نیست .»»

« و در کتاب « احتجاج» از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام در ضمن حدیثی وارد است که آن حضرت گفت :

ثُمَّ إِنَّ اللَّهَ جَلَّ ذِكْرُهُ ، بِسَعَةِ رَحْمَتِهِ وَ رَأَفَتِهِ بِحُلْقِهِ وَ عِلْمِهِ بِمَا يُحْدِثُهُ الْمُبَدِّلُونَ مِنْ تَعْيير كَلاَمِهِ ، قَسَّمَ كَلاَمَهُ ثَلاَثَةَ أَقْسَام :

فَجَعَلَ قِسْمًا مِنْهُ يَعْرِفُهُ الْعَالِمُ وَ الْجَاهِلُ ، وَ قِسْمًا لاَ يَعْرِفُهُ إلاَّ مَنْ صَفَا ذِهْنُهُ وَ لَطُفَ حِسُّهُ وَ صَحَّ تَمَيُّنُهُ مِمَّنْ شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلإسْلاَم، وَ

۱ و۲\_ تفسیر «صافی» طبع گراوری اسلامیّه، ج ۱، ص ۲٤۷؛ و علاوه شمارهٔ ۱ نیز از تفسیر «مجمع البیان» طبع صیدا، ج ۱، ص ٤١٠ اَورده شده است.

قِسْمًا لاَيَعْرِفُهُ إلاَّ اللَّهُ وَ أَنْبِيآ وَهُ وَ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ.

وَ إِنَّمَا فَعَلَ ذَلِكَ لِئَلاَّ يَدَّعِى أَهْلُ الْبَاطِلِ مِنَ الْمُسْتَوْلِيسِنَ عَلَى مِيسِرَاثِ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ مِنْ عِلْمِ الْكِتَابِ مَا لَمْ يَجْعَلْهُ لَهُمْ، وَ رَسُولِ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ مِنْ عِلْمِ الْكِتَابِ مَا لَمْ يَجْعَلْهُ لَهُمْ، وَ لِيَقُودَهُمُ الإضْطِرار لُ إِلَى الإيتِمَارِ بِمَنْ وَلاَّهُ أَمْرَهُمْ مْ؛ فَاسْتَكْبَرُوا عَنْ طَاعَتِهِ لِيَقُودَهُمُ الْإِضْطِرار لَ إِلَى الإيتِمَارِ بِمَنْ وَلاَّهُ أَمْرَهُم أَمْ وَالْتَهُمُ وَ عَاوِئَهُمْ وَ عَاوَلَهُمْ وَ عَاوَلَهُمْ وَ عَادَلُهُمْ وَ عَالْد اللّه جَلَّ السُمُهُ وَ رَسُولَهُ لَهُ اللّه عَنْ وَبَعُولَهُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ وَجَلَّ وَ اغْتِرَاراً بِكُثْرَةِ مَنْ ظَاهَرَهُمْ وَ عَاوِئَهُمْ وَ عَادَلُهُ اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ وَجَلَّ وَ اغْتِرَاراً بِكُثْرَةِ مَنْ ظَاهَرَهُمْ وَ وَعَاوِنُهُمْ وَ عَادِيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ وَ رَسُولَهُ لَا اللّهُ عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَنْ وَجَلَلْ اللّه عَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

«سپس خداوند جل ّذكره ، بواسطهٔ گسترش رحمت عامّهاش و رأفت و محبّت به خلائقش و علمی که داشته است بر آنچه تغییر دهندگان و تبدیل کنندگان ، در کلام وی احداث می کنند ؛ گفتار خود را در قرآن مجیدش به سه دسته تقسیم کرده است :

یک قسم از آنرا تمام طبقات از عالم و جاهل میدانند. و یک قسم از آنرا نمی فهمد مگر کسی که ذهنش پاک و احساسش لطیف و إدراک و عقل او صحیح بوده باشد ، از آن گروهی باشد که خداوند دل و سینه شان را برای پذیرش اسلام گسترده و منشرح نموده باشد. و یک قسم از آنرا درنمی یابند مگر خدا و پیغمبرانش و آنان که در علم رسوخ دارند.

و این تقسیم گفتارش را در قرآنش بر این سه گونه، به دو جهت نمود:

اول آن که : اهل باطل و دروغ که بر میراث رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم استیلا یافته و آنرا به غصب از روی خدعه و مکر ربودهاند، نتوانند از علوم قرآن چیزی را ادّعا کنند که برای آنها قرار داده نشده است.

دوم آنکه: ضعف و نقصان علم در آنها ، ایشان را ناچار کند تا فرمان آن کسی را که خداوند بواسطهٔ کثرت و شدیت علمش، صاحب ولایت و امر آنها

441

\_

۱\_ تفسیر « صافی » محدیّث عظیم ملاّ محسن فیض کاشانی، ج ۱، ص ۲٤٧

قرار داده است بپذیرند.

امّا ایشان چنین نکردند، گردن ننهادند و پذیرای امر صاحب علم نشدند؛ از فرمانش سر پیچیدند، و از پیروی او بلندمنشی نموده، از روی استکبار و منیّت بر خدا و رسولش افترا بستند، و بواسطهٔ زیادی سیاهی لشکر و کثرت یاوران و معاونان دنیاپرست و معاندان با خدا و رسول خدا، از تبعیّت و پیرویش استنکاف نمودند.»»

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم گفت:

أنًا قَاتَلْتُهُمْ عَلَى التَّنْزيل ؛ وَ أَنْتَ يَا عَلِيٌّ تُقَاتِلُهُمْ عَلَى التَّأويل. ا

«ای علی ! من با این مردم برای پذیرش و قبول ظاهر قرآن و حقّانیّت نـزول آن جنگ کـردم ؛ و تـو ای علـی ! بـرای حقّانیّت معنـی و مفاد آن جنگ خواهی کرد!»

بنابر این، جنگهای أمیرالمؤمنین علیهالسّلام به دنباله، و در امتداد غزوات رسول اکرم بوده است. مشرکین قبل از اسلام با بدن پیغمبر و پیکرهٔ قرآن در ستیز بودند؛ و اصحاب جمل و صفّین و نهروان با حقیقت پیغمبر و واقعیّت قرآن که نفس مقدّس مقام ولایت و ولی والای علم قرآن، و عارف بر تنزیل و تأویل، و صدرنشین از راسخان در علم بوده است در ستیز بودند. بنابراین، این نبر دها در امتداد آن غزوات است ؛ و ابداً تفاوتی ندارد.

۱-علاّمهٔ مجلسی، روایاتی را به ایسن مضمون در «بحار الأنوار» از طبع کمپانی، ج ۸، ص 800 و 807 ذکر نموده است، و همچنین در ص 80۷ دربارهٔ این مطلب، قضایائی را ذکر می کند. و در «ینابیع المودّة» شیخ سلیمان قُنْدوزی حنفی، از طبع اسلامبول ص ۲۳۳ از صاحب کتاب «الفردوس» روایت کرده است از وهب بن صفی بصری که رسول خدا صلّیالله علیه و آله و سلّم گفته اند: أنا أقاتِلُ عَلَی تَنْزیلِ الْقُرْءانِ ؛ و عَلیٌّ یُقاتِلُ عَلَی تَاویلِ الْقُرْءانِ .

در كتب شيعه روايات بسيارى وارد است كه: پيغمببر اكبرم صلّى الله عليه و آله و سلّم كراراً و مراراً خبر دادهاند كه: أميرالمؤمنين عليه السّلام از طرف خدا مأمور به جهاد با سه طائفه است:

ناكثین (نقض كنندگان بیعت) كه عائشه و طلحه و زبیر و اعوان آنها: محمّد بن طلحه، و خواهرزادهٔ عائشه: عبدالله بن زبیر و دیگر، مروان حَكَم و عثمانیّون و غیرهم می باشند، در جنگ جمل.

قاسِطین (ظلم کنندگان و متجاوزان) که مقصود معاویة بن أبی سفیان و اعوان او می باشند از عمرو بن عاص و غیره، در جنگ صفّین.

مارقین (خارج شدگان از دین) که همچون تیری که از کمان خارج شود، از دین خدا بیرون رفتند؛ و منظور از آنها اصحاب نهروان و خوارج می باشند.

لیکن ما در اینجا از ثقه و ثبت: ابن أبى الحدید معتزلی شافعی که از عامه است مطالبی نقل میکنیم:

او می گوید: «امّا گروه ناکثة ، قائدین لشکریان جنگ جمل هستند. و امّا گروه قاسطَة ، قائدین جنگ صفّین هستند که رسول خددا صلّی الله علیه و آله و سلّم آنها را قاسطین نامید. و امّا گروه مارقَة قائدین جنگ نهروانند.

و اینکه ما گفتیم: رسول خدا آنها را قاسطین نامید، اشارهای بود به کلام آن حضرت علیهالسلام: سَتُ قَاتِلُ بَعدی النَّاکِثِینَ وَ الْقَاسِطِینَ وَ الْمَارقِینَ.

« ای علی ا بـزودی تـو البتّـه بـا سـه طائفـه: پیمـان شـکنان، و سـتمکاران، و از دین خارج شدگان جنگ می کنی!»

و این خبر از دلائل نبوت رسول خدا صلوات الله علیه است. زیرا بطور صراحت خبر از غیب داده است که در آن ابداً احتمال دستبردگی و تدلیس، مانند اخبار مجمله داده نمی شود.

و كلام رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم: مارقين (بيرون شدگان از

دين) گواهي مي كند كلام أميرالمؤمنين عليه السّلام را اولاً در باب خوارج كه گفت: يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمْيَةِ. «از دين خدا بيرون مي روند همانطور كه پيكان از كمان بيرون مي پرد.»

و کلام رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم: ناکثین (پیمان شکنان) گواهی می کند پیمان شکستن آنها را در ابتدای امر بعد از بیعت، و حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام در وقت بیعت ایشان (طلحه و زبیر) که خواستند با وی بیعت نمایند، این آیه را تلاوت کرد:

## فَمَن تَكَثَ فَإِنَّمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ. ١

« و کسی که نقض عهد و پیمان شکنی کند، علیه نفس خود نقض عهد نموده است.»

و امّا اصحاب و قائدین جنگ صفّین در عقیدهٔ ما جماعت معتزله ، مخلّد در آتش خواهند بود بجهت فسقشان ؛ و بنابر این دربارهٔ آنها این آیهٔ مبارکه صادق است و اُمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا. \* « و امّا ستمگران و متجاوزان ، هیزم جهنّم میباشند .» \*\*

و امّا در بارهٔ اینکه أمیرالمؤمنین علیهالسّلام در ایس جنگها با ایس مردم به عنوان تأویل قرآن جنگ مینموده است، روایاتی است که ابین أبی الحدید در «شرح نهج البلاغة» از إبراهیم بن دیزیل همْدانی در کتاب «صفّین» از یحیی بسن سلیمان، مسنداً از أبو سعید خُدری رحمهالله روایت کرده است که: «او گفت:

١- آيـة ١٠، از سـوره ٤٨: الفتـح: إنَّ الَّذِيـنَ يُبَـايعُونَكَ إِنَّمَـا يُبَـايعُونَ اللَــهَ يَـدُ اللَــهِ فَـــوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن ثَكَثَ فَاإِنَّـمَا يَنكُثُ عَلَى نَفْسِهِ وَ مَنْ أُوفَى بِمَا عَـاهَدَ عَلَيْهُ اللَــهَ فَسَيُــؤْتِيهِ أَجْـرًا عَظِيمًا.

٧\_ آية ١٥، از سورة ٧٧: الجن

٣- « شرح نهج البلاغة ابن أبى الحديد» از طبع دار إحياء الكتب العربيّة، با تحقيق محمّد أبوالفضل إبراهيم، ج ١، ص ٢٠١

كُتَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ فَانْقَطَعَ شِسْعُ تَعْلِهِ. فَأَلْقَاهَا إِلَى عَلِيٍّ عَلَيْهِ السَّلاَمُ يُصْلِحُهَا. ثُمَّ قَال: إِنَّ مِنْكُمْ مَنْ يُقَاتِلُ عَلَى عَلْقَاهِا إِلَّهُ مَا قَاتَلْتُ عَلَى تَنْزيلِهِ.

فَقَالَ أَبُوبَكُر : أَنَا هُو يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟! قَالَ: لاَ!

فَقَالَ عُمَرُ بْنُ الْحَطَّابِ: أَنَا هُو يَا رَسُولَ اللهِ ؟! قَالَ: لاَ! وَلَكِنَّهُ ذَاكُمْ وَاللهِ عَلَيْ عَلَيْهِ السَّلاَمُ يُصْلِحُهَا.

قَالَ أَبُوسَعِيدٍ: فَأَتَيْتُ عَلِيًّا فَبَشَّرْتُهُ بِذَلِكَ، فَلَـمْ يَحْفِلْ بِهِ؛ 'كَأَنَّـهُ شَـيْءٌ " قَـدْ كَانَ عَلْمَهُ مِنْ قَبْلُ . '

« ما با رسول خدا صلّی اللــه علیه و آله و سلّم میرفتیم که بند نعل او پاره شد. آنرا به نـزد علی انداخـت تـا اصلاحـش کنـد. و سـپس گفـت: تحقیقاً در میان شما مردی است که برای برقراری تأویل قـرآن می جنگـد، همان طـور کـه مـن برای تنزیل قرآن جنگیدهام!

ابوبكر گفت: منم اى رسول خدا؟! گفت: نه!

عمر بن خطّاب گفت: منم ای رسول خدا؟! گفت: نه!

ولیکن آن مردی است که مشغول پینه زدن کفش است؛ و نعل حضرت در دست علی بود و به اصلاح آن مشغول بود.

أبوسعيد مي گويد: من به نزد على آمدم و او را بدين موهبت بشارت دادم. امّا او اعتنائى به حرف من ننمود؛ گويا اين مطلب، امرى بود كه خبرش را على از پيش مى دانست.»»

و همچنین ابن أبی الحدید روایت می کند از ابن دیزیل در این کتاب،

١\_ حَفَلهُ و حَفَل به : اعتَنَى الَيه.

۲\_ ما این حدیث ابن أبی الحدید را از «بحار» مجلسی، ج ۸، ص ٤٥٧ نقل نمودیم.

از یحیی بن سلیمان، از ابن فُضیل، از إبراهیم بن هَجَری، از أبو صادق كه گفت:

«أبو أيوب انصارى بر ما در ولايت عراق وارد شد، و قبيله أزد براى وى جزرى را به رسم قربانى هديه آوردند. و آن هديه را با من فرستادند كه به نزد وى ببرم. من بر أبو أيوب وارد شدم و سلام كردم، و به او گفتم: يَا أَبَا أَيُّوب! قَدْ كَرَّمَكَ اللّه بصُحْبَة نَبيّه صَلّى اللّه عَلَيْه وَ ءَالِه وَ سَلَّمَ وَ نُزُولِه عَلَيْك؛ فَمَا لِى أَرَاكَ تَسْتَقْبلُ النَّاسَ بسَيْفِكَ ثُقَاتِلُهُمْ هَوُلاًء مَرَّةً وَ هَوُلاًء مَرَّةً وَ هَوُلاًء مَرَّةً؟!

«ای أبو أیّـوب! خداوند ترا به همنشینی رسول خدا ، و به وارد شدن آن حضرت بر خانهٔ تو مکرم و معزّز و گرامـی داشته است؛ با وجـود ایـن سـوابق درخشان و این خصوصیّات، چرا می بینم در برابر مـردم روی می آوری و با آنها با شمشیر مواجه شده، گـاهی بـا ایـن جمـاعت و گـاهی بـا آن جمـاعت میستیزی و جنگ می نمائی؟!»

قَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَن تُقَاتِلَ مَعَ النَّاكِثِينِ نَ، فَقَدْ قَاتَلْنَاهُمْ. وَعَهِدَ إِلَيْنَا أَن تُقَاتِلَ مَعَ الْقَاسِطِينَ، فَهَذَا وَجَّهَنَا إِلَيْنَا أَن تُقَاتِلَ مَعَ الْقَاسِطِينَ، فَهَذَا وَجَّهَنَا إِلَيْهِمْ (يَعْنِى مُعَاوِيَةَ وَ أَصْحَابَهُ). وَعَهِدَ إِلَيْنَا أَن تُقَاتِلَ مَعَ الْمَارِقِينَ، وَلَمْ لُهُمْ بُعْدُ. \

« أبو أيّوب در پاسخ گفت: رسول خدا صلّى اللــه عليـه و آلـه و سلّم از ما عهد و ميثاق گرفته است كه با نــاكثين (نــاقضين پيمــان) جنگ كنيــم؛ و مــا بــا آنــها جنگ كرديم.

۱\_ البجزر: ما أُعِدَّ للذَّبْحِ كَالشّاةِ وَ النّاقَةِ. « جَزر حيواني است كه براى ذبح آماده شده است؛ مانند گوسفند و شتر.»

۲\_ « بحار الأنوار » كمپاني، ج ٨ ، ص ٤٥٧

و از ما عهد و پیمان گرفته است که با قاسطین (ستمگران و متعدیّان) جنگ کنیم؛ و اینک علی است که ما را به سوی آنان می فرستد (یعنی به سوی معاویه و یارانش). و از ما عهد و پیمان گرفته است که با مارقین (بیرون شدگان از دین) جنگ کنیم؛ و من هنوز آنها را ندیدهام.»»

ابن أبى الحديد مى گويد: «بسيارى از محدتين از أميرالمؤمنين على ابن أبى طالب عليه الستلام روايت نمودهاند كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم به او گفتند:

إنَّ اللَّهَ قَدْ كَتَبَ عَلَيْكَ جِهَادَ الْمَفْتُونِينَ كَمَا كَتَبَ عَلَى جِهَادَ الْمُفْتُونِينَ. الْمُشْركِينَ.

ُ قَالَ: فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَا هَذِهِ الْفِتْنَةُ الَّتِي كَتَبَ عَلَى قَيهَا الْجَهَادَ؟!

تَالَ: قَـوْمٌ يَشْـهَدُونَ أَ نْ لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللَــهُ وَ أَنِّـى رَسُـولُ اللَــهِ، و هُـمْ مُحَـالِفُونَ للسُّنَّة!

فَـ قُلْتُ: يَـا رَسُولَ اللّهِ! فَعَـلاَمَ أُقَـاتِلُـهُمْ وَ هُـمْ يَشْهَـدُونَ كَـمَا أَشْهَدُ؟! قَـالَ: عَـلَى الأَحْدَاثِ فِـى الدِّين، وَ مُحَـالَفَةِ الأَمْر!

« خداوند بر تو واجب نموده است جهاد با مفسدان را همان طور کـه بـر مـن واجب کرده است جهاد با مشرکان را!

من گفتم : ای رسول خدا ! این فتنه و فسادی کـه خداونـد جـهاد را در آن بـر من واجب کرده است چیست؟

رسول خدا گفت: گروهی هستند که شهادت بر وحدانیّت خدا و رسالت من می دهند، امّا با سنّت من مخالفند.

من گفتم: ای رسول خدا! در حالی که آنان شهادت بر توحید و رسالت میدهند همانند شهادت من، در این صورت من بر کدام جهتی که جهاد را ایجاب

كند با آنها جنگ كنم؟!

رسول خدا گفت: در بدعتهائی که در دین میگذارند، و بر مخالفت امری که میکنند!»

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ! إِلَّكَ كُنْتَ وَعَدْتَنِى الشَّهَادَةَ فَاسْأَلِ اللّهَ أَن يُعَجِّلُهَا لِلهِ بَيْنَ يَدَيْكَ.

قَالَ: فَمَنْ يُقَاتِلُ النَّاكِثِينَ وَ الْقَاسِطِينَ وَ الْمَارِقِينَ؟ أَمَا إِنِّى وَعَدْتُكَ بِالشَّهَادَةِ وَ تُسْتَشْهَدُ ! يُضْرَبُ عَلَى هَذِهِ فَتُحْضَبُ هَذِهِ. فَكَيْفَ صَبْرُكَ إِذَنْ؟!

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللّهِ! لَيْسَ ذَا بِمَوْطِن صَبْر؛ هَذَا مَوطِن شُكْرٍ! قَالَ: أَجَلْ! أَصَبْتَ؛ فَأَعِدَّ لِلْخُصُومَةِ فَإَنَّكَ مُحْاصَمُ.

« من گفتم: ای رسول خدا! تـو بـه مـن وعـدهٔ شـهادت داده بـودی، اینک از خدا بخواه تا شهادت را بزودی در برابرت و در رکابت نصیب من کند!

رسول خدا گفت: با این فرض، چه کسی با ناکثین و قاسطین و مارقین کارزار می کند؟! آری، من به تو وعدهٔ شهادت دادهام و شهید خواهی شد. این فرق سرت با ضربهٔ شمشیر خواهد شکافت، و این محاسن تست که از خون آن خضاب می شود! در این موقعیّت، صبر و استقامتت چقدر است؟!

من گفتم: ای رسول خدا! اینجا جای صبر نیست؛ اینجا جای شکر است!

رسول خدا گفت: آری! راست گفتی. پس بنابراین خود را آماده برای دفاع از دشمنان خود نما؛ زیرا که تو مورد خصومت و کینه و دشمنی و عداوت واقع می شوی!»

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! لَوْ بَيَّنْتَ لِي قَلِيلاً!

فَقَالَ: إِنَّ أُمَّتِي سَتُفْتَنُ مِنْ بَعْدِي؛ فَتَناولُ الْقُرْءَانَ وَ تَعْمَلُ بِالرَّأَي، وَ

تُستَحِلُّ الْحُمْسرَ بِالنَّبِيذِ، وَ السُّحْتَ بِالْهَدِيَّةِ، وَ الرِّبَا بِالْبَيْعِ، وَ تُحَرِّفُ الْكِتَابَ عَنْ مَواضِعِهِ وَ تَعْلِبُ كَلِمَةُ الضَّلاَلِ.

فَكُنْ حَلَسَ بَيْتِكَ حَتَّى تُقَلَّدَهَا، فَإِذَا قُلِّدْتَهَا جَاشَتْ عَلَيْكَ الصُّدُور، وَ قَلَّبَتْ لَكَ الأُمُور. تُقَاتِلُ حِينَئِذٍ عَلَى تَأْوِيلِ الْقُرْءَانِ كَمَا قَاتَلْتُ عَلَى تَأْوِيلِ الْقُرْءَانِ كَمَا قَاتَلْتُ عَلَى تَنْزيلِهِ. فَلَيْسَتْ حَالُهُمُ الثَّانيَةُ بِدُونِ حَالِهِمُ الأُولَى.

« من گفتم: ای رسول خدا! ممکن است مقدار کمی از ایس جریانات را برای من شرح دهی؟!

رسول خدا گفت: امّت من پس از من به فتنه و فساد مبتلا می شوند؛ در قرآن تصرّف می کنند و به رّاء خود عمل می نمایند. و خوردن خمر و شراب را به نام نبید (آب انگور) حُلال می شمارند. و مال حرام را بنام هدیّه و تحفه می خورند. و ربا را بنام بیع و خرید و فروش مجاز می دانند. و معانی و مفاد آیات قرآن را از جای خود تغییر می دهند؛ و در این صورت و با این کیفیّت، کلمهٔ باطل بر کلمهٔ حق غلبه می کند.

در تمام این دوران ملازم خانهات باش و مانند فراشی که بر آن می نشینی عزلت اختیار کن ، تا آنکه زمام ریاست و امارت و حکومت را بر گردن تو نهند. و به مجرد اینکه ریاست و ولایت را پذیرفتی، و قلادهٔ أمر را بر گردنت نهادی، دلهائی از حقد و حسد و کینه علیه تو به جوش آید، و سینه هائی از امواج بخل از اضطراب و هیجان موج زند، تا امر را بر تو واژگون کنند.

در این هنگام است که تو برای تحقّق مفاد و معنی قــرآن و برقـراری تـأویل و مرجع آن، جنگ خواهی کرد؛ به همان گونهای که مــن بــرای پذیــرش نــزول قــرآن و اقرار و اعتراف به حقّانیّت ظاهر آن جنگ کردهام.

در این موقعیّت و با این وضعیّت، دوران دوّمی که بر آنها میگذرد، کمتر و پائین تر از دوران اول آنها نیست؛ و عیناً در مرحلهٔ واپسین که تو کارزار

می نمائی، حال این مردم مانند حال آنها در مرحلهٔ اولینِ شرک و بت پرستی است که من کارزار می کردم، و دست کم از آن چیزی ندارد.»

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَهِ! فَبِأَى الْمَنَازِلِ ٱلْوِلُ هَوُلاَءِ الْمَفْتُونِينَ مِنْ مِنْ بَعْدِك؟! أ بمَنْزَلَةِ فِثْنَةٍ أ مْ بمَنْزَلَةِ رِدَّة؟!

فَقَالَ : بِمَنْزِلَةِ فِتْنَةٍ يَعْمَهُونَ فِيهَا إِلَى أَن يُدْرِكُهُمُ الْعَدْلُ.

فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَيُدْرِكُهُمُ الْعَدْلُ مِنَّا أَمْ مِنْ غَيْرِنَا؟!

فَقَالَ: بَلْ مِنْا؛ بِنَا فَتَحَ اللّهُ وَ بِنَا يَحْتِمُ، وَ بِنَا أَلَّفَ اللّهُ بَيْنَ الْقُلُوبِ بَعْدَ الشّراكِ وَ بِنَا يُؤلِّفُ بَيْنَ الْقُلُوبِ بَعْدَ الْفِثْدَةِ.

فَقُلْتُ: الْحَمْدُ لِلَّهِ عَلَى مَا وَهَبَ لَنَا مِنْ فَصْلِهِ. '

« من گفتم: ای رسول خدا! من از کدام جهت با آنان مواجه شوم؟ و بر کدام مقام و منزله آنها را در آورم؟ و با آنها چگونه رفتار نمایم؟ آیا ایشان را مسلمان مفتون و مفسد بدانم، و بر این اساس رفتار کنم؟ یا کافر مرتد و از دین برگشته بدانم، و بر اساس قوانین و مقررات با اهل رده و مرتد ین رفتار کنم؟!

رسول خدا گفت: در مقام و منزلهٔ فتنه و فساد آنان را قرار بده، و با ایشان همچون مسلمان مفتون و مبتلا به فساد و تباهی عمل کن! ایشان در این گمرهی و ضلالت و فتنه و بلا میمانند تا وقتی که عدل الهی به آنها برسد و آنان را دریابد.

من گفتم : ای رسول خدا ! آیا آن عدلی که آنان را درمی یابد و از این فتنه و فساد بیرون می آورد ، از ما خواهد بود یا از غیر ما؟!

رسول خدا گفت: از ما خواهد بود ؛ خداوند بواسطهٔ ما اسلام و رحمت و عدل و ولایت را گشوده است، و بواسطهٔ ما نیز خاتمه می دهد. و بواسطهٔ ما خداوند در میان دلها پس از شرک، ایجاد الفت و صفا و یگانگی نمود؛ و

۱\_ « بحار الأنوار » ج ۸ ، ص ٤٥٧

بواسطهٔ ما نیز در میان دلها پس از فتنه و فساد، ایجاد الفت و مودّت می کند.

من گفتم: حمد و سپاس اختصاص به خداوند دارد بر این فضل و شرفی که به ما عنایت کرده است.»»

انحراف از تأویل قرآن به قدر انحراف از اصل قرآن، انسان را از حقیقت دور می کند. فائدهٔ قرآن برای فهمیدن و عمل به مضمون آن است؛ اگر کسی بگوید: قرآن را پذیرفته م و تأویل آنرا نمی پذیرم، و روی فهم و ادراک خود و سلیقهٔ خود به آن عمل می کنم، یعنی متشابهات را به محکمات ارجاع نمی دهم؛ مانند کسی است که بگوید: اصل قرآن را نپذیرفته ام.

مصیبت و گرفتاری أمیرالمؤمنین علیهالسّلام از این دسته بسود. معاویه شیّاد دنیاپرست خود را طالب خون عثمان قلمداد کرده، و به آیه: یَایُها الَّنِینَ ءَامَنُوا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْلَی و به آیه: و لَکُم فِی الْقِصَاصِ خیوة تمسکی میکند. و أمیرالمؤمنین علیهالسّلام را متّهم به قتل عثمان کرده، و علمای شام که ریزهخواران سفرهٔ آلودهٔ اویند، مردم نادان و ساده لوح را فریفته و تحریک به قتل أمیرالمؤمنین علیهالسّلام و برقراری إمارت و حکومت وی به آیه شریفهٔ: و مَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَد مجعَلْنَا لُولِیّهِ سُلْطَانًا مینمایند. این آیات از قرآن است ، ولیکن مفاد و معنایش حقّانیّت معاویه نیست. اولاً عثمان وصی و فرزند دارد ، آنها باید طالب خون او باشند، به معاویه چه مربوط؟ ثانیا أمیرالمؤمنین علیهالسّلام کشندهٔ عثمان نبودهاند، بلکه از قتل او جلوگیری

۱\_صدر آیـهٔ ۱۷۸، از سـورهٔ ۲: البقـرة: «ای کسـانی کـه ایمـان آوردهایـد! حـق قصــاص برای کشتگانتان برای شما ثبت شد.»

۲\_صدر آیـهٔ ۱۷۹، از سورهٔ ۲: البقـرة: « و از بـرای شـما در زنــدگــی بواسـطهٔ حکــم قصاص، حیات و تأمین ادامهٔ زنده بودن است.»

٣\_ قسمتي از آيه ٣٣، از سورهٔ ١٧: الإسرآء

کردهاند، تمسّک به آیه در این مورد چه معنی دارد؟

ثالثاً اینک که تمام طبقات با أمیرالمؤمنین علیهالسّلام بیعت به خلافت کردهاند و او حاکم مُطاع مسلمین است، وظیفه دارد در صورت فرض مظلومیّت عثمان و تقاضای ورثهٔ او قصاص از قاتلان را، محکمهای تشکیل دهد و فصل خصومت کند ؛ به معاویه که یکی از افراد رعیّت است ربطی ندارد!

امّا از همهٔ این خصوصیّات، معاویه و دستیاران او چشم پوشیده، آیهٔ قرآن را در غیر مورد و موضوع خود قرار داده، وسیلهٔ جنجال و غوغا نموده تا از فتنه و فساد استفادهٔ سوء کنند و چند صباحی بر اریکهٔ حکومت جور سوار شوند. اینها همه انحراف و زیغ است که فَیتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَآءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَآءَ تَأُويلِهِ دربارهٔ ایشان صادق است.

سیّد رضی جامع «نهج البلاغة» می گوید: چون به آن حضرت رسید که بنی امیّه او را در مشارکت خون عثمان متّهم داشته اند، خطبه ای بدینگونه ایراد کرد:

أُولَمْ يَنْهُ أُمَيَّةً عِلْمُهَا بِي عَنْ قَرْفِي؟ أَ وَ مَا وَزَعَ الْجُهَّالَ سَابِقَتِي عَن تُهْمَتِي؟ وَ لَمَا وَعَظَهُمُ اللّهُ بُهِ أَبلَغُ مِنْ لِسَاني!

أنًا حَجِيجُ الْمَارِقِينَ ، وَ خَصِيمُ الْمُرْتَابِينَ. وَ عَلَى كِتَابِ اللَّهِ تُعْرَضُ الأَمْثَالُ. وَ بِمَا فِي الصَّدُورِ تُجَازَى الْعِبَادُ. \

« آیا علم و اطّلاع بنی امیّه از من، ایشان را باز نمیدارد از اینگونه عیب گوئی دربارهٔ من؟ (یعنی آیا بنی امّیه را علم و اطّلاع به حال من و سابقهٔ من در دین و اجتناب از ریختن خون بناحق، باز نمیدارد از عیب جوئی و

١ قسمتي از آيه ٧، از سوره ٣: ءَال عمران

٢\_ «نهج البلاغة» خطبه ٧٣؛ و از طبع مصر با تعليقهٔ محمّد عبده: ج ١، ص ١٢٥

عیب گوئی دربارهٔ من نسبت به خون عثمان؟ خصوصاً که آنها میدانند من برای او خیر خواه و ناصح بودم و بهترین کسی بودم که فساد و ضرر و هلاک را از او دفع می نمودم.)

آیا آگاهی و دانش جاهلان به سابقهٔ من در استواری دین، ایشان را منع نمی کند از تهمت بر من؟

آری! آنچه از پند و موعظه برای آنها در کتاب خدا آمده است، از گفتار من بلیغ تر و رساتر است. (که می گوید: غیبت در حکم خوردن گوشت مردهٔ برادر است.')

من با برهان ساطع و دلیل قویم بر کسانی که از دین خارج می شوند مبارزه و محاجّه می کنم. و با افراد مُرتاب و شکّاک که دارای یقین نیستند و دین را بازیچه و لعب خود قرار می دهند دشمنم!

اعمال متشابهه را که دارای دو وجهه هستند و دو گونه تفسیر دارند، باید به کتاب خدا عرضه داشت؛ و از کتاب خدا رفع شبهه کرد، و معنای صحیح و حقیقی آنرا جست. (آنچه موافق است با کتاب خدا حق و مشروع است؛ و آنچه مخالف است باطل و ممنوع است. بنابر این هر کس که ملتزم به احکام کتاب الله باشد، حق عیب گوئی ندارد و نمی تواند در حق من طعن زند و بدون شاهد و برهان تهمتی را حواله دهد.)

و مجازات بندگان خداوند بواسطهٔ نیّتهای آنهاست، که هر که نیّتش

١ ـ ذيل آية ١٢، از سورة ٤٩: الحجرات:

و لا يَعْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلُ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَ اتَّقُوا اللّه َ إِنَّ اللّه تَوَّابُ رَّحِيهِم. « و نبايستى بعضى از شما غيبت بعضى ديگر را بنمايند. آيا يك نفر از شما دوست دارد كه گوشت بدن برادر مردهاش را بخورد؟! البتّه شما اين را ناپسند داريد؛ بنابر اين از خداوند بپرهيزيد كه او توبه را قبول مىكند، و نسبت به بندگانش مهربان است.»

پاک و خالص باشد، از گناه و پاداش آن بری است؛ و هر کـس در دلـش سـوء نیّـت باشد، به عذاب خداوندی گرفتار است.»

و از جملهٔ گفتار آن حضرت راجع به تأویل قران در عملکرد معاویه، نامهای است که به او نوشتند، و در این نامه ریاست خواهی وی را با تأویل قرآن بازگو کردهاند. این نامه را نیز سیّد رضی ّ آورده است:

أمَّا بَعْدُ، فَإِنَّ اللَّهُ سُبْحَانَهُ قَدْ جَعَلَ الدُّنيَا لِمَا بَعْدَهَا، وَ ابْتَلَى فِيهَا أَهْلَهَا لِيَعْلَمَ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً. وَ لَسْنَا لِلدُّنيَا خُلِقْنَا، وَ لاَ بِالسَّعْيِ فِيهَا أَهْلَهَا لِيُعْلَمَ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً. وَ لَسْنَا لِلدُّنيَا خُلِقْنَا، وَ لاَ بِالسَّعْيِ فِيها أَمْبِتَلَى بها.

وَ قَدِ ابْتَلاَنِي اللّه بِكَ وَ ابْتَلاَكَ بِي! فَجَعَلَ أَحَدَثَ حُجَّةً عَلَى الأَحْرِ. فَعَدَوْتَ عَلَى طَلَب الدُّنْيَا بَتَأُويلِ الْقُرْرُءَانِ، فَطَلَبْتَنِي بِمَا لَمْ تَجْنِ يَدِي وَ لاَ فَعَدَوْتَ عَلَى طَلَب الدُّنْيَا بَتَأُويلِ الْقُررُءَانِ، فَطَلَبْتَنِي بِمَا لَمْ تَجْنِ يَدِي وَ لاَ لِسَانِي، وَ عَصَبْتَهُ أَلْتَ وَ أَهْلُ الشَّامِ بِي.

وَ أَلَّبَ عَالِمُكُمْ جَاهِلَكُمْ، وَ قَا يَمُكُمْ قَاعِدَكُمْ. فَاتَّقِ اللَه فِي نَفْسِك، وَ تَازِعِ الشَّيْطَانَ قِيَادَكَ، وَ اصْرِفْ إلَى الأَخِرةِ وَجْهَكَ؛ فَهِي طَرِيقُنَا وَ طَرِيقُكَ. طَرِيقُكَ.

وَ احْذَرْ أَن يُصِيبَكَ اللّه مِنْه بعَاجِل قَارِعَةٍ تَمَسُّ الأَصْلَ وَ تَقْطَع لَا الدَّابِرَ. فَإِنِّى أُولِي لَكَ بِاللّهِ أَلِيَّةً غَيْرَ فَاجَرَة: لَئِنْ جَمَعَتْني وَ إِيَّاكَ جَوَامِع للتَّابِر. فَإِنِّى أُولِي لَكَ بِاللّهِ أَلِيَّةً غَيْرُ وَالْحَاجِرَة: لَئِنْ جَمَعَتْني وَ إِيَّاكَ جَوَامِع للتَّابِر. لاَ أَزَالُ بِبَاحَتِك؛ حَتَّى يَح كُمَ اللّه بَيْنَنَا وَ هُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ. \

« بعد از حمد و سپاس حضرت ربوبیّت، بدان که: خداوند سبحانه دنیا را مقد مقد منه آخرت قرار داده است، و اهلش را در آن به امتحان و آزمایش درآورده تا آن که کردارش از همه نیکوتر است شناخته شود. و ما برای تمتّع و هوسرانی در

۱\_ « نهج البلاغة» رسالهٔ ۵0؛ و از « نهج البلاغة» طبع مصر با تعليقهٔ شيخ محمّد عبده: ج ۲، ص ۱۱۲ و ۱۱۳

دنیا آفریده نشدهایم، و برای کوشش و تلاش در این امور دنیه و پست مأمور نگشته یم. بلکه در دنیا نهاده شدیم تا اینکه مورد آزمایش و امتحان قرار گیریم.

و تحقیقاً خداوند مرا بواسطهٔ تـو، و تـرا بواسطهٔ مـن، در محک آزمایش و بوتهٔ امتحان درآورده است. و یکی از ما را حجّـت بـر دگـری قـرار داده است. پـس تو با تأویل قرآن، برای طلب ریاست و امارت دنیا پریـدی و جسـتن کـردی! و از من چیزی طلب نمـودی (خـون عثمان) کـه نـه دسـت مـن و نـه زبـان مـن در آن جنایت نبود. و تو و یارانت از اهل شام خون عثمان را بـه مـن بسـتید، و مـرا متعـهّد و صاحب ذمّهٔ او شمردید!

و عالم شما (أبوهريرة) جاهلان شما را تحريک نموده و تحريص بر قيام كرد؛ و قائم شما (عمرو بن عاص) قاعدان شما را نهضت داده، عليه من برپا داشت! اينک در جان خودت از خداوند بپرهيز! و او را حاكم و ولي خود بشمار، و زمام امر خود را به دست شيطان مسپار؛ و با او در استرسال برحكومت بر تو، مبارزه كن! و و جه و و جهه دل خود را به آخرت متوجه گردان؛ از دنيا ببر و به آخرت روى آور كه اين راه من و راه تست! و بترس از آنکه مبادا خداوند در ميان اين راه، امر كوبنده و شكنندهاى را فوراً پيش آورد كه ريشه را بركند، و اصل و فرعى، و درخت و شاخى باقى نگذارد!

و من قسم یاد می کنم برای تو، قسم به خداوند؛ قسمی که درست و راستین باشد و هیچگاه آن را نشکنم: که اگر تقدیرات خداوندی و قضاء الهی میان من و تو را جمع نمود، من دست از تو برندارم و پیوسته در ناحیهٔ تو به قلع و قمع تو بپردازم؛ تا اینکه خداوند میان ما حکم کند، و او از میان حاکمان، حاکمی است که مورد اختیار است.»

چقدر أميرالمؤمنين عليه السلام در خطبه هاى خود، در زمان خلافت

خود و قبل از آن، از مهجور بودن کتاب خدا مینالد، و از عدم بهرهبرداری از ایس گنج شایگان تأسیف میخورد:

إلَى الله أشْكُو مِنْ مَعْشَر يَعِيشُونَ جُهَّالاً، وَيَمُوثُونَ ضُلاَّلاً. لَيْسَ فِيهِمْ سِلْعَةٌ أَبْورَ مِنَ الْكِتَابِ إِذَا تُلِى حَقَّ تِلاَوَتِهِ؛ وَلاَ سِلْعَةٌ أَنْفَقَ بَيْعًا وَلاَ أَعْلَى حَقَّ تِلاَوَتِهِ، وَلاَ سِلْعَةٌ أَنْفَقَ بَيْعًا وَلاَ أَعْلَى مَوَاضِعِهِ، وَلاَ عِنْدَهُم أَنْكَر وَأَعْلَى مَوَاضِعِهِ، وَلاَ عِنْدَهُم أَنْكَر وَنَ الْمَعْرُوفِ؛ وَلاَ أَعْرَفَ مِنَ الْمُنْكَر اللهَ عَلْمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

« و من شکوهٔ خود را به سوی خدا می برم از جماعتی که با جهالت زیست می کنند، و با ضلالت جان می دهند. و هیچ متاعی نزد آنان بازارش کسادتر از کتاب خدا نیست در صورتی که باید و شاید تلاوت شود، و آیاتش در مواضع خود قرار گیرد و معنای خود را بدهد. و هیچ متاعی نیز در نزد ایشان پر رواج تر، و بهایش افزون تر و بازارش گرم تر از کتاب خدا نیست در صورتی که تحریف شود، و معنی و مفاد آیاتش تغییر کند و در مواضع صحیح خود نشیند.

و در نزد این جماعت، از کار معروف و پسندیده، چیزی بدتر و زشت تر نیست. و از کار زشت و ناپسندیده چیزی خوب تر و شایسته تر نیست.»

و چقدر از جهت اختلاف فقهاء در فتوی می نالد و شکوه دارد، با آن که مرجع جمیع فتاوی که کتاب خداست واحد است. و این محملی ندارد جز آن که مواضع تأویل را نمی دانند، و آیات را با هم تطبیق نمی کنند؛ و برای رفع ابهام از آیات قرآن، از خود قرآن مدد نمی گیرند.

وَ إِلَهُ هُمْ وَاحِدٌ، وَ نَبِيُّهُمْ وَاحِدٌ، وَ كِتَابُهُمْ وَاحِدٌ؛ أَفَامَرَهُمُ اللّهُ تَعَالَى بِالإِحْتِلاَفِ فَأَطَاعُوهُ، أَمْ نَهَاهُمْ عَنهُ فَعَصَوْهُ؟ أَمْ أَنْزَلَ اللّه دِينًا تَاقِصًا فَاسْتَعَانَ بِهِمْ عَلَى إِنْمَامِهِ؟ أَم كَانُوا شُركَآءَ لَهُ، فَلَهُمْ أَن يَقُولُوا وَ عَلَيْهِ أَن فَاسْتَعَانَ بِهِمْ عَلَى إِنْمَامِهِ؟ أَم كَانُوا شُركَآءَ لَهُ، فَلَهُمْ أَن يَقُولُوا وَ عَلَيْهِ أَن

١- «نهج البلاغة» خطبة ١٧؛ و از طبع مصر با تعليقة شيخ محمّد عبده: ج ١، ص ٥٤

يَرْضَى؟ أَ مْ أَنْـزَلَ اللَّــهُ سُـبْحَانَهُ دِيناً تَآمَّا فَقَصَّـرَ الرَّسُـولُ صَلَّـى اللّــهُ عَلَيْـهِ وَ ءَالِــهِ عَنْ تَبْلِيغِـهِ وَ أَدْآئِـهِ؟

وَ اللَّـهُ سُبْحَانَهُ يَقُولُ: « مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَـابِ مِن شَيْءٍ» فِيـهِ تِبْيَـانُ كُـلِّ شَيْء.

و ذَكَرَ أَنَّ الْكِتَابَ يُصَدِّقُ بَعْضُهُ بَعْضًا وَ أَنَّهُ لاَ احْتِلاَفَ فِيهِ، فَقَالَ سُبْحَائهُ: « وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيهِ احْتِلاَفًا كَثِيرًا».

وَ إِنَّ الْقُـــرْءَانَ ظَـــاهِرُهُ أَنيـــقُ؛ وَ بَاطِئُـــهُ عَمِيـــقُ. لاَ تَفْنُــــى عَجَآئِبُـــهُ، و لاَ تَنْـقَضِى غَـرَآئِبُـهُ. وَ لاَ تُــكُشَفُ الـظُّلُمَاتُ إِلاَّ بــهِ. \

« و خدای ایشان یکی است، و پیمبرشان یکی است، و کتابشان یکی است، و کتابشان یکی است؛ آیا خداوند تعالی آنها را امر به اختالاف کرده است و بدین جهت از او اطاعت نمودهاند، یا اینکه از اختالاف نهی کرده و ایشان عصیان نمودهاند؟ یا اینکه خداوند دین ناقصی را فرستاده است و در تکمیل آن از ایشان استمداد جسته است؟ یا اینکه آنان شریکانی با خدا در تشریع شریعت و تقنین قوانین هستند و بنابر این، حق ایشان است که بگویند؛ و بر عهدهٔ خداست که بپذیرد و بپسندد؟ یا اینکه خداوند دین تمامی را نازل نموده است و رسول خدا صلی الله علیه و آله در تبلیغش و أدائش کوتاهی نموده است؟

خداوند سبحانه می گوید: «ما در کتاب خود از بیان هیچ چیز کوتاهی نکردهایم». و در قرآن، روشنی و وضوح هر چیزی است. و خداوند گفته است که قرآن، بعضی از آیاتش بعض دگر را تصدیق می کند، و اختلافی در آن نیست؛ آنجا که می گوید: «و اگر قرآن از نزد غیر از خدا نازل شده بود، هر آینه در آن موارد اختلاف بسیاری را می یافتند».

۱\_ همان مصدر، ص ٥٥

ظاهر قرآن زیبا و شگفت انگیز است؛ و باطن آن حاوی معانی تو در تو و عمیق است. شگفتیهای آن هیچ گاه از بین نمی رود، و غرائیب و عجائبش پایان نمی پذیرد. و تاریکی های درون و مسائل مبهمهٔ نفسیه و اخلاقیه و عقیدتی بدون قرآن حل نمی شود.»

یک جا در تعریف و تعظیم و تکریم قرآن می گوید:

و كِتَابُ اللّهِ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ؛ نَاطِقٌ لاَ يَعْيَا لِسَانُهُ، وَ بَيْتٌ لاَ تُسهْدَمُ أَركَانُهُ، وَ بَيْتٌ لاَ تُسهْدَمُ أَركَانُهُ، وَ عِنْ لاَ تُسهْزَمُ أَعْوَانُهُ. \_ تا أَن كه مي گويد:

كِتَابُ اللّهِ تُبْصِرُونَ بِهِ، وَ تَنْطِقُونَ بِهِ، وَ تَسْهَعُونَ بِهِ. وَ يَنْطِقُ بَعْضُهُ بِبَعْضُهُ بِبَعْضَهُ وَ يَشْهِدُ بَعْضُهُ عَلَى بَعْضِ لاَ يَحْتَلِهُ فِي اللّهِ وَ لاَ يُحْالِفُ بَعْضُهُ عَنَ اللّهِ. بَعْضُهُ عَنَ اللّهِ.

قَدِ اصْطَلَحْتُمْ عَلَى الْغِلِّ فِيمَا بَيْنَكُمْ، وَ نَبْتِ الْمَرْعَى عَلَى دِمَنكُمْ. وَ تَعْافَيْتُمْ عَلَى حُبِّ الْأَمْالِ؛ وَ تَعَادَيْتُمْ فِي كَسْبِ الْأَمْوَالِ. لَقَدِ اسْتَهَامَ بِكُمُ الْحُبيثُ، وَ تَاهَ بِكُمُ الْغُرُورُ؛ وَ اللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى نَفْسِى وَ أَنْفُسِكُمْ. \الْحُبيثُ، وَ تَاهَ بِكُمُ الْغُرُورُ؛ وَ اللّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى نَفْسِى وَ أَنْفُسِكُمْ. \

« و کتاب خدا در میان شما است؛ گویندهای است که هیچگاه زبانش از گفتار خسته نمی شود، خانهای است که هیچ وقت پایه هایش فرو نمی نشیند، و عزیزی است که ابداً یارانش پا به فرار نمی گذارند...

کتاب الله، کتابی است که بواسطهٔ آن شما میبینید، و شما سخن میگوئید، و شما میشنوید. و بعضی از آیاتش گویا و روشنگر بعضی آیات دگر است، و برخی شاهد بر صحّت برخی دیگر. در معرّفی خداوند اختلافی ندارد. و کسی را که با وی سر و کار دارد، به راهی مخالف راه خدا حرکت

۱\_ «نهج البلاغـة» خطبـهٔ ۱۳۱؛ و از طبـع مصـر بـا تعليقــهٔ شــيخ محمّــد عبــده: ج ۱، ص ۲۵۱ و ۲۵۲

نمىدهد.

شما همگی اتّفاق کرده اید در حقد و کینه در میان خودتان، و بر روئیدن گیاه آلوده و پلید در کنار مرغزار کثیف و لجنزار عَفِن و گلخن افکار و آمال خودتان. و در یکرنگی در راه محبّت آرزوهای دنیوی، با هم از در صلح و صفا درآمده اید؛ و در کسب اموال و ربودن آنها از یکدیگر به دشمنی و خصومت گرائیده اید.

شیطان خبیث شما را مدهوش نموده ؛ از نور فطرت و تابش انوار شریعت ، به ظلمات ضلالت سوق داد. و این خودپسندی و غرور پیوسته شما را در وادی گمرهی نابود و تباه کرد. و یگانه مورد اعتماد و اعانت من، چه برنفسم و چه بر نفوس شما، خداست که فقط باید در مَزلات اقدام بدو پناه برد.»

أمیرالمؤمنین علیه السّلام در بسیاری از خطبههای خود کراراً یاد از قرآن می کند، و عظمت و کرامت آنرا شرح می دهد، و از اصالت و اتقان آن پرده برمی دارد، و از سستی و کوتاهی مردم از رجوع به این تحفهٔ الهیّه و مائدهٔ سماویّه و دریغ ایشان از استمساک جدیّی به آن اسف می خورد. و از وضعیّت زمان خود و اوضاعی که پس از وی پیش آمد می کند و حکّام جور و ستم به نام قرآن با حقیقت آن بازی می کنند، آه می کشد و ناله می کند.

خطبهٔ زیر را با دقّت مطالعه کنید؛ تا چگونه از عظمت قرآن و پیغمبر اکرم بحث فرموده ، و یگانه راه عملج را منحصر در پیروی از رسول خدا و عمل به قرآن کرده است! قرآن کرده است!

فَبَعَثَ مُحَمَّدًا صَلَّى اللَه عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ بِالْحَقِّ لِيُحْرِجَ عِبَادَهُ مِنْ عِبَادَةِ الأُوثَانِ إلَى عِبَادَتِهِ، وَ مِنْ طَاعَةِ الشَّيْطَانِ إلَى طَاعَتِهِ؛ بِقُرْءَان قَدْ بَيَّنَه وَ الأُوثَانِ إلَى عِبَادَتِهِ، وَ مِنْ طَاعَةِ الشَّيْطَانِ إلَى طَاعَتِهِ؛ بِقُرْءَان قَدْ بَيَّنَه وَ الأُوثَانِ إلَى عِبَادَتِهِ، وَ مِنْ طَاعَةِ الشَّيْطَانِ إلَى طَاعَتِهِ اللَّهُ بِتُهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَبَادُ رَبَّهُم إذ جَهِ لُوهُ، وَ لِيُقِرَّوا بِهِ إذ جَحَدُوهُ، وَ لِيُقِرَدُوا بِهِ إذ جَحَدُوهُ، وَ لِيُثْبِتُ وهُ إذ أَنْكَرُوهُ .

فَتَجَلَّى سُبْحَانَهُ لَهُمْ فِى كِتَابِهِ مِنْ غَيْرِ أَن يَكُونُوا رَأَ وْهُ بِمَا أَرَاهُمْ مِنْ مَنِ قُدْرَتِهِ، وَ خَوَّقَهُمْ مِنْ سَطُوتِهِ؛ وَ كَيْفِ مَحَقَ مَن مَحَقَ بِالْمَثَلاَتِ، وَ احْتَصَدَ مَن احْتَصَدَ بِالنَّقِمَاتِ.

وَ إِنَّهُ سَيَأْتِى عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِى زَمَانُ لَيْسَ فِيهِ شَيْءُ أَخْفَى مِنَ الْحَقِّ، وَ لاَ أَكْشَرَ مِنَ الْكِذْبِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولِهِ. وَ لَيْسَ عِنْد وَ لاَ أَكْشَرَ مِنَ الْكِذْبِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولِهِ. وَ لَيْسَ عِنْد وَ لاَ أَنْفَقَ مِنْ الْكِذْبِ عَلَى اللّهِ وَ رَسُولِهِ. وَ لاَ أَنْفَقَ مِنْد هُ أَهْل ذَلِكَ الزَّمَانِ سِلْعَةٌ أَبْورَ مِنَ الْكِتَابِ إِذَا تُلِى حَقَّ تِلاَوَتِهِ، وَ لاَ أَنْفَقَ مِنْد هُ إِذَا تُلِى حَقَّ تِلاَوَتِهِ مِنَ الْمَعْرُوفِ، وَ لاَ إِذَا خُرِقً فِي الْبِلاَدِ شَيْءٌ أَنْكُر مِن الْمَعْرُوف، وَ لاَ أَعْرَف مِنَ الْمُنْكَر.

فَقَدْ نَبَذَ الْكِتَابَ حَمَلَتُهُ، وَ تَنَاسَاهُ حَفَظَتُهُ.

فَالْكِتَابُ يَوْمَئِذٍ وَ أَهْلُهُ مَنْفِيَّانٍ طَرِيدَانٍ، وَ صَاحِبَانٍ مُصْطَحِبَانٍ فِي فَلَي طَريق واَحِدِ لاَ يُؤْويهمَا مُؤْو.

َ فَالْكِتَابُ وَ أَهْلُهُ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ فِي النَّاسِ وَ لَيْسَا فِيهِمْ، وَ مَعَهُمْ وَ لَيْسَا مَعَهُمْ. لأنَّ الضَّلاَكَةَ لاَ تُوافِقُ الْهُدَى وَ إِنِ اجْتَمَعَا. فَاجْتَمَعَ الْقَوْمُ عَلَى لَيْسَا مَعَهُمْ. الْفُرْقَةِ، وَ افْتَرَقُوا عَن الْجَمَاعَةِ؛ كَأَنَّهُمْ أَئِمَّةُ الْكِتَابِ وَ لَيْسَ الْكِتَابُ إِمَامَهُمْ.

فَلَمْ يَبْقَ عِنْدَهُمْ إلاَّ اسْمُهُ، وَلاَ يَعْرِفُونَ إلاَّ خَطَّهُ وَ زَبْرَهُ. وَ مِنْ قَبْلُ مَا مَثَّلُوا بِالصَّالِحِينَ كُلَّ مُثْلَةٍ، وَ سَمَّوْا صِدَّقَهُمْ عَلَى اللَّهِ فِرْيَةً، وَ جَعَلُوا فِى الْحَسَنَةَ عُتُوبَةَ السَّيِّئَةِ.

وَ إِنَّمَا هَلَكَ مَن ْ كَانَ قَبْلَكُم ْ بِطُولِ ءَامَالِهِمْ وَ تَغَيُّبِ ءَاجَالِهِمْ، حَتَّى نَزَلَ بِهِمُ الْمَوْعُودُ الَّذِي تُرَدُّ عَنْهُ الْمَعْذِرَةُ، وَ تُرْفَعُ عَنْهُ التَّوْبَدَةُ، وَ تَحُلُ مُعَهُ الْقَارِعَةُ وَ النِّقْمَةُ.

أَيُّهَا النَّاسُ! إِنَّهُ مَنِ اسْتَنْصَحَ اللَه وَفُقّ، وَ مَنِ اتَّخَذَ قَوْلَهُ دَلِيلاً هُدِيَ لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ. وَ إِلَّهُ لاَ يَنْبَغِي لِمَنْ لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ. وَ إِلَّهُ لاَ يَنْبَغِي لِمَنْ عَرَفَ عَظَمَة اللهِ أَنْ يَتَعَظَّمَ؛ فَإِنَّ رِفْعَة الَّذِينَ يَعْلَمُونَ مَا عَظَمَتُهُ، أَنْ عَرَفَ عَظَمَة اللهِ أَنْ يَتَعَظَّمَ وَ فَإِنَّ رِفْعَة اللهِ إِنَّ يَعْلَمُونَ مَا عَظَمَتُهُ، أَنْ

يَتَواضَعُوا لَهُ؛ وَسَلاَمَةَ الَّذِينَ يَعْلَمُونَ مَا قُدْرَتُهُ، أَن يَسْتَسْلِمُوا لَهُ.

فَ لاَ تَنْفِرُوا مِنَ الْحَقِّ نِفَ ارَ الصَّحِيرِ مِنَ الأَجْرَبِ، وَ الْبَارِي مِنْ ثُونِ السَّقْم!

وَ اعْلَمُ وا أَنْكُمْ لَن تَعْرِفُ وا الرُّشْ دَ حَتَّى تَعْرِفُ وا الَّذِى تَرَكَهُ، وَ لَن تَا الْكُنُ وَ الْكُونُ وَ الْكُونُ وَ الْكَوْدُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ لَا اللَّلَّا لَا اللّهُ وَاللَّالَالِمُ اللّهُ وَالّ

فَالْتَمِسُوا ذَلِكَ مِنْ عِنْدِ أَهْلِدِ، فَإِنَّهُمْ عَيْشُ الْعِلْمِ وَ مَوْتُ الْجَهْل.

هُمُ الَّذِينَ يُحْبِرُكُمْ حُكْمُهُم عَنْ عِلْمِهِمْ، وَ صَمْتُهُمْ عَنْ مَنْطَقِهِمْ، وَ طَمْتُهُمْ عَنْ مَنْطَقِهِمْ، وَ طَاهِرُهُمْ عَنْ بَاطِنهِمْ. لاَ يُحْالِفُونَ الدِّينَ، وَ لاَ يَحْتَلِفُونَ فِيهِ. فَهُوَ بَيْنَهُمْ مَنْ فَيهِ مَا يَنْ هُمْ شَاهِدُ صَادَقٌ، وَ صَامَتُ نَاطِقٌ. \

«پس خداوند سبحانه و تعالی، محمّد صلّی اللـه علیه و آله و سلّم را به راستی و درستی برانگیخت، تا بندگانش را از پرستش بتها بسـوی پرسـتش خود، و از فرمانبرداری شیطان بسوی فرمانبرداری خـود درآورد؛ با قرآنی که آن را واضح و آشکارا نموده و متقن و محکم قـرار داده است. بـرای آن که بندگان وی پروردگارشان را بشناسند در وقتی که بـه او جاهل بودند، و بـه او اقـرار و اعـتراف کـنند در وقتی که بـه و را اثبات کـنند در زمانی کـه وی را

۱- «نهج البلاغة» خطبهٔ ۱٤٥؛ و از طبع مصر با تعليقه شيخ محمّد عبده: ج ۱، ص ٢٦٥ تا ص ٢٦٧؛ و از شرح ملاً فتح الله كاشاني (تنبيه الغافلين و تذكرة العارفين) از ص ٢٥٠ تا ص ٢٥٣؛ ولي چون ترتيب خُطب آن با سائر شروح تفاوت دارد، اين خطبه را به شمارهٔ ١٧٥ ذكر كرده است.

در « ينابيع المودّة» طبع اسلامبول، باب ٧٧، ص ٤٤٦ گويد: حضرت أميرالمؤمنين عليه السّلام ضمن خطبه اى در « نهج البلاغة» مى فرمايد: وَ اعْلَموا أَنْكُمْ لَنْ تَعْرِفوا الرُّشْدَ حَتَّى تَعْرِفوا اللَّشْدَ مَنَّى الْعِلْم وَ مَوْتُ الْجَهْل.

انكار ميكردهاند.

پس خداوند سبحانه برای ایشان خود را آشکار و هویدا ساخت در کتابش، بدون آن که او را ببینند، به سبب آنچه از قدرت و توانائی خود به آنها نشان داد. و از غضب و قهرش آنها را ترسانید؛ که چگونه افراد گذشته و امّتهای سالفه را با عقوبات نازله محو و نابود کرد، و درو کرد آنان را که درو کرد، و از ریشه و بُن منقطع ساخت به خشمهای ربّانیّه و انتقامهای سبحانیّهٔ خود.

و به زودی بر شما خواهد آمد زمانی که در آن ، چیزی پنهانتر از حق و آشکارتر از باطل نباشد؛ و آن زمان پس از ارتحال و مرگ من است. و بازار چیزی رائجتر از دروغ بستن بر خدا و رسول او نباشد. و در نزد مردم آن دوران، متاعی کسادتر و بیبهاتر از کتاب خدا نیست در صورتی که بخواهند آنرا آنطور که باید و شاید تلاوت کنند و به منصهٔ عمل برسانند؛ و همچنین متاعی با ارجتر و با رواجتر از کتاب خدا نیست در صورتی که بخواهند آنرا تحریف کنند، و بر معانی و مفاد غیر خود بواسطهٔ اغراض دنیاپرستان بنشانند. در آن زمان چیزی نازیباتر از کار پسندیده، و زیباتر از کار ناپسندیده نیست.

در آن روز است که محققاً حاملان قرآن بواسطهٔ اشتغال به امور دنیویّه، این کتاب الهی را به دور افکنند، و از تلاوت و تأمّل و تدبّر و عمل به آن سرباز زنند. و حافظان آن بواسطهٔ توجّه به امور شیطانیّه، آنرا در بوتهٔ نسیان و فراموشی بسپارند.

قرآن و اهل قـرآن در آن زمان منفـور و دور از انظـار و مـهجورند. و هـر دو، رفیق طریق و مصاحب مشترکی هستند در راه واحدی کـه ابـداً کسـی آنـها را مـأوی ندهد و در پناه خود در نیاورد.

بنابر این، کتاب خدا و اهلش در آن زمان در میان مردم هستند، ولیکن در

آن میان نیستند؛ و با ایشان هستند با بدنهای ظاهر و کالبد طبیعی، و با ایشان نیستند با دلهای ملکوتی و قلوب نورانی. چرا که ضلالت و گمراهی، با هدایت و راه یابی موافق درنمی آید اگر چه با هم جمع شوند. پس ایس قوم در آن زمان بر دوری و جدائی از شریعت سید مختار و از عمل به قرآن، با همدیگر اجتماع کنند؛ و از جماعت حق و گروه راستین جدا شوند و دوری گزینند. توگوئی ایشان پیشوایان و امامان کتاب خدا هستند که آن را تحت تأثیر نظر و رأی خود می گردانند، نه آن که کتاب خدا امام و پیشوای آنها باشد و به آنها فرمان دهد و آنان از وی پیروی و تبعیّت نمایند.

و علیهذا در نزد آنان از قرآن هیچ نمانده است مگر نامی، و از قرآن هیچ نمانده است مگر نامی، و از قرآن دمی شناسند مگر خطّی و کتابتی. و اینان همان کسانی میباشند که صالحان را به انواع عقوبت عنذاب میکردند، و بدنهای آنها را میبریدند و اجسادشان را پس از مرگ مُثلًه مینمودند. و رویهٔ صدق و گفتار راست و درستی را که صالحان داشتند، افتراء و دروغ بر خدا می شمردند. و کارهای نیک و پسندیدهٔ صالحان را زشت و مکروه داشته، عقوبت بد و ناگوار برای آن مقرر میکردند.

و فقط هلاکت و نابودی و شقاوت افرادی که پیش از شما آمدهاند، بواسطهٔ آرزوهای دراز و غیبت و فراموشی اجلهای ایشان بوده است؛ تا بجائی می رسید که آن مرگی که با ورود آن دیگر عذر خواهی قبول نمی شود و توبه و انابه بکار نمی آید، و با حلول آن مصیبت شدید کوبنده و گدازنده و نقمت و پاداش مکروه و ناپسند حتمی می باشد؛ بر آنان وارد شده و آن وعدهٔ الهی صورت تحقق به خود می گیرد.

ای مردم! کسی که از خداوند نصیحت و پند و موعظه بطلبد، و با عمل به آیات قرآن دنبال شفای دردهای خود باشد، موفّق و کامیاب است. و کسی که گفتار خدا را که قرآن است دلیل راه هدایت خود قرار دهد، به بهترین طریقهای که

استوارتر و متقنتر است راه خواهد یافت. آری، کسی که همسایهٔ خدا باشد در امان است؛ و کسی که دشمن او باشد ترسان. و سزاوار نیست برای آن کس که عظمت خدا را شناخته باشد، خود را عظیم بشمارد.

زیرا که لازمهٔ رفعت و بلندی مقام آنان که عظمت و جلالت و بزرگی خدا را شناختهاند آن است که: در برابر او خود را کوچک به شمار آرند، و تواضع و فروتنی کنند، و سر بر خاک مذلّت بر سجده نهند. و وارستگی و سلامتی کسانی که به قدرت او پی بردهاند در آن است که تسلیم او شوند، و از در انقیاد و اطاعت وارد شوند.

و بنابر این ای مردم! شما از حق مگریزید مانند گریختن شخص سالم از آن که به مرض جَرَب و گال و زخم مُسری بدن دچار است! و فرار مکنید از حق مانند فرار آدم صحیح از بیمار مبتلا به امراض (مثل وبا و طاعون و جُذام و غیرها).

و بدانید ای جماعت مردم! شما راه رشد و تکامل را نخواهید یافت مگر آن که بشناسید کسانی را که از این راه سرباز زدند و ترک کمال نمودند. و به عهد و پیمان کتاب خدا نمی توانید دست یابید مگر آن که بشناسید کسانی را که آنرا شکستند و نقض میثاق نمودند. و به کتاب خدا نمی توانید چنگ زنید و محکم آنرا بگیرید مگر آن که بشناسید کسانی که آنرا به دور افکندند و از درجهٔ اعتبار ساقط نمودند.

(زیرا که معرفت به ترک عمل به قرآن، و عدم تعهد به مواثیق آن، و عدم تعهد به مواثیق آن، و عدم تمسک به آن، و معرفت افرادی که چنین بودند و چنان هستند؛ مستلزم معرفت عمل به قرآن و تعهد به پیمان آن، و تمسّک به اوامر و نواهی آن است، و مستلزم معرفت به افرادی است که دارای این خصوصیّات هستند، مثل وجود اقدس أمیرالمؤمنین علیهالسّلام.)

و علیهذا شما باید قرآن را از اهلش بگیرید، و معانی و مفاد و تنزیل و تأویلش را از اهلش التماس نمائید و طلب کنید! زیرا ایشان حیات علم هستند و زندگی عرفان؛ و مرگ جهلند و انعدام نادانی و فقدان بصیرت.

آنان کسانی هستند که حکم استوار و قضاء راستین و متقن آنها در امور، به شما خبر می دهد از مقدار علمشان. و سکوت و آرامششان کشف می کند از منطق و سخن دانیشان. (زیرا سکوتشان مانند نطقشان بر اساس حکمت و مصلحت است.) و ظاهرشان حکایت می نماید از باطنشان. (زیرا که ظاهرشان در هیئت خاشعان و خاضعان است؛ و باطنشان مصفّای به صفای الهی، و پاکیزه به قدس و طهارت ملکوتی و جبروتی و لاهوتی است؛ و گفتهاند: الظّاهِرُ عِنْوانُ الْباطِن «ظاهر، آیه و حاکی و عنوانی است از ذوالأیه و مَحکی و مُعنون».)

آنان در دین مخالفتی ندارند، و اختلافی نیز در آن ندارند؛ بناء علیهذا دین در میان آنها شاهد و گواهی است راست و درست، و خموشی است گویا (در وقتی که در امور خود بدان مراجعه دارند دارای نطق و بیان است، و در هنگام عدم مراجعه ساکت و صامت).»

چون أميرالمؤمنين عليهالسّلام از جنگ صِفّين مراجعت كرد، خطبهاى در عظمت كتاب خدا و لزوم تمسّك به آل بيت رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم ايراد نمود. در اين خطبه بعد از حمد و سپاس بر پروردگار بى قياس و شهادت بر توحيد محض مى گويد:

ا شیخ محمّد عبده در تعلیقه «نهج البلاغه» در خطبهٔ ۲، راجع به تفسیر این کلمه گوید: « صِفِّین بر وزن سِجّین، در نزد جغرافیّون محلّه ای است از بلاد جزیره (ما بین فرات و دجله) و مورّخین عرب آنرا از بلاد سوریه می دانند. و امروز از ولایت حلب شهباء که از مناطق سوریا است محسوب می شود.» و در « أقرب الموارد» گوید: «الشَّهْباء: لقب شهر حلب است به جهت سپیدی سنگهای آن.»

وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ؛ أَ رْسَلَهُ بِالدِّينِ الْمَشْهُورِ، وَ الْعَلَمِ الْمَسْهُورِ، وَ الْعَلَمِ الْمَسْهُورِ، وَ الْعَلَمِ الْمَسْطُورِ، وَ النُّورِ، وَ النَّسُورِ السَّاطِعِ، وَ الضِّيَاءَ اللاَمِعِ، وَ الأَمْسِرِ السَّاطِعِ، وَ الضِّيَاءَ اللاَمِعِ، وَ الأَمْسِرِ الصَّادِعِ؛ إِزَاحَةً لِلشُّبِهَاتِ، وَ احْتِجَاجًا بِالْبَيِّنَاتِ، وَ تَحْذِيرًا بِالأَيْسَاتِ، وَ تَحْذِيرًا بِالأَيْسَاتِ، وَ تَحْذِيرًا بِالأَيْسَاتِ، وَ تَحْذِيرًا بِالأَيْسَاتِ، وَ تَحْدِيلًا بِالْمَثَلاَتِ. تَحْدِيفًا بِالْمَثَلاَتِ.

و النَّاسُ فِي فِتَن الْجَذَمَ فِيهَا حَبْلُ الدِّينِ، وَ تَزَعْزَعَتْ سَوَارِى الْيَقِينِ ، وَ النَّاسُ فِي فِتَن الْجَذَمَ فِيهَا حَبْلُ الدِّينِ، وَ تَزَعْزَعَتْ سَوَارِى الْيَقِينِ نَ ، وَ احْتَلَفَ النَّجْ رَجُ، وَ عَمِي الْمُصْدَرُ.
الْمَصْدَرُ.

فَالْهُدَى خَامِلٌ، وَ الْعَمَى شَامِلٌ. عُصِى الرَّحْمَىنُ، وَ نُصِرَ الشَّيْطَانُ، وَ خُدِلَ الإِيْمَانُ؛ فَانْهَارَتْ دَعَآئِمُهُ، وَ تَنَكَّرَتْ مَعَالِمُهُ، وَ دَرَسَتْ سُبُلُهُ، وَ عَفَتْ شُرُكُهُ.

أطَاعُوا الشَّيْطَانَ فَسَلَكُوا مَسَالِكَهُ، وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ. بِهِمْ سَارَتْ أَعْلاَمُهُ، وَ وَرَدُوا مَنَاهِلَهُ. بِهِمْ سَارَتْ أَعْلاَمُهُ، وَ قَامَ لِوَآؤُهُ؛ فِى فِتَن ٍ دَاسَتْهُمْ بِأَخْفَافِهَا، وَ وَطِئَتْهُمْ بِأَظْلاَفِهَا، وَ قَامَتْ عَلَى سَنَابِكِهَا.

فَهُمْ فِيَهَا تَآئِهُونَ حَآئِرُونَ جَاهِلُونَ مَفْتُونُونَ فِي خَيْر دَار وَ شَرِّ جَاهِلُونَ مَفْتُونُونَ فِي خَيْر دَار وَ شَرِّ جِيرَانِ. نَوْمُهُمْ سُهُودٌ، وَ كُحْلُهُمْ دُمُوعٌ. بِأَرْضٍ عَالِمُهَا مُلْجَمٌ، وَ جَاهِلُهَا مُكَرَّمٌ.

« وَ مِنْهَا يَعْنى ءَالَ النَّبيِّ عَلَيْهِ الصَّلَوةُ وَ السَّلاَّمُ»:

مَوْضِعُ سِرِّهِ، وَ لَجَا أَمْرِهِ، وَ عَيْبَةُ عِلْمِدِ، وَ مَوْئِلُ حِكَمِهِ، وَ كُهُوفُ كُبُهُوفُ كُبُهِهِ، وَ جَبَالُ دِينِهِ. بِهِمْ أَقَامَ الْحِنَاءَ ظَهْرِهِ، وَ أَذَهَبَ ارْتِعَادَ فَرَآئِصِهِ لَتُبُهِ، وَ أَذَهَبَ ارْتِعَادَ فَرَآئِصِهِ لَلْخُطِيةَ. \الخطبة. أ

۱ـ« نـهج البلاغــة» خطبـهٔ دوّم؛ و از طبع مصـر بـــا تعليقــهٔ شــيخ محمّــد عبـــده: ج ۱، ص ۲۷ تا ص ۳۰

« و شهادت می دهم بر آن که محمّد بندهٔ اوست و فرستادهٔ پیام آور او، که او را با دین ظاهر و معروف، و با نشانهٔ منقول که شریعت اوست، و با کتاب نوشته شده که قرآن اوست، و با نور بلند و عالی، و با روشنی درخشان، و با امر آشکارا و هویدا به سوی مردم ارسال داشت؛ به جهت آن که شبهات را زائل کند، و با بیّنات و ادلّهٔ واضحه استدلال و استشهاد نماید، و به آیات و علائم خوف و غضب خداوندی که نتیجهٔ سوء عاقبت مردمان متمرد است بترساند، و با انحاء عقوبتهای حضرت سبحان مردم را در دهشت افکند.

ارسال این پیامبر عزیز با این کتاب مبین، هنگامی بود که: مردم در فتنه ها و بلاها و ابتلائاتی فرو رفته بودند که ریسمان دین و شریعت گسیخته بود، و ستونها و پایههای یقین متزلزل گردیده بود، و در اصول و مرجع رویدادها و روی اوریهای مردم اختلاف و دگرگونی پیدا شده بود، و امر ولایت و سرپرستی دچار تشتت و تفرق گردیده بود، و در تنگنای خروج کسی را توان خلاصی نبود. و در ابهام و ایهام محل صدور فکر و اندیشه، کوری و نابینائی و جهالت نشسته بود.

و با ایس کیفیّت و وضعیّت، هدایت و راه آن و چراغ و مشعلش ساکن و ساکت و خاموش بود؛ و ضلالت و گمرهی و نابینائی دل و فقدان بصیرت قلب عمومیّت داشته، همه کس را در همه جا گرفته بود. خداوند رحمن و اوامر حیات بخشش متروک و مطرود، و مخالفت می شد. و شیطان رجیم لعین و وسوسههای مرگبارش مورد استقبال و یاری و همراهی قرار می گرفت. و ایمان و یقین و دین و شریعت مخذول شده، یکی از پس دیگری ستونهایش فرو می ریخت، و علائم و آثارش فراموش شده، به بوتهٔ ناشناسائی سپرده می شد، و راههایش کهنه و خراب می شد، و طرق و سبلش دستخوش اندراس و فرسودگی می گشت.

در آن زمان بود که یکسره از شیطان اطاعت می نمودند، و در راهها و طرق قراردادی وی قدم برداشته و برای وصول به منویّات و نیّات فاسدهٔ او گام می زدند، و در آبشخوارهای آلوده و عَفِن وی وارد می گشتند.

آری، بواسطهٔ همین مردم با این خوی و اخلاق بود که پرچمهای فتح و پیروزی شیطان در حرکت بود و از جائی به جائی روان می شد، و در اثر همین مردم بود که لوای او پیوسته برافراشته بود و هیچگاه فرو نمی خسبید؛ در میان فتنه ها و آشوبها و هزاهزی که آنها را در زیر گامهای خود له کرده بود، و با سئمهای خود همه را لگدکوب نموده، و اینک آن فتنه و آشوب مظفرانه بر نوک سم جلوی خود ایستاده، و خلق مردهٔ مالیده و در زیر سم خرد شده و در هلاکت

ایس مردم در آن فتنه ها و ابتلائات، متحیّر و سسرگشته و حسیرت زده و سرگردان، و در کمال نادانی و جهالت و عدم بصیرت، بلا دیده و آسیب زده و فتنه دیده؛ در بهترین خانه ها که مکّهٔ مکرّمه باشد، و با بدترین همسایگان که کفّار قریش بودند بسر میبردند، در حالی که خواب و راحتشان بیداری، و سرمهٔ دیدگانشان اشکهایشان بود؛ در آن سرزمین که عالمش لجام زده، مهجور، غریب، ساکت و خامل؛ و جاهلش عزیر، مُکَرّم و دارای جلالت و تکریم بود.

« و از جملهٔ این خطبه است در حالی که مقصود حضرت آل پیغمببر صلّی الله علیه و آله و سلّم می باشد » :

آل محمّد محل اسرار خداوند، و ملجاً و پناه امر او، و ظرف و صندوق علم او، و مرجع و محل بازگشت حکمتهای او، و کهفها و غارهای حفظ و حراست کتابهای او (از قرآن و سائر کتب آسمانی) و کوههای استوار و برافراشتهٔ دین او هستند؛ که بواسطهٔ آنها خداوند دین خود را از کجی راست می کند، و

انحنای پشت آنراکه در اثر انحراف متعدیّان و متجاوزان پدید آمده است بواسطهٔ ایشان راست و مستقیم و استوار میدارد، و لرزش و ارتعاش بند بند دین خود را که در اثر وسوسهٔ شیاطین انسی و جنّی و شبهات بد دلان پدید آمده است بواسطهٔ ایشان از بین می برد و مبدیّل به استحکام و اتقان می نماید.»

از آنچه بیان شد روشین شد که: قرآن کریم برای رشد و تکمیل نفوس است، و در صورتی این وظیفه را ایفا میکند که آیاتش را بر معنی و محمل دیگری حمل نکنند، و همان مراد را از آن برداشیت کنند، وگرنه نتیجه به عکس میدهد که: و لا یَزیدُ الظَّالِمِینَ إلا خَسَاراً. ا

«قرآن بر ستمگران چیزی نمی افزاید مگر زیان و خسران.»

رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم چون قرآن میخواند، کأنّه با قرآن عشق بازی میکرد. چنان این آیات در روح او مینشست، و چنان به و جد و سرور و یا به حزن و اندوه فرو میرفت که گوئی یکایک از این معانی صورت فعلیّهٔ خارجیّه پیدا کرده و در برابر دیدگانش تجسّم یافته است. یاد قرآن، ذکر قرآن، قرائت قرآن، استماع قرآن، از هر لذّتی برای وی روحافزاتر و مسرّت آمیزتر بود.

١ - آية ٨٢ ، از سورة ١٧: الإسرآء:

و تُنزّلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ و رَحْمَةٌ لِّلْمُؤْمِنِينَ وَ لاَ يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إلاَّ حْسَاراً. «و ما از قرآن نازل مى كنيم چيزهائى را كه بـراى مؤمنين شفا و رحمت است؛ و بـر ستمگران چـيزى را اضافه نمى كند مگر زيان و خسارت.»

حضرت علامهٔ استاد قَدَّس الله سِرَّه در باب سُنَن آن حضرت بیان نمو دهاند که:

«۱۸۰ و از آداب آن حضرت صلّی الله علیه و آله و سلّم در قرائـت قـرآن و دعا چنان که در « مجالس » شیخ طوسی رحـمةالله علیـه بـا إسـنادش از أبوالدّنیـا از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام روایت شده است، این است که :

كَانَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ [وَ سَلَّمَ] لاَ يُحْجِزُهُ عَنْ قِرَرَآءَةِ الْقُرْءَانِ إلاَّ الْجَنَابَة.

« هیچ امری مانع از قرائت قرآن برای رسول الله صلاًی الله علیه و آله و سلّم نمی شد مگر جنابت.»

۱۸۱\_و در « مجمع البيان » از أمّ سلمه روايت است كه:

كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيهِ وَ ءَالِهِ [وَ سَلَّمَ] يُقَطِّعُ قِرآءَته ءاينةً ءاينةً.

«عادت رسول خدا این بود که قرآن را که تلاوت مینمود، در انتهای هرآیه وقف می کرد؛ و آیه را به آیهٔ بعد متّصل نمی نمود.» ا

 <sup>⇒</sup> گفت: آیا قرآن خواندهای؟! گفت: آری. گفت: اخلاق او قرآن است.»» در اینجا سید شرفالدین گوید:

<sup>«</sup> قلتُ: يا لَها كلِمةً تدلّ على بَلاغتها و مَعرفتِ ها بِكُنـه أخلاقِـه صلّـى اللــه عَليــه و ءَالــه، و لا غَرْوَ؛ فَقــد رأَتْـهُ و القُـرءَانُ نُصـبُ عَينَيْــه، يَــهتدى بِهَدْيــه و يَســتضىءُ بِنــور عِلْمــه، مُتعبّــدًا بِــأوامره و زَواجره، مُتَأَدّبًا بأدابه مَطبوعًا على حِكمته، يَتَبع أثَرَه، و يَقتفى سُورَه.»

۱- ابس کثیر دمشقی در کتاب «البدایة و النّهایسة» ج ۷، ص ۱۹۲ در ضمن ترجمهٔ احوال عبدالله بن مسعود آورده است که: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم روزی به او گفتند: إقْراً عَلَیْک، «برای من قرآن بخوان.» من گفتم: أقْراً عَلَیْک، وَ عَلَیْک آئزل؟! «آیا من قرآن را بر تو نازل شده است؟!» حضرت فرمود: إنّی اُحِب اُن أسْمَعهٔ مِن غَیْری! « من دوست دارم قرآن را از غیر خودم بشنوم!» ابن مسعود شروع کرد به خواندن قرآن از اول سورهٔ نساء تا این آیه: فَکَیْف إذا جنْنا مِن کُلِّ اُمَّهٔ بِشَهیدٍ وَ جَنْنابِکَ عَلَی هَؤُلاَء ﴾

١٨٢ و در « تفسير أبوالفتوح» است كه: كَانَ صَلَّى اللَه عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ [وَسَلَّمَ] لاَ يَرْقَدُ حَتَّى يَقْرَأُ الْمُسَلِّحَاتِ؛ وَيَقُولُ: فِي هَذِهِ السُّورِ ءَايَة هِي الشَّورِ ءَايَة هِي الْفُضَلُ مِنْ أَلْفِ ءَايَةٍ. قَالُوا: وَ مَا الْمُسَبِّحَاتُ؟

قَالَ: سُورَةُ الْحَدِيدِ وَ الْحَشْرِ وَ الصَّفِّ وَ الْجُمُعَةِ وَ التَّعَابُن.

«عادت رسول الله صلّی الله علیه و ءاله و سلّم این بود که به خواب نمی رفت تا اینکه مُسبِّحات را میخواند، و می گفت: در این سوره ها آیه ای است که از هزار آیه افضل است. گفتند: مسبّحات کدام است؟

⇒ شَهِيدًا. «در چه حال هستى اى پيغمبر در وقتى كه ما در روز قيامت از هـر امّتـى يـك گـواه و شاهد بر اعمالشان بياوريم؛ و تـو را شـاهد و گـواه بـر اعمال آن گواهـان قـرار دهيـم؟!» در اينجـا پيغمبر صلّى اللـه عليه و آله و سلّم گريه كردند و فرمودند: حَسْبُك؟! «ديگر كافى است!»»

غزالی در «إحیاء العلوم» ج ۲، ص ۲٦١ این خبر را نقل می کند و به دنبال آن می گوید: « و در روایتی است که حضرت این آیه را خواندند، و یا در نزد آن حضرت خوانده شد: إن لَّدَیْنَا آنکالاً و جَحِیمًا \* و طَعَامًا ذَا عُصَّةٍ و عَذَابًا أَلِیمًا « حقّاً و تحقیقاً در نزد ما غُلَها و قیدهای شدیدی است، و آتشهای فروزان در جَو که بسیار شعلهور و گدازنده است، و غذائی است که گلوگیر شود و راه نفس را ببنده، و عذابی است دردناک.» آن حضرت بیهوش شدند. در روایتی است که چون آن حضرت این آیه را خواندند: إن تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ « اگر آنها آیهای می رسیدند که چون آن حضرت این آیه را خواندند. و عادت حضرت چنین بود که چون به آیهای می رسیدند که در آن رحمت بود، دعا می کردند و مستبشر می شدند. و استبشار، است، و خوشحالی و مسرّت و حالت وجدی است که خداوند تعالی در قرآن بر صاحبان آن ثنا گفته است، و فرموده است: و َإِذَا سَعِعُوا مَا آئزلَ إِلَی الرَّسُولِ تَری اَعْیُنَهُمْ تَفِیضُ مِنَ الدَّمْعِ مِمَّا عَرَفُوا جشمهایشان در اثر معرفتی که از حق پیدا نمودهاند، از اشب که جاری است.» و روایت شده است که رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم کان یُصَلّی و لِصَدْرِهِ أَزیزُ أَنْیزُ الْمِرْجُلِ. «چون نماز میخواند، سینهاش مانند صدای غلیان دیگ صدا می کرد.»

رسول خدا گفت: سورهٔ حدید، و حَشر، و صف، و جمُعه، و تغابن.» من می گویم: در تفسیر « مجمع البیان » این معنی را از عِرْباض بن ساریة روایت نموده است. ۱

۱۸۳ و در کتاب « دُرَرُ اللألی » ابن أبی جمهور احسائی از جابر روایت نموده است که: قَالَ: كَانَ النَّبِیُّ صَلَّی اللَه عُلَیْه و ءَالِه [و سَلَّم] لا یَنَام حَتَّی یَقْراً تَبَارَكَ و الم التَّنْزیل. ۲

«گفت: عادت رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم این بود که نمی خوابید تا اینکه سورهٔ تبارک، و سورهٔ الم سجده را تلاوت می کرد.»

۱۸٤ و در « مجمع البيان » وارد است: از على بن أبى طالب عليه السّلام مروى است كه: قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ [وَ سَلَّمَ] يُحِبُ هُ مَدْهِ السُّورَةَ: سَبِّحَانَ رَبِّكَ الأَعْلَى . وَ اول مَن قَالَ « سُبْحَانَ رَبِّكَ الأَعْلَى » ويكآئِيلُ.

«گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم حالش این بود که این سوره را دوست میداشت: سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأعْلَى. و اولین کسی که سبحان

ا کلینی در «اصول کافی» باب فضل القرءان، ج ۲، ص ۲۲۰ با سند متصل خود از جابر روایت کرده است که گفت: شنیدم حضرت باقر علیهالسّلام می گفت: مَنْ قَرَأ الْمُسَبِّحَاتِ کُلَّهَا قَبْلَ أَنْ یَنَام، لَمْ یَمُتْ حَتَّی یُدْرِكَ الْقَآئِم؛ وَ إِنْ مَاتَ كَانَ فِی جَوارِ مُحَمَّدٍ النَّبِیِّ صَلَّی اللّه عَلَیْهِ وَ عَالِهِ وَ سَلَّمَ. «کسی که قبل از خوابیدنش تمام سورههای مسبّحات را بخواند، نمی میرد مگر آنکه قائم آل محمّد را ادراک می کند؛ و اگر بمیرد، در جوار محمّد پیامبر صلّی الله علیه و آله و سلّم خواهد بود.»

أقول: مراد از مسبّحات، پنج سوره است كه ابتداى آن با سَبّع و يا يُسَبّع شروع مى شود.

۲\_ سورهٔ تبارک سورهٔ ۲۷، و سورهٔ الم تنزيل سورهٔ ۳۲ از قرآن است.

ربّی الأعلى را گفت، ميكائيل بود.»

من می گویم: اول این حدیث را در «بحارالأنوار» از تفسیر «الدّر المشور» روایت کرده است. و در اینجا احادیث دیگری نیز وارد است که گفتار آن حضرت را در وقت تلاوت قرآن، و یا در هنگام قرائت سورهای و یا آیهای مخصوص بیان می کند، هر کس می خواهد بداند باید به محل خود مراجعه نماید.

و از حضرت رسول اکرم صلّی الله علیه و آله و سلّم خطبهها و بیانهائی وارد است که در آنها مردم را در تمسّک به قرآن و تدبّر در آن ترغیب و تحریص میکند، و در هدایت جوئی در سایهٔ آن و استضائه و استناره به نور آن تشویق و تحریض مینماید.

و خود آن حضرت در آنچه را که دعوت می کرد به سوی کمال و عمل به آن، از همهٔ مردم سزاوارتر بود که بدانها عمل کند و پای بند باشد؛ و از جمیع مردم سرعتش و سبقتش به سوی هر خیری بیشتر بود. و در روایت مشهوره آمده است که گفت:

شَــيَّبَتْنِي سُــورَةُ هُــودٍ. ا

۱\_حضرت با این گفتار خود اشاره می کنند به گفتار خداوند متعال در این سوره که: فَاسْتَقِمْ کُمَاۤ اُمِرْتَ. «پس استقامت و پافشاری کن همانطور که بدان مأمور شدی.» این آیه در دو جای قرآن وارد است: اول در سورهٔ هود، صدر آیهٔ ۱۱۲: فَاسْتَقِمْ کَمَاۤ اُمِرْتَ و مَن تابَ مَعَكَ وَ لاَ تَطْغُواْ. دوم در سورهٔ شوری، صدر آیهٔ ۱۵: فَلِذَلِكَ فَادْعُ وَ اسْتَقِمْ کَمَاۤ اُمِرْتَ. و از این رو در بعضی روایات آمده است: شَیّبَتْنی سورةٔ هود و اَخْوائها.

شیخ أبوالفتوح رازی در تفسیر خود، از طبع مظفّری، ج ۳، ص ۱۰۱ گوید: «عبدالله ابن عبّاس گفت: هیپ آیت به رسول علیهالسّلام نیامد از این آیت سخت تر، و بر آن گفت اصحابان را آنگه که او را گفتند: یا رسول اللّه! أسْرعَ إلَیْكَ الشّیب! «پیری به تو شتافت!» گفت: شَیّبَتْنی سورةً هود. «سورهٔ هود مرا پیر کرد.» و فی رواید: و أخواتها.» انتهی. به

« سورهٔ هود مرا پیر کرد، و موی سر و رخسارم را سپید گردانید.»

و از ابن مسعود روایت است که گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم به من امر نمود تا مقداری از قرآن برای او بخوانم. من شروع کردم به قرائت سورهٔ یونس، تا اینکه به این آیه رسیدم:

وَ رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاَهُمُ الْحَقِّ ـ الآية.

⇒ و در تفسير « مجمع البيان » طبع صيدا، ج ٣، ص ١٩٩ بدين عبارت آورده است: و قال ابْنُ عَبّاس : ما نُزِّل عَلى رَسولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ و ءَالِهِ و سَلَّمَ ءايَةٌ كائت أشَدَّ عَلَيْهِ و َلا أشَقَّ مِنْ هَذِهِ الأَيَةِ وَ لِذَلِكَ قالَ لأصحابِهِ \_ حين قالوا لَهُ : أَسْرَعَ إِلَيْكَ الشَّيْبُ يا رَسولَ اللّهِ \_ : شَيَبَتْنى هودٌ و الْواقِعَة.

و در تفسير «صافى» طبع گراورى، ج ٢، ص ٨١٥ بدين عبارت ذكر كرده است: و عَن ابْن عَبّاس: ما نُزِّلُتْ ءاَيَةٌ كائت أَشَقَ عَلى رسولِ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ و ءالِه مِنْ هَذِهِ الأَيةِ؛ و لِهذا قال شَيّبتنى هودٌ و الْواقِعَةُ و أخواتُهُما. و حاج شيخ على يزدى در ذيل صفحه در تعليقهاى كه دارند چنين گفتهاند : « و از بعضى نقل شده است كه : من رسول الله صلّى الله عليه و آله را در خواب ديدم و گفتم: از شما روايت كردهاند كه گفتهايد: شيّبتنسى هود ! حضرت فرمود : آرى! گفتم: چه چيز در اين سوره شما را پير كرد؟ آيا قصص انبياء و هلاكت امّت بود؟ حضرت گفتم: و لَكِنْ قَوْلُهُ : فَاسْتَقِمْ كُمَآ أُمِرْتَ!»

(مخفی نماند: حاج شیخ علی یـزدی کـه مصحّح و بـانی طبع اول تفسیر « صافی » طبع سنگی سنهٔ ۱۳۳۶ است ـ و ایـن طبع ، از روی آن بـه طبع رسیده است ـ در آخر آن طبع ذکر کرده است که در مـواردی، تعلیقـاتی را از خـود اضافـه نمـوده است؛ و چـون آن مـوارد بدرسـتی مشخّص نگردیده است، بـه نظر میرسـد مـواردی کـه بـا عـدد «۱۱۰» متمـایز گردیـده است، از ایشان باشد که این مورد نیز از همان جمله است.)

و در «خصال» صدوق، ج ١، ص ١٩٩، باب الأربعة، با سند متّصل خود از أبوبكر روايت مى كند كه مى گويد: به رسول الله گفتم: يا رسول الله! أسْرعَ إلَيْكَ الشَّيْبُ!؟ قالَ شَيَّبَتْنسى سورةً هود، وَ الْواقِعَةِ، وَ الْمُرْسَلاتِ، وَ عَمَّ يَتَسَآءَلُونَ.

اً قسمتى از آية ٣٠، از سوره ١٠: يونس: هُنَالكَ تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَّآ أَسْلَفَتْ وَ ٢٠

« و به سوی الله که مولای حق ایشان است، بازگشت داده شدند.» چون نظر به آن حضرت کردم، دیدم اشک در دو چشم مبارکش حلقه زده است.» ۱

و بر این اساس است که کلینی از علی بن إبراهیم از پدرش از نَوفَلی از سنکونی از حضرت صادق علیه السّلام روایت کرده است که گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرموده است:

حَمَلَةُ الْقُرْءَانِ عُرَفَاءُ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَ الْمُجْتَهِدُونَ قُوَّادُ أَهْلِ الْجَنَّةِ، وَ الْمُجْتَهِدُونَ قُوَّادُ أَهْلِ الْجَنَّةِ. ٢ وَالرَّسُلُ سَادَةُ أَهْلِ الْجَنَّةِ. ٢

«حاملین قرآن (آنان که آنرا حفظ می کنند و تفسیر و تأویلش را می دانند، و از شأن نزول و موارد و مصادیق انطباقیّهٔ آن مطّلعند، یعنی خود بدان عالمند و عاملند) عرفای اهل بهشتند، و مجتهدین (آنان که در ارشاد مردم و ترویج حق، نهایت کوشش را می نمایند) جلوداران و پیشداران اهل بهشتند، و پیامبران سیّد و سالار اهل بهشتند.»

و نیز کلینی از علی بن إبراهیم، از پدرش، از قاسم بن محمد، از سلیمان ابن داود مِنْقَری، از حفص روایت کرده است که گفت: از حضرت موسی بن جعفر علیهماالسلام شنیدم به مردی می گفت: آیا دوست داری در دنیا باقی بمانی؟! گفت: آری! حضرت فرمود: چرا؟! گفت: به جهت خواندن سورهٔ قُلْ هُوَ اللّه أُحَدُ.

حضرت در پاسخ وی هیچ نگفتند؛ پس از یک ساعت به حفص گفتند:

رُدُّوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاَهُمُ الْحَقِّ وَ ضَلَّ عَنْهُمْ مَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ. و اين روايت منقول به معنى است.

۱\_ « الميزان في تفسير القرءان» ج ٦، ص ٣٥٦ و ٣٥٧

۲\_ « اصول کافی» ج ۲، ص ۲۰٦

يَا حَفْص؛ مَنْ مَاتَ مِنْ أُولِيَآئِنَا وَ شِيعَتِنَا وَ لَـمْ يُحْسِنِ الْقُرْءَانَ، عُلِّمَ فِى قَبْرِهِ لِيَرْفَعَ اللّهُ بِهِ مِنْ دَرَجَتِهِ؛ فَاإِنَّ دَرَجَاتِ الْجَنَّةِ عَلَى قَدْرِ ءَايَاتِ الْقُرْءَانِ ؛ يُقَالُ لَهُ: اقْرَأُ وَ ارْقَ! فَيَقْرَأُ ثُمَّ يَرْقَى.

«ای حفص! هر کس از موالیان ما و از شیعیان ما بمیرد و قرآن را نتواند بخواند، در میان قبرش به او یاد میدهند، تا بدین وسیله خداوند درجه و منزلهٔ او را بالا برد؛ چون درجات بهشت به اندازهٔ آیات قرآن است؛ به مؤمن گفته می شود: بخوان و بالا برو! مؤمن می خواند و سپس بالا می رود.»

حفص مى گويد: فَمَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَشَدَّ خُوْفًا عَلَى نَفْسِهِ مِنْ مُوسَى بْن بَن جَعْفَر عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ وَ لاَ أَرجَا النَّاسِ مِنْهُ. وَ كَانَتْ قِرَآءَتُهُ حُزْنَا. فَاذَا قَرَأَ فَكَأَنَّهُ يُخَاطِبُ إِنْسَانًا. \ فَكَأَنَّهُ يُخَاطِبُ إِنْسَانًا. \

« من در میان مردم هیچکس را ندیدم که خوفش از خدا بر نفسش، و نیز امیدش به خدا از موسی بن جعفر علیهما السّلام شدیدتر و بیشتر باشد. قرآن را که تلاوت مینمود، با حال حزن و اندوه میخواند. و چنان غرق توجّه ذات اقدس ذوالجلال بود که گوئی با انسانی مخاطبه و گفتگو دارد.»

و نيز كُليني بــا ســند متّصــل خــود از زُهـْـرِيّ روايــت كــرده اســت كــه گفــت: حضرت عليّ بن الحسين عليهماالسّلام گفتند:

لَوْ مَـاتَ مَـنْ بَيْـنَ الْمَشْــرِقِ وَ الْمَعْــرِبِ لَمَــا اسْتَوْحَشْــتُ ؛ بَعْــدَ أَن يَكُــونَ القُرْءَانُ مَعِى.

و كَانَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ إِذَا قَرَأ « مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ » يُكَرِّرُهَا حَتَّى كَادَ أَن يَمُوتَ. ٢

«اگر تمام مردم جهان از مشرق تا به مغرب بمیرند و من تک و تنها بمانم

۱ و۲\_ « اصول کافی» ج ۲، به ترتیب: ص ۲۰٦ و ص ۲۰۲

ابداً وحشتي نميكنم؛ با وجود آنكه قرآن با من است.

و چون آن حضرت آیهٔ مَالِكِ یَوْم الدِّینِ را می خواند، آنقدر تكرار می نمود تا اینکه نزدیک بود جان دهد.»

و ایضاً کلینی با سند متّصل خود از حضرت أبی الحسن موسی بن جعفر علیهماالسّلام آورده است که: چون نوفلی در محضرش سخن از صوت به میان آورد، فرمودند:

إِنَّ عَلِى ّبْنَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِمَا السَّلاَمُ كَانَ يَقْراً فَرُبَّمَا مَرَّ بِهِ الْمَآرُ فَصَعِقَ مِن حُسْنِ صَوْتِهِ. وَإِنَّ الإِمَامَ لَوْ أَظْهَرَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئًا لَمَا احْتَمَلَهُ النَّاسُ مِن حُسْنهِ.

قُلْتُ: وَلَمْ يَكُنْ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ يُصَلِّى بالنَّاسِ وَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ بِالْقُرْءَانِ ؟! فَقَالَ: إِنَّ رَسُولَ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ كَانَ يُحَمِّلُ النَّاسَ مِنْ خَلْفِهِ مَا يُطِيقُونَ. \ يُحَمِّلُ النَّاسَ مِنْ خَلْفِهِ مَا يُطِيقُونَ. \

«حضرت امام زین العابدین علیهالسّلام در وقتی که مشغول خواندن قرآن می شدند، از زیبائی و حسن صدای او چه بسا عابری که از آنجا می گذشت مدهوش می شد. اگر امام مقدار کمی از آن حسن و نیکوئی صوت خود را ظاهر نماید، از شدّت دلربائی و دلبری، مردم طاقت شنیدن ندارند.

گفتم: مگر رسول خدا با مردم نماز نمی گذاشت، و صدای خود را به خواندن قر آن بلند نمی کرد؟!

حضرت گفتند: رسول خدا صلّی الله علیه و ءاله و سلّم بقدر طاقت و قدرت مردم پشت سر خود، بر آنها تحمیل می کرد.»

و ايضاً كليني با سند متصل خود از حضرت صادق عليه السلام

۱\_همان مصدر، ص ٦١٥

روايت كرده است كه: قَالَ: كَانَ عَلِى تُبْنُ الْحُسَيْنِ صَلَوَاتُ اللّهِ عَلَيْهِ أَحْسَنَ النَّاسِ صَوْتًا بِالْقُرْءَانِ؛ وَكَانَ السَّقَّآءُونَ يَمُررُّونَ فَيقِفُونَ بِبَابِهِ يَسْمَعُونَ قِرَآءَته . وَكَانَ أَبُوجَعْفَر عَلَيْهِ السَّلاَمُ أَحْسَنَ النَّاسِ صَوْتًا. \

«حضرت سجّاد علیهالسّلام از بهترین خوش صداها در قرائست قرآن بودهاند؛ و عادت سقّاهای مدینه این بود که چون با مشکهای پر آب و سنگین خود عبور می کردند، در خانهٔ آن حضرت توقّف می کردند و قرائتش را می شنیدند. و حضرت باقر علیهالسّلام از جهت صدا بهترین خوش صداها بودند.»

قرآن حضرت امام زیسن العابدین علیهالسّالام، و شرح حالات او، و بیهوشی و حال تحیّر و فنائی که در وقت تلاوت قرآن به وی دست می داد عجیب است. او با چه نظری، و با چه دیدهای تلاوت آنرا می نموده است؟ و با کدام جهت از جهات آن مواجه بوده است؟ اگر کسی بخواهد کاملاً اطّلاع کامل پیدا کند، دعای آن حضرت را در هنگام ختم قرآن که در صحیفهٔ آن حضرت است بخواند و تدبّر و تأمّل نماید، تا ابعاد وسیع و جهات کثیرهای که از هر جانب در حال خواندن قرآن نظر اقدس او را بدان جلب می نموده است دریابد می اینک

٢- شیخ مفید در «اختصاص» ص ۱٤١، از حضرت صادق علیهالسّلام دعائی را نقل می کند که پس از قرائت قرآن می خواندهاند: اللّهُمَّ إِنِّی قَدْ قَرَأْتُ مَا قَضَیْت َلِی مِنْ کِتَابِك َ الَّـذِی أَنزَلْتَهُ عَلَی نَبیّك الصَّادِق، فَلَك الْحَمْدُ رَبَنَا. اللّهُمَّ اجْعَلْنی مِمَّنْ أَحَلَّ حَلاَلَهُ وَ حَرَّمَ حَرَامَهُ وَ ءَامَن بمعْحُكَمِهِ وَ مُتَشَابِهِهِ، وَ اجْعَلْهُ لِی انسَّا فِی قَبْری وَ انسَّا فِی حَشْری وَ انسَّا فِی نَشْری، وَ اجْعَلْنی مِمَّنْ ثُرَقیِّهِ بِکُلِّ ءَایَةٍ قَرَأَتُهَا لِی دَرَجَةً فِی أَعْلَی عِلِیِّین وَ انسَا این مقداری است که نقل شد، و محَمَّدٍ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ ـ تا آخر دعا که تقریبًا یک برابر و نیم این مقداری است که نقل شد، و دارای مضمون و مفاد عالی است. و این مقداری را که ما در اینجا نقل نمودیم، علامه ⇔

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۱٦

در اینجا به ذکر چند فقره از این دعای کریم و مبارک اکتفا مینمائیم، و مطالعه کنندگان را به اصل این صحیفهٔ قدسیّه حواله می دهیم، تا از دعای ختم قرآن، و سائر ادعیهٔ رشیقهٔ آن فی ءاناً و لیلهم، و أطراف نهارهم بهرمند شوند:

اللّهُمَّ إنَّكُ أَعْنَتنى عَلَى خُتْم كِتَابِ الْزِلْتَهُ، وَ فَضَّلْتَهُ عَلَى كُلِّ حَدِيثٍ قَصَصْتَهُ، وَ فَرْقَائَا مُهُهْمْ فَهْ يَمْ فَا عَلَى كُلِّ حَدِيثٍ قَصَصْتَهُ، وَ فَرْقَائَا فَرَقْتَ بِهِ بَيْنَ حَلالِكَ وَ حَرَامِكَ، وَ قُرْءَائًا أَعْرَبْتَ بِهِ عَنْ شَرَاتِع أَحْكَامِكَ، وَ قُرْءَائًا أَعْرَبْتَ بِهِ عَنْ شَرَاتِع أَحْكَامِكَ، وَ كَرَامِكَ، وَ وَحُيًا أَنْزَلْتَهُ عَلَى نَبيِّكَ مُحَمَّدٍ صَلَوَاتُكَ وَ كِتَابًا فَصَّلْتَهُ لِعِبَادِكَ تَفْصِيلاً، وَ وَحُيًا أَنْزَلْتَهُ عَلَى نَبيِّكَ مُحَمَّدٍ صَلَوَاتُكَ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ تَلْذِيلاً، وَ جَعَلْتَهُ نُوراً نَهْتَدِى مِنْ ظُلَمَ الضَّلاَلَة وَ الْجَهَالَةِ فَا الْبَعْكَاتِ مَ نَ ظُلَمَ الضَّلاَلَة وَ الْجَهَالَةِ لَا يَعْدِفُ عَن الْحَقِّ لِسَائُهُ، وَ نُورَ هُدًى لاَيَظْفَا عَن الشَّاهِدِينَ بُرْهَانُهُ، وَ نُورَ هُدًى لاَيَظْفَا عَن الشَّاهِدِينَ بُرْهَانُهُ، وَ عَلَم يَعِينَ الْ أَيْدِيل اللّهَ عَن الشَّاهِدِينَ بُرْهَانُهُ، وَ نُورَ هُدًى لاَيَظْفَا عَن الشَّاهِدِينَ بُرْهَانُهُ، وَ عَلَم عَن الْحَقِّ لِسَائُهُ، وَ نُورَ هُدًى لاَيَطْفَا عَن الشَّاهِدِينَ بُرُهَانُهُ، وَ عَلَم عَن الْحَقِّ لِسَائُهُ، وَ نُورَ هُدًى لاَ تَنَالُ أَيْدِي الْلهَاكَاتِ مَن الْمَاتَ عَن الْمَالِينَ بُومُ التَعْدِي وَ لاَ تَنَالُ أَيْدِي الْمَاتَ عَن الْمَالِي مُن الْمُ عَن الْمَالِ أَنْ مَن أُمَّ قَصْدَ سُنْتَهِ، وَ لاَ تَنَالُ أَيْدِي الْمَاكَاتِ مَن نُعَلَّ قَ بِعُرُورَ عَلَى عَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ لَكَاتِ مَا مَنْ أَمْ قَصْدَ سُنْتَهِ، وَ لاَ تَنَالُ أَيْدِي الْمُعَلِي الْمَعْتِهِ الْمُلْعُ مَن الْمُعَلِي عَلَى الْمُعَلِي عَلَى الْمُعْتِهِ الْمُعْتِي الْمُ الْمُعَلِّي عَلَى الْمُ الْمُعَلِي الْمُلْكِمُ الْمُ الْمُ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعْتِهِ الْمُعْتِهِ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعَلِي الْمُعَلِي عَلَى الْمُعُولِ الْمُعَلِي عَلَى الْمُعُلِي الْمُعَلِي عَلْمُ الْمُعَلِي عَلْمُ الْمُ الْمُعُولِ اللْمُ الْمُعُولُ اللْمُعُلِي الْمُعْلِي الْمُعْرَالِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعَلِي الْمُعْلِي اللْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِ

«بار پروردگار من! تو به من توفیق دادی که تلاوت کتابت را که آنرا نوری رخشان نازل فرمودی به پایان برم. آن کتابی که آنرا بر تمام کتبی که فرو فرستادی گواه و شاهد و غالب قرار دادی، و بر هر گفتاری که برای بندگانت گفتی، برتری و فضیلت بخشیدی! و او را فرقان (فارق بین حق و باطل) قرار دادی، تا بدان در میان حلالت و حرامت جدائی افکنی.

و آنرا قرآن (قابل قرائت و خواندن) نمودی که در آن از آبشخوارهای احکام و معادن قوانین و دستورات خودت پرده برداشتی. و کتابی (نوشته و مکتوب) کردی که آنرا برای بندگانت بطور مفصّل، مشروح نمودی. و وحیی (الهام از عالم غیب) نمودی که آنرا بر پیغمبرت محمّد صلواتک علیه و آله

محدّث فیض کاشانی در «الـمحجّة البیضاًء» ج ۲، ص ۲۲۸ ذکر نموده است.

بتدریج فرو فرستادی. و نوری قرار دادی که به سبب آن، ما از تاریکیهای ضلالت و جهالت در اثر پیروی و تبعیّت بتوانیم هدایت شویم. و شفای درد کسی نمودی که از روی اندیشه و تأمّل بدان گوش فرا دهد و با تصدیق آنرا بشنود. و آنرا ترازوی قسط و دادی کردی که زبانه و شاهین آن از حق به باطل نمی گراید و به افراط و تفریط و چپ و راست میل نمیکند. و نور و چراغ هدایتی کردی که فروغش و دلالتش از نظر بینندگان خاموش نمی شود. و پرچم نجات و رستگاریای نمودی که هر کس قصد پیروی از آن نهج و منهج کند گم و گمراه نمی گردد. و کسی که چنگ در دستاویز حفظ و مصونیّت و عصمت آن بزند و خود را بدان آویزان کند، دستهای هلاکت از گوشه و کنار و از پائین به قامت رسا و والای او نمی رسد، و توان آنرا ندارد تا او را دریابد و در مهلکه غوطه ورش نماید.»

اللّهُمَّ فَإِذَا أَفَدْتَنَا الْمَعُونَةَ عَلَى تِلاَوَتِهِ، وَسَهَّلْتَ جَوَاسِىَ أَلْسِنَتِنَا بِحُسْنِ عِبَارَتِهِ؛ فَاجْعَلْنَا مِمَّنْ يَرْعَاهُ حَقَّ رِعَايَتِهِ، وَ يَدِينُ لَكَ بِاعْتِقَادِ بِحُسْنِ عِبَارَتِهِ؛ فَاجْعَلْنَا مِمَّنْ يَرْعَاهُ حَقَّ رِعَايَتِهِ، وَ يَدِينُ لَكَ بِاعْتِقَادِ التَّسْلِيم لِمُحْكَم ءَايَاتِهِ، وَ يَفْزَعُ إِلَى الإقْرَارِ بمُتَشَابِهِهِ وَ مُوضَحَاتِ بَيِّنَاتِهِ.

«بار پروردگارا! هـم اکنون که توفیق تلاوتش را به ما عنایت کردی، و خشونت زبان ما را به نیکوئی و لطف عباراتش سهل و آسان نمودی؛ اینک از تو تقاضا داریم تا ما را از زمرهٔ آن گروهی قرار دهی که آنـرا آن طـور که بـاید و شاید رعایت کرده و مُنقاد امر تو شدند، و از روی اعتقاد و یقین جـازم، آیـات محکـم تـو را پذیرفتند و گردن نهادند، و بـه اقـرار و اعـتراف بـه رجـوع متشابهات بـه اصـول روشن و بیّنات آشکارا پناه برده، در ایـن امـر تخطّی و تجـاوز ننمودنـد.»ــ تـا آنکـه عرضه می دارد:

اللّهُمُّ وَكَمَا نَصَبْتَ بِهِ مُحَمَّدًا عَلَمًا لِلدَّلاَلَةِ عَلَيْكَ، وَ أَنْهَجْتَ بِالِهِ سُبُلَ الرِّضَا إلَيْك؛ فَصَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ ءَالر مُحَمَّدٍ، وَاجْعَل الْقُرْءَانَ وَسِيلَةً

لَنَا إِلَى أَشْرَفِ مَنَازِلِ الْكَرَامَةِ، وَ سُلَّمًا نَعْرُجُ فِيهِ إِلَى مَحَلِّ السَّلاَمَةِ، وَ سَببًا نُجْزَى بِهِ النَّجَاةَ فِى عَرْصَةِ الْقِيَامَةِ، وَ ذَرِيعَةً نَقْدَمُ بِهَا عَلَى نَعِيمِ دَارِ الْمُقَامَةِ.
الْمُقَامَةِ.

«بار پروردگارا! همان طور که بواسطهٔ قرآن، محمّد را پرچم هدایت داشتی، و وی را برافراشتی تا بسوی تو خلقان را دلالت کند، و خاندان و اهل بیت او را در راه و روش نیکو و پسندیده و مورد رضا و امضای خودت وارد ساختی؛ پس بر محمّد و آل محمّد درود بفرست، و قرآن را برای ما وسیله و دستاویزی کن تا با آن به عالیترین منازل مَجد و آقائی و بزرگواری و کرامت نائل آئیم، و نردبانی قرار ده تا با طی پلهها و معارج آن بتوانیم بسوی عالم سلامت و امن مطلق بالا رویم، و وسیله و سببی گردان تا به پاداش عمل به آن، در عرصات قیامت و موقف عدل، حائز نجات و رستگاری شویم، و ذریعه و علتی بنما تا بواسطهٔ آن در نعمتهای دار الخُلد و نعیم ابدی و جاویدانت داخل گردیم .» تا آنکه عرضه می دارد:

اللّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ ءَالِهِ، وَ أَدِمْ بِالْقُرْءَانِ صَلاَحَ ظَاهِرِنَا، وَ اخْجُبْ بِهِ خَطَرَاتِ الْوَسَاوِسِ عَنْ صِحَّةٍ ضَمَآئِرِنَا، وَ اغْسِلْ بِهِ دَرَنَ قُلُوبِنَا وَ عَلاَئِقَ أَوْزَارِنَا، وَ اجْمَعْ بِهِ مُنْتَشَرَ أُمُورِنَا، وَ أَرْوِ بِهِ فِسَى مَوْقِفِ الْعَرْضِ وَ عَلاَئِقَ أَوْزَارِنَا، وَ اجْمَعْ بِهِ مُنْتَشَرَ أُمُورِنَا، وَ أَرْوِ بِهِ فِسَى مَوْقِفِ الْعَرْضِ عَلَيْكَ ظَمَا هَوَاجِرِنَا، وَ اكْسُنَا بِهِ حُلَلَ الأَمَانِ يَوْمَ الْفَزَعِ الأَكْبَرِ فِي تُشُورِنَا. \

۱- دعای چهل و دو م از «صحیفهٔ کاملهٔ سجّادیّه»؛ بدان که این صحیفه را کامله گویند به جهت آنکه در مقابل صحیفهٔ دیگری است که آن نیزد زیدیّه است و تقریبًا نصف مقدار این صحیفه می باشد. و امّا سند این صحیفه در نهایت اتقان است، زیرا یکی از هفت نفر علمای اعلام و أجلهٔ کرام آنرا از بهاء الشّرف روایت کردهاند. توضیح آنکه در سنواتی که حقیر در نجف اشرف تحصیل می کردم روزی با استاد حقیر در فن ّ رجال و حدیث: حضرت علامه آقای حاج شیخ آقا بزرگ طهرانی قدّس الله سره سخن از «صحیفهٔ سجّادیّه» به میان آمد، به

«بار پروردگارا! بر محمّد و آل او درود فرست! و ظاهر ما را به قرآن آراسته فرما، و خطرات شیطانی و وساوس نفسانی را به برکت قرآن از لوح دلهای ما دور کن، و چرکهای دلها و آلودگیهای علائق بارهای سنگینی که از

ی و ایشان صحیفهٔ خطّی خـود را آورده و مطلبی را کـه در پشـت صفحـهٔ اول آن بـا انشـاء خـود نوشته بودند به من دادند تا مـن از روی آن بـرای خـود بنویسـم. و مـن نـیز در یـک صفحـهٔ جـدا نوشتـه و به قبل از صفحهٔ اول صحیفـهٔ خـطّی خـودم ملحق نمودم. و اجمال آن این است که:

صحیفه را از بهاءالشّرف که نامش در ابتدای آن آمده است، جماعتی روایت کردهاند که از جملهٔ آنها هستند کسانی که شیخ نجمالدیّین جعفر بین نجیبالدیّین محمّد بین جعفر بین هبةالله بن نما حلّی در اجازهاش که در اجازهٔ صاحب «معالم» مسطور است ـ و تاریخ بعضی از اجازههایش سنهٔ ۱۳۷ است چنانکه در کتاب اجازات «بحار» ص ۱۰۸ آمده است ـ ذکر کرده است. و آن جماعت عبارتند از: جعفر بین علی المشهدی، أبوالبقاء هِبةالله بین نما، الشّیخ المقری جعفر بین أبی الفضل بین شعرة، الشّریف أبی القاسم بین الزّکی العلوی، الشّریف أبوالفتح بن الجعفریّة، الشیخ سالم بین قبارویه، الشیخ عربی بین مسافر؛ و تمام این جماعت از اجلاًء و مشاهیر هستند ـ انتهی ملخصاً.

باری، این صحیفه را علاوه بر کامله، از آن تعبیر به آخت القرآن، و انجیل اهل بیت، و زبور آل محمّد نمودهاند. و پس از این صحیفه، شیخ حر عاملی متوفّی در سنهٔ ۱۱۰۵، غیر از آنچه را که در این صحیفه آمده است از دعاهای حضرت سجّاد علیهالسّلام جمع آوری نموده است، و آن «صحیفهٔ سجّادیهٔ ثانیه» میباشد. و فاضل متبحّر میرزا عبدالله افندی صاحب «ریاض العلمآء» که شاگرد مجلسی است، مستدرکات از صحیفتین را جمع آوری نموده، و این «صحیفهٔ سجّادیهٔ ثالثه» شد. و الشّیخ العلاّمه حاج میرزا حسین نوری متوفّی در سنهٔ ۱۳۲۰، غیر از آنچه را که از دعاهای آن حضرت در صحیفههای سیابقه وارد است جمع آوری نموده، و این «صحیفهٔ سجّادیهٔ رابعه» قرار گرفت. و پس از او علاّمه سیّد محسن جمع آوری نموده، و این «صحیفهٔ سجّادیهٔ رابعه» قرار گرفت. و پس از او علاّمه سیّد محسن امین عاملی صاحب «اعیان الشّیعة» مستدرکات همه را جمع آوری کرده و آنرا «صحیفهٔ سجّادیهٔ خامسه» نام نهاد. و نیز شیخ محمد صالح مازندرانی حائری که تولّدش سنهٔ ۱۲۹۷ است.

آرزوها و خطرات و اندیشههای باطل بر ما نشسته است با قرآن شستشو کن، و تفرق در امور و تشتّ و دگرگونی و پریشانی کارهای ما را با قرآن سامان ده، و سوز عطش و تشنگی قلوب ما را در روز آتشین قیامت و موقف عرض در پیشگاه مقدست با آب سرد و گوارای قرآن فرونشان، و در روز بزرگترین ترس و دهشت که روز نشور ماست، با جامههای امان و خلعتهای سلامت و امنیّت بواسطهٔ قرآن ما را بپوشان و به لباس قرآن مُخلًع فرما!»

باید دانست: دو صحیفهٔ علویّه نیز تألیف شده است: اولی بنام «الصَّحیفَةُ العَلَویَّـة وَالتُّحفَةُ المَرتَضَویّة» که آنرا شیخ عبدالله بن صالح بن جمعه بحرانی متوفّی در سنهٔ ۱۱۳۵ که برادرزادهٔ شیخ عبد علی بن جمعه عروسی حوینی صاحب تفسیر «نور الثّقلین» است تألیف نموده است. دوّمی بنام «الصَّحیفَةُ العَلَویّةُ الثّانیّة» که محدیث کبیر حاج میرزا حسین نوری گرد آورده است. و «الصَّحیفَةُ الحسینیّة» دعاهای حضرت سیّدالشّهداء علیهالسّلام است که سیّد میرزا محمد حسین شهرستانی متوفی در سنهٔ ۱۳۱۵ تألیف نموده است.

و امّا دعاهائی که از حضرت حجّت عجّل الله تعالی فرجه وارد شده است یکی به نام: «الصّعیفَةُ الهادیّةُ وَ التّحْفَةُ السمَهدیّة» میباشد که مؤلّف آن شیخ إبراهیم بن محسن کاشانی است. دوم: «الصّعیفَةُ القائمیّة فِ السمَهدویّة» للعلاّمة الکبیر الشّهید المظلوم المصلوب حاج شیخ فضل الله نوری که خواهرزادهٔ محلّث نوری است. و سوم «الصّعیفَةُ السمَهدویّة فسی أدعیةِ السمَهدیّ» این فقط از انشاءات آن حضرت است نه آنچه را از آبائشان نقل کردهاند، و آن از: العلاّمة المحلّث الکبیر میرزا محمّد بن رجبعلی طهرانی متوفّی در سنهٔ ۱۳۷۱ میباشد. و این مرد بزرگ که از اتقیاء و اعاظم روزگار بوده و از دادن فتوی امتناع نموده، و بدین جهت این مرد بزرگ که از اتقیاء و اعاظم موزگار بوده و از دادن فتوی امتناع نموده، و بدین جهت آنها کتاب کبیر «مستدرک البحار» علاّمهٔ مجلسی است؛ صاحب تصانیف عدیده که ادر اعاظم شاگردان و ربیب علاّمه حاج میرزا محمّد حسن شیرازی صاحب فتوی در تحریم تنباکو است. تمام ملاّت عموش را در سامراء به تحصیل و تدریس و تعلیم و تدوین کتب و إحیاء فقه جعفری و سنّت اهل بیت سپری نموده، و در نود سالگی در همانجا رحلت یافت و جسدش را در رواق مطهر به خاک سیردند.

باری، این آیات قرآن است که بر جان حضرت سجّاد نشسته، و ذکر و فکر و توجّه وی را از عالم دنیا و غرور یکسره به عالم توحید و عرفان و بقاء سوق داده است. آری، قرآن است که امامان و اولیای خدا را پاک و پاکیزه، و در اثر مجاهده و صیقل نفس به اعلی مدارج تصور میرساند. نه آنکه خداوند بدون مجاهده و بدون اراده، وجود آنها را فرشته گون آفریده باشد؛ و آنها در دنیا، محض تماشا و تعلیم آمده باشند.

ایس سخن، خلاف عقل است، خلاف ضرورت است، خلاف شواهد قطعیّه از کتاب و سنّت است. این گفتار، تنبل پروردن است؛ که می گویند: ما را با ائمّه چکار؟ آنها ملکوتی بودند، میل به شهوات نداشتند، از غِنا و موسیقار خوششان نمی آمد، جمال زیبای مهرویان ایس عالم در نزد آنان دیو بود! می گویند: اصولاً حساب آنها از بشر جداست؛ بشر هر چه هم زحمت بکشد و رنج برد، به مقام عرفان خدا نخواهد رسید؛ مقام والای معرفت اختصاص به آنان دارد.

ابداً چنين نيست؛ قُل إنَّمَا أَنَا بَشَرُ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إلَى اللَّمَا إلَهُكُمْ إلَـهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

« بگو ای پیغمبر! من بشری هستم مثل شما، که به من وحی می شود که فقط خدای شما خدای بگانه است.»

عبادتهای رسول خدا و ائمهٔ طاهرین، جهادهای آنان، صبر و تحمّل، درد و رنج، خواب و بیداری، سلامت و مرض، گرسنگی و سیری آنان در تمام امور به خوبی نشان می دهد که: ایشان بشرند، و از همین آب و گلاند؛ غایهٔ الأمر با تبعیّت و پیروی از فرمان خدا، و مبارزهٔ با شیطان و نفس امّاره، و تحمّل

١\_ صدر آيهٔ آخر، از سورهٔ ١٨: الكهف

هزاران سختیها و ناگواریها برای خدا و برای رضای حضرت اقدس احدیّت او بدیت و بدیت مقام رسیدهاند. این راه برای همه باز است، و راه عرفان بسته نیست. هر کس می تواند به مقام توحید نائل گردد و عبد و ولی ی خدا شود، و در حرم امن و امان او وارد شود.

البتّه منصب امامت منصبی است خاص که انحصار به امامان دارد، و این ربطی به کمال و توحید سائر افراد ندارد؛ همهٔ مردم جهان در سایهٔ تربیت و ولایت و امامان می توانند این راه را طی کنند، و به اعلی درجهٔ کمال انسانیّت نائل آیند.

مواعظ الهی در کتاب اقدسش، نفس هیولانی و مستعد انسان را حرکت میدهد. میدهد، و با سیر در راه تربیت و تعلیم، تمام استعدادها را فعلیّت میدهد. دردهای کامنه و متراکمهٔ در نفوس را علاج میکند، و بر روی زخمها و جراحات غیر قابل علاج مرهم مینهد و شفا می بخشد. رحمت ظاهر و رحمت باطن را می گسترد و عمومیّت میدهد.

مؤمن باید به چنین کتابی دست زند، و به فضل و رحمت خدا که آموزش قرآن است شاد و مسرور گردد.

قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَ بِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ. ١

« بگو ای پیامبر! شما مردم باید فقط به فضل خدا و رحمتش شاد گردید؛ او از آنچه را که مردم گرد می آورند بهتر است.»

مسلمین در اثر تعالیم قرآن به جائی رسیدند که عقل از وصفش

۱- آیـهٔ ۵۸، از سورهٔ ۱۰: یونس؛ و قبـل از ایـن آیـه فرموده است: یَـایُّهَا النَّاسُ قَـدْ جَآءَثُکُم مَّوْعِظَةً مِّن رَبِّکُمْ وَ شِفَآءً لِّمَا فِـی الصُّدُورِ وَ هُدیًی وَ رَحْمَـةٌ لِّلْمُوْمِنِیـنَ. «ای مردم! حقّاً از جانب پروردگارتان، قرآن مجیـد کـه موعظـه و شـفای دردهای سینه، و هدایـت و رحمـت بـرای مؤمنان است آمده است.»

عاجز است. آن مردم بی حمیّت، خونخوار و بی عاطفه و انصاف که دخترانشان را زنده به گور می کردند، به پیروی از قرآن مجید چنان میان دلهایشان مودّت و الفت برقرار شد که تصور ش مشکل است.

از حُذَیفه روایت است از هِشام که: در جنگ بدر ظرفی از آب برداشتم که به یکی از برادران دینی خود که در گوشهٔ میدان بروی زمین افتاده، خون از بدنش ریخته و در آستانهٔ رحلت بود برسانم. چون به او نزدیک شدم گفت: این آب را به آن مردی که در فلان جا افتاده است برسان، که او از من تشنهتر است. چون به او رسانیدم گفت: فلان برادر من در آن سوی میدان بروی خاک افتاده و از من تشنهتر است، آب را به وی برسان!

چون آب را بسه او رسانیدم، دیدم جان داده است. چون به بالین دو می شتافتم، دیدم جان داده است. با عجله و شتاب خود را به سر اولی رسانیدم تا آب را به او دهم، دیدم او هم جان داده است!

کاسهٔ آب بر دستش بود و سه شهید راه حق در عین تشنگی و جراحت جان سپردند و ایشار کردند. اینها همه در آستانهٔ توحید و عرفان الهی و تعلیم قرآنی بود که: فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُو حَيْرٌ مِّمًّا يَجْمَعُونَ. این آیه با ضمیر و دل و جانشان خمیر شده، و معجون خاص و مرکب واحدی پدید آورده است.

این حدیث را قیاس کنید با سربازان فرانسوی که با ناپلئون در روسیّه برای شکست آن قوم می جنگیدند.

در تاریخ ناپلئون آمده است که: چون سربازان وی به سرمای سخت و شکنندهٔ روسیّه در فصل زمستان مواجه شدند، برای آنکه دستشان را گرم کنند شکم مجروحین را که روی زمین افتاده بودند می شکافتند و دو دست خود را در شکم هایشان فرو می بردند.

ایـن است جنگ کـافر و هـدف وی، و آن است جنگ مسلمان پیـرو قـرآن و

هدف وي.

در کتاب «سفینة البحار» قضیّهٔ فُضیْل بن عیاض ارا نقل می کند که یک آیهٔ قرآن چنان در وجود او نشست و در جان او جای گرفت که برنامهٔ سالیان دراز دزدی و قتل و غارت او را بر باد داد، توبه نموده در صف اولیای خدا و مقربان درگاه او وارد شد. دارای حالات و مقامات و کرامات شد که موجب عبرت اهل

۱ عِياض با كسره عين است. ترجمه و شرح حال فضيل را شيخ عطّار در « تذكرة الأولياء» از ص ۷۸ تا ص ۸۷ ذكر نموده است. از جمله گويد:

هرون الرّشيد با وزيرش فَضل برمكى براى ملاقاتش رفتند و او اين آيه را مىخواند: أمْ حَسِبَ الّذِينَ اجْتَرَحُوا السّيِّتَاتِ أَن تَجْعَلَهُمْ كَالّذِينَ ءَامَنُوا وَ عَمِلُوا الصّالِحَاتِ سَوَآءً مَّحْيَاهُمْ وَ مَمَاتُهُمْ سَآءَ مَا يَحكُمُونَ. (آية ٢٦، از سورة ٤٥: الجاثية) « آيا آنانكه به بديها و زشتيها خود را مبتلا مىكنند، چنين مى پندارند كه ما آنها را مثل كسانى كه ايمان آورده و عمل صالح انجام مى دهند قرار مى دهيم كه در حياتشان و مرگشان يكسان باشند؟ بد قضاوت مىكنند.» هرون گفت: اگر پند مى طلبم اين كفايت است. پس در بزدند. فضيل گفت: كيست؟ گفت: أميرالمؤمنين است. گفت به نزديك من چكار دارد، و من با او چكار دارم؟ گفت: چه طاعت داشتنا ولوا الأمر واجب است. گفت: مرا تشويق مدهيد! گفت: به دستورى درآيم يا به حكم؟ گفت: دستورى نيست؛ اگر به اكراه مى درآئيد شما دانيد. هرون در رفت. چون نزديك فضيل رسيد، فضيل چراغ را پف كرد تا روى او نبايد ديد. هرون دست پيش برد، فضيل را دست بدو باز آمد؛ گفت: ما ألْين هَذا الكفَّ لو نَجا مِن النّار! «چه نرم دستى است اگر فضيل را دست بدو باز آمد؛ گفت: ما ألْين هذا الكفَّ لو نَجا مِن النّار! «چه نرم دستى است اگر به او آتش خلاص يابد!» اين بگفت و برخاست و در نماز ايستاد. هرون نيك متغيّر شد و گريه بدو افتاد. گفت: آخر سخنى بگو.» ـ تا آنكه گويد:

« هرون بسی بگریست چنانکه هوش از او زایل خواست شد. فضل وزیر گفت: بس! که أمیرالمؤمنین را بکشتی! گفت: خاموش باش ای هامان! که تو و قوم تو او را هلاک میکنید و آنگاه مرا می گوئی که او را بکشتی؟ کشتن این است! هرون را بدین سخن گریستن زیادت شد. آنگاه رو به فضل کرد و گفت: و ترا هامان از آن می گوید که مرا بجای فرعون نهاد.»

زمانه گشت. کشف حجابهای ظلمانیه و سپس نورانیه، او را در زمرهٔ عارفان عالی مقام درآورد.

می گوید: « فضیل بن عیاض دزد و قاطع طریق در بین اَبیورُد و سرَحْس بود. قافلهها از جنایت او اَسوده نبودند، بیم و وحشتی هر چه بیشتر از وی داشتند. او در غارت قافله از هیچ چیز خودداری نمی نمود.

اتّفاقاً عاشق دختری شد. نیمهٔ شب از دیوار منزل دختر بالا میرفت که آن دختر را برگیرد، در بام منزل شنید این آیه را که کسی تلاوت می کرد:

ألَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا أَن تَحْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْر اللَّهِ وَ مَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ. ا

« آیا هنوز وقت آن نرسیده است که دلهای آنان که ایمان آوردهاند، به ذکر خدا خاشع شود ؛ و در برابر آنچه به حق نازل شده است فروتن و تسلیم باشند؟»

فضيل گفت: يا رَبِّ ! قَدْ ءَانَ.

«ای پروردگار من! به تحقیق که وقتش رسید.» نزدیک شده است که دلهای مؤمنین از ذکر خدا خاشع گردد. دیگر سراغ دختر نرفت، از همان جا برگشت و در خرابهای منزل کرد. در آن خرابه مسافرینی بودند که بعضی به بعض دیگر می گفتند: امشب برویم، و بعضی می گفتند: صبر کنیم تا صبح شود؛ چون فضیل در راه است و ما را غارت می کند. فضیل که سخن آنها را شنید، توبهاش را به آنان گفت، و گفت: بروید در امان خدا که هیچ گزندی برای شما نیست ؛ من فضیلم.»

فضيل از اينجا يكسره به محضر حضرت صادق عليه السّلام رسيد، و از

١\_ صدر آيه ١٦، از سورهٔ ٥٧: الحديد

۲\_ « سفینة البحار » محدّث قمّی، ج ۲، ص ۳٦٩

اصحاب خاص و اصحاب سر آن حضرت شد؛ بطوری که از او حدیث میکند و تمام بزرگان از وی به وثاقت و عدالت نام میبرند و روایات او را معتبر میشمارند.

محدّث نوری در «مستدرک الوسائل» در شرح کتاب «مصباح الشّریعة» می گوید:

« و بالجمله من بعید نمی دانم که: کتاب « مصباح الشّریعة» همان نسخهای باشد که فضیل روایت کرده است، زیرا این کتاب بر مَذاق و مسلک اوست. و آنچه را که من معتقدم آن است که: کتاب « مصباح» را از مُلتَقَطات کلام حضرت صادق علیه السّلام در مجالس موعظه و نصیحتش جمع آوری نموده است. و اگر فرض بشود که در آن کتاب چیزی باشد که مضمونش با بعضی از آنچه در غیر آن کتاب است مخالف باشد و تاویل و توجیهی بر آن نتوان کرد، آن مطلب بر حسب مذهب و عقیدهٔ خود اوست، نه از ناحیهٔ کذب و افتراء؛ زیرا این معنی منافات با وثاقت او دارد.» ـ انتهی. ا

باری، فضیل از خدمت حضرت صادق علیهالسّلام به مکّه رفت، و در سنهٔ ۱۸۷ هجری در روز عاشورا در آنجا وفات کرد. گویند: «فضیل پسری داشت بنام علیّ، و او از پدرش در زهد و عبادت افضل بود؛ مگر آن که زیاد عمر نکرد و رحلت نمود. در سبب موت وی گفتهاند: روزی در مسجد الحرام نزدیک ماءِ زمزم ایستاده بود، و شنید شخصی را که این آیه را تلاوت مینمود:

وَ تَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُّقَرَّبِينَ فِي الأصْفَادِ \* سَرابِيلُهُم مِّن قَطِرَانٍ

۱ در خاتمهٔ «مستدرک» ج ۳، ص ۳۲۸ در اطراف «مصباح الشّریعة» بحث می کند و می گوید: سیّد ابن طاوس، و کفعمی، و شهید ثانی بطور قطع آنرا از حضرت صادق می دانند؛ گرچه بعضی از علماء در سندش تشکیک کرده اند. و بالأخره در ص ۳۳۳ نظریّه خود را با جملات فوق بیان می کند.

#### و تغشى وجُوههم النّارُ. ا

« و در روز قیامت، ای پیامبر! مجرمان را مینگری که در غلّها و زنجیرها بسته شدهاند، لباسهایشان از قَطِران است، و آتش جهنّم چهرههایشان را پوشیده است.»

ناگهان نالهای زد و بر زمین افتاد و جان تسلیم کرد.» "

نظیر تأثیر آیـهٔ قـرآن در فضیـل، تـأثیر کـلام امـام بـه حـق، ولـی والای عـالم امکان است در بشر حافی.

بشر حافی در ابتدای امر شرابخوار بوده، و با صحبت غوانی و استماع اغانی به عیش و طرب مشغول بود، تا چنانکه علاّمهٔ حلّی در کتاب «مِنْهاج الکَرامَة» ذکر می کند: «وقتی حضرت امام کاظم موسی بن جعفر علیهماالسّلام از خانهٔ او در بغداد عبور می کردند، و صدای غنا و مَلاهی و رقص و نی که از خانه بیرون می آمد به گوش حضرت رسید، در این حال کنیزی که در دست او خاکروبه بود و می خواست و منزل بریزد، از منزل خارج شد و خاکروبه را ریخت. حضرت به او گفتند: یَا جَاریَهُ! صَاحِبُ هَذَا الدّار حُرُّ اَ مْ عَبْدُ؟! وَهَالَتُ؛ بَلْ حُرُّ فَقَالَ عَلَيْهِ السّلامُ: صَدَقْت؛ لَوْ کَانَ عَبْداً خَافَ مِنْ مَولاه.

«ای خانم! مالک این خانه آزاد است یا بنده؟! گفت: آزاد است.

حضرت کاظم علیهالسّلام گفت: راست گفتی؛ اگر بنده بود، از آقای خود می ترسید و چنین کاری نمی کرد.»

آن کنیز چون با خود آب برگرفت و به خانه بازگشت و بر صاحب خانه

١ آيه ٤٩ و ٥٠، از سورهٔ ١٤: إبراهيم

۲\_در « أقرب الموارد» وارد است كه قِطْران با فتحه و كسرهٔ قاف و قَطِــران با فتحـهٔ قــاف
 و كسرهٔ طاء: مادّهٔ سيّال روغنى است كه از درخت أبهُل و أرز مى گيرند.

٣- « سفينة البحار» ج ٢، ص ٣٦٩

وارد شد، آقای وی که بر سر سفرهٔ شراب بود گفت: چرا دیر برگشتی؟! گفت: مردی با من چنین و چنان گفت.

بشر در این حال فوراً با پای برهنه (حافیاً) از منزل بیرون شد تا حضرت مولانا الکاظم علیه السّلام را دیدار کرد، و عذر خواهی نمود و گریست، و از کردارش و عملش شرمنده شد، و بر دست آن حضرت توبه نمود.»

۱ـ « منهاج الكرامة» طبع سنگی، ص ۱۹؛ و در « روضات الجنّات» طبع سنگی، ص ۱۳۲ و ۱۳۳ مفصًلاً احوال بشر را ذكر نموده است، و برای توبه او طریقی دیگر را نیز بیان نموده است. و به نقل صاحب «كشكول» از او آورده است كه: مَن ضَبَط بَطنَه، ضبط الأعمال الصّالحة كلّها. « كسی كه شكم خود را نگهدارد، تمام اعمال صالحه را نگهداشته است.» و به نقل ابن خلّكان مورّخ مشهور: عقوبة العالم فی الدّنیا أن یُعمَی بَصر ُ قلبه. « عقوبت عالِم در دنیا آن است كه چشم بصیرت قلبش كور شود.» و به نقل او ایضاً: مَن طَلب الدّنیا فَلْیَتهیاً للذّلّ. «كسی كه دنیا را طلب كند باید خود را برای ذلّت مهیّا سازد.» و از طرائف كلمات او این است: حَسبُك آن قومًا مَوتی تحیّا القلوب بذكرهم؛ و أن قومًا أحیاء تقسو القلوب برؤیتهم. « برای تو همین بس است كه بدانی : جماعتی از مردگانند كه دلها بذكرشان زنده می شود؛ و جماعتی از زندگانند كه دلها بذكرشان زنده می شود؛ و میمیرد.» اجْعَل الآخِرة رأس جماعتی از زندگانند كه دلها با دیدارشان سخت می شود و می میرد.» اجْعَل الآخِرة رأس مالِك، فَما أتاك مِن الدّنیا فهو ربح. « و آخرت را سرمایه و رأس المال خود قرار بده، و آنچه را كه از دنیا برسد آنرا ربح و سودش بدان.»

از نوادههای بشر حافی شیخ أبونصر عبدالکریم بن محمّد هارونی دیباجی معروف به سبط بشر حافی است. و همان طور که در « ریاض العلماَء» آمده است از علماء امامیّه بسوده است. بشر در بغداد در روز عاشورا، سنهٔ ۲۲۲ در ۷۱ سالگی رحلت کرد. در «تذکرة الأولیاَء» شیخ عطّار از ص ۱۰۵ تا ص ۱۱۲ احوال بشر را ذکر نموده است، از جمله گوید: « از شدّت غلبهٔ مشاهدهٔ حق تعالی هرگز کفش در پای نکرد؛ حافی از آن گفتند. با او گفتند: چرا کفش در پای نکنی؟ گفت: آن روز که آشتی کردند پای برهنه بودم، باز شرم دارم که کفش در پای کنم. محال است که هرگز آب از جوئی که سلطانیان کنده بودند نخوردی. یکی از بزرگان گفت: به نزد بشر بودم، سرمائی بود سخت، او را دیدم برهنه می لرزید. پ

و نظیر تا ثیر قرآن در فضیل و گفتار حضرت کاظم علیهالسّلام در بشر، موعظهٔ بلیغه و رشیقهٔ مولی الموالی حضرت علی بن أبی طالب أمیرالمؤمنین علیهالسّلام است در اوصاف شیعیان، و یا مؤمنان، و یا متّقیان که هَمّام از آن موعظه بروی زمین افتاد و جان سپرد.

در «نهج البلاغة» وارد است که: روایت است: یکی از اصحاب أمیرالمؤمنین علیهالسّلام که به وی هَمّام می گفتند و مرد عابدی بود گفت: ای أمیرالمؤمنین، اوصاف متّقین را برای من طوری بیان کن که گوئی من دارم ایشان را در برابر خود می بینم. حضرت در پاسخ او درنگ کردند، و پس از آن گفتند:

يَا هَمَّامُ! اتَّقِ اللَـهَ وَ أَحْسِنْ فَإِنَّ اللَـهَ مَـعَ الَّذِيـنَ اتَّقَـوْا وَ الَّذِيـنَ هُـمْ مُحْسِنُونَ!

«ای همّام، تقوای خدا را پیشه ساز و نیکوئی کن! زیرا خداوند با مردمان متّقی، و با مردم نیکوکار است!»

همّام بدین مقدار قناعت نکرد، تا بجائی که آن حضرت را سوگند داد که از صفات متّقیان برای وی بیان کند.

در این موقعیّت حضرت حمد و سیاس و ثنای خداوند را بجای آورده، و بر پیغمبرش صلّی الله علیه و آله درود فرستادند.

آنگاه شروع کردند به خطبه، ابتداءً در خلقت انسان، و بی نیازی خداوند از طاعت آنها و ایمنی او از معصیت آنها، و سپس در شرح و تفصیل صفات و

<sup>⇔</sup> گفتم: یا أبانصر! در چنین وقت جامه زیادت کنند، تو بیرون کردهای؟! بگفت: درویشان را یاد کردم و مال نداشتم که با ایشان مواسات کنم، خواستم که به تن موافقت کنم.» (احوال بشر حافی را نیز محدیث قمّی در کتاب «الکنی و الألقاب» ج ۲، ص ۱۵۰ تا ص ۱۵۰، و در کتاب « هدیّــة الأحباب» ص ۱۲۳ و مدرّس در « ریحانــة الأدب» ج ۲، ص ۱۲ تــا ص ۱۸ ذکــر نمودهاند.)

اخلاق و احوال مردم با تقوى؛ تا مى رسند به اينكه مى گويند:

أمَّا اللَيْـلُ فَصَاآفُونَ أَقْدَامَـهُمْ تَالِيـنَ لأَجْـزَآءِ الْقُـرْءَانِ يُرَتِّلُونَـهُ تَرْتِيـلاً. يُحَزِّنُونَ بِهِ أَنْ فُسنَهُمْ وَ يَسْتَثِيـرُونَ بِهِ دَوَآءَ دَآئِـهمْ.

فَإِذَا مَرُّوا بِايَةٍ فِيهَا تَشْوِيقٌ، رَكَنُوا إِلَيْهَا طَمَعًا، وَ تَطَلَّعَتْ تُفُوسُهُمْ إِلَيْهَا شَعوقًا، وَ تَطَلَّعَتْ تُفُوسُهُمْ إِلَيْهَا شَوقًا، وَ ظَنُّوا أَنَّ مَعينهمْ، وَ إِذَا مَرُّوا بِايَةٍ فِيهَا تَحْويف أَصُولٍ أَنْ مَن وَ شَهيقَهَا فِي أُصُولٍ أَنْ ذَفِي رَجَهَنَّمَ وَ شَهيقَهَا فِي أُصُولٍ ءَاذَانهمْ.

«امّا چون شب شود بر پاخاسته، گامهای خود را منظّم و مرتّب پهلوی هم بطور صفّ، رو به قبله ایستاده و مشغول تلاوت اجزاء قرآن می شوند؛ با حال ترتیل و تأمّل و تأنّی و رسیدگی به حفظ وقوف و اداء حروف، و از آن، رسیدن به معنی و محتوی و مفهوم و مراد؛ نه با حال شتاب و عجله که تند تند بخوانند؛ نه از ظاهر، نه از باطن آن کامیاب نشوند.

با خواندن قرآن، جانهای خود را به تفکّر و حزن و اندوه درمی آورند. و با قرآن دواهای دردهای مختفی و پنهان خود را در اثر هیجان قلبی و بر انگیختگی نفسی و روحی بدست می آورند. و با بکاء، و ندامت، و حسرت، و شوق، و ذوق، و ولّه، و عشق، و تَیَمان ؛ غبارها و آلودگیهای روان و اندیشه را کنار زده، از مطالعهٔ حاق نفس به معالجهٔ آن می پر دازند.

چون به آیهای برسند که در آن تشویق و ترغیب و رحمت و بشارت و رضوان و بهشت باشد، از روی میل و خواست حتمی بدان اعتماد کنند، و نفوسشان برای وصول بدین مقامات سر برآورد و نظاره کند ؟ گویا اینها همه در برابر مرأی و منظر دیدگان آنهاست.

و چون به آیهای برسند که در آن تخویف و تهدید و بیم و نقمت و وعید و عنداب و دوزخ باشد، با تَه گوشهای دلشان بدان گوش فرا دهند؛ و چنین

می دانند که: صدای زفیر و شهیق جهنّم (که صدای بَدُوی و صدای نهائی آن است، همچون نعیق حمار در بدو و انتهای نعرهاش) در بیخ و بن گوشهایشان است.»

فَهُمْ حَانُونَ عَلَى أُوسَاطِهِمْ، مُفْتَرِشُونَ لِجبَاهِهِمْ وَ أَكُفِّهِمْ وَ رُكَبِهِمْ وَ رُكَبِهِمْ وَ أَ أَطْرَافِ أَقْدَامِهِمْ ، يَطْلُبُونَ إِلَى اللّهِ تَعَالَى فِي فَكَاكِ رِقَابِهِمْ.

وَ أَمَّا النَّهَارُ فَحُلَمَاءً عُلَمَاءً ءُ الْبِرَارُ أَثْقِيَاءً. قَدْ بَرَاهُمُ الْحُوْفُ بَرَىٰ الْقِيدَاحِ. يَنْظُرُ إِلَيْهِمُ النَّاظِرُ فَيَحْسَبُهُمْ مَرْضَى، و مَا بِالْقَوْمِ مِنْ مَرضٍ و يَقُولُ: قَدْ خُولِطُوا ؛ و لَقدْ خَالَطَهُمْ أَمْرٌ عَظِيمٌ.

« و بنابر ایسن، ایشان از کمرهای خود که میان آنهاست، به رکوع خم می گردند، و پس از آن جبهه ها و کف دستها و کُندهٔ زانوها و سرانگشتان قدمهای خود را روی زمین پهن می کنند به حال سجده، در نمازهای خود. و از خداوند تعالی می خواهند و مسألت دارند تا آنان را از طوق بندگی و رقیّت شیطان و نفس امّاره رها کرده، گردنهای ایشان را از غل و زنجیر هوا و هوس گشوده، در عالم عبودیّت حضرت احدیّت که حرییّت محض است درآورد.

امًا چون شب سپری شود و روز در رسد، مردمی هستند حلیم و شکیبا، عالم و دانا، نیکوکار و پرهیزگار. که خوف و خشیت حضرت احدیّت از آنکه ایشان را به مقام عرفان محض نرسانیده و در ذات خود مندک و فانی ننموده است، و شوق و اشتیاق وصال محبوب ازلی و سرمدی، و عشق سوزان و گدازان هجران ذات ابدی و لایزالی آنها را همانند تیری که برای کمان می تراشند و صاف و کوچک و سبک می کنند، کوچک و سبک نموده و تراشیده است.

کسی که به آنها نظر کند می پندارد آنها مریض اند؛ ولیکن آنها مریض نیستند و کسالتی ندارند.

و می گوید: ایشان دیوانه شدهاند و در عقلها و ادراکاتشان نقصانی پیدا

شده است؛ آری! امری بزرگ موجب دیوانگی آنها شده است.»

أميرالمؤمنين عليه السّلام اين خطبه را مفصّلاً ادامه مي دهند؛ تـا اينكـه همّام يـک صيحـه مي زنـد و بيهوش بـروى زميـن مي افتـد. چـون نظـر مي كننـد مي بينند جان داده است. ا

۱- «نهج البلاغـة» خطبهٔ شـمارهٔ ۱۹۱؛ و از طبع مصر بـا تعلیقهٔ شیخ محمّـد عبـده: ص ۳۹۵ تـا ص ۴۰۰؛ ابـن أبـی الحدیـد در شـرح خـود، در ج ۱۰ از طبع دارالکتب العربـی، در ص ۱۳۵ گفته است: «همّامی که در این خطبه ذکر شده است همّام بـن شُـریح بـن یزیـد بـن مـرة ابن عمرو بـن جـابر اسـت، و از شیعیان أمـیرالمؤمنین علیهالسّلام و موالیـان وی بـوده اسـت.» و ملاً فتح اللـه نیز در شرح خود ص ۳۲۳ گوید: «او را همّام بن شریح گفتندی.»

امًا محمّد بن طلحة شافعي در كتاب ارزشمند خود: «مطالب السَّئُول» ص ٥٤ و ٥٥، این خطبه را در حضور همّام بن عبادة بن خثیم که برادرزادهٔ ربیع بن خثیم است دانسته، و صعقه و موت این همّام را ذكر ميكند: «نوف بكالي مي گويد: حاجتي به أميرالمؤمنين عليهالسّلام پيدا كردم. با خود، جندب بـن زهـير و ربيـع بـن خثيـم، و همّـام بـن عبـادة بـن خثيـم را همراه بردم. و همّام از اصحاب برانس بود و از متعبّدين مشهور. چون به على رسيديم، در حالی که به قصد نماز از منزل خارج شده بود با او ملاقات کردیم. او براه افتاد و ما هم همراهش بوديم تا رسيديم به جمعيي كه از مردم پست و رذل بوده، در سخنان فكاهي و لهو و شوخی فرو رفته بودند. چـون حضـرت را دیدنـد بـه شـتاب بـه سـوی او رفتـه و سـلام کردنـد. حضرت جواب سلام را داد و فرمود: كيستيد؟ گفتنـد: مردمـــى هســتيم از شــيعيان تــو اى أميرالمؤمنين! حضرت به آنها خير و خوبي گفت، و پس از آن گفت: پس چرا من در شما علامت شيعه و اثـر محـبّ را نمي بينـم؟ أن قـوم حيـا نمـوده جـواب ندادنـد. جنـدب بـن زهـير و ربيع بن خثيم رو به حضرت نموده عرضه داشتند: اي أميرالمؤمنين! علامت شيعيان شما كدام است؟ حضرت جواب نداد. همّام كه مرد عابد و مجتهدي بود گفت: ترا سوگند میدهم به أن خدائي كه شما را كه أهل البيت ميباشيد، گرامي داشت و اختصاص به خود داد، و چیزهای خاصّی از خزائن خود به شما عنایت کرد؛ که از صفات شیعیان خود براى ما بيان كنى! حضرت فرمود: شيعَتُنا هُمُ الْعارفونَ باللهِ، الْعامِلونَ بأمْر اللهِ، آنگاه ⇔ نظیر همین عشق و هیجان درونی همّام که او را به یک لحظه حرکت داده، به موطن اصلی رسانید، عشق و هیجانی است که در بشر حافی آنف الذّکر بوده است.

⇒ خطبهٔ مفصلی می خواند، و در پایان می گوید: اُولَئِك شیعتنا و اَحِبتنا و مِنا و مَعنا؛ ءاها و سیوقاً الیهم اهما میحهای زد و بیهوش بروی زمین افتاد، چون بدنش را تکان دادند، دیدند که جان از بدنش مفارقت کرده است. حضرت او را غسل داده و بر او نماز گذاشتند، و ما هم با حضرت بودیم.» \_ انتهی گفتار «مطالب السّئول».

در «روضات الجنّات» طبع سنگی، ج ۲، ص ۲۸۳ و ۲۸۶ که در احوال ربیع بن خثیم شرحی دارد، از «مطالب السّئول» عین آنچه را که آوردیم نقل کرده است. و آنگاه گفته است: «این روایت از طرق شیعه در ابواب «اصول کافی» با سند متّصل از حضرت صادق علیه السّلام نقل شده است.» و نیز گفته است که: «مولانا العارف محمّد تقی المجلسی الاصفهانی در شرح این خطبه جزوهای نوشته است که توصیف از عهدهٔ تعریفش خارج است ؛ غیر از شروحی که دیگران که شارح «اصول کافی» هستند نوشتهاند.»

أقول: این حقیر چنین می پندارد که: این أعلام و بزرگان، این خطبه را غیر از خطبه همّام در « نهج البلاغـة» پنداشته، فلهذا اشارهای به آن ننمودهاند. از جهت آنکه شاید خطبه « نهج» در صفت متّقین است و این خطبه در صفت شیعیان و مؤمنین، و از جهت آنک عبارات « نهج» از جهت طرز اسلوب ـ نه از جهت مفاد و مراد ـ بقـدری با این خطبه « مطالب السّئول» و « کافی» متفاوت است، و اضافاتی در اینها نیز ملاحظه میشود که یکی دانستن آنها را بعید شمردهاند. ولی از مجموع قرائن و شواهد بدست میآید که: یک خطبه بیش نبوده است؛ در بعضی با عبارات بلیغهٔ خـود حضرت و در بعضی نقل به معنی گردیده است؛ و همّام هم یکی بیشتر نبوده است؛ با این خصوصیّات و مشخّصاتی که ذکر شد، و همان جذبات بارقـهٔ الهیّه راجع به وی بوده است. رحـمهٔ اللّه علیه و رضوائه و أفضل تُحیّاتِه و جُذبات بارقـهٔ الهیّه راجع به وی بوده است. رحـمهٔ اللّه علیه و رضوائه و أفضل تُحیّاتِه و بَرکاتُه، و نَسالُ الله تعالـی أن یُلحِقنا بِهم و أن یَجعلنا مِن شیعةِ أمیرالمؤمنین المُخلصین برکاتُه، و نَسالُ الله تعالـی أن یُلحِقنا بِهم و أن یَجعلنا مِن شیعةِ أمیرالمؤمنین المُخلصین الصّادقین؛ بمحمّد و ءاله الظاهـرین.

صاحب « روضات الجنّات» علاّمه سیّد محمّد باقر خونساری در کتاب خود می گوید:

« من به خطّ شیخنا شهید ثانی دیدم که از کتاب « المدهـش» أبیالفَ رَج بـن جَو ْزی نقل کرده است که:

چون بشر حافی مبتلا به مرضی شد که با آن از دنیا رفت، جمعی از برادرانش به دور او گرد آمدند و گفتند: ما تصمیم گرفتهایم آب تو را (ادرار در شیشه) نزد طبیب ببریم.

بشر گفت: أنّا بِعَيْنِ الطَّبيبِ « من در برابر و نظر و مشاهدهٔ طبيب اصلى هستم. » يَفْعَلُ بِي ما يُريدُ. « أنْچه را كه بخواهد در بارهٔ من انجام ميدهد.»

گفتند: فلان طبیب نصرانی، طبیب حاذق و معروفی است؛ چارهای نیست از بردن ادرار.

بشر گفت: دَعوني، فَاللَّبيبَ أَمْرَضَني، «مرا واگذاريد، چون اينگونه اطبّاء مرا مريض كردهاند.»

گفتند: هیچ چاره نیست، و حتماً باید قارورهٔ بول را به طبیب نشان دهیم. بشر به خواهرش گفت: فردا چون صبح شود، قارورهٔ ادرار را به آنها بده! صبحگاه برادران آمدند و ادرار بشر را از خواهر گرفتند و به نزد طبیب بردند، همان طبیب نصرانی.

طبیب چون نظرش بر آن شیشهٔ بول افتاد، گفت: تکانش دهید! تکانش دادند. سپس گفت: تکانش دهید! تکانش دادند. سپس گفت: تکانش دهید! تکانش دادند. باز گفت: بگذارید! گذاردند. و برای بار سوّم نیز گفت: تکانش دهید! تکانش دادند. و پس از آن گفت: بگذارید! گذاردند.

یکی از آنها بــه طبیب گفت: ما اینطور سابقهٔ تـرا نشـنیده بودیـم، و خـبر نداشتیم!

طبيب گفت: از سابقهٔ من مگر شما چه شنيدهايد؟!

گفتند: ما سابقهٔ تـو را بـه جـودت نظر و سـرعت ادراک و معالجـهٔ صحیـح میدانستیم، و اکنـون میبینیـم در نظر و تشـخیصت تـردّد داری؛ و ایـن دلالـت بـر قلّت معرفت تو می کند!

طبیب گفت: والله من حال وی را از اول نظر فهمیدم، ولیکن از شدت تعجّب چند بار نظرهای مجدّد نمودم. و بالجمله اگر این ادرار، بول مرد نصرانی مذهب است، بدون شک ادرار مرد راهب و تارک دنیائی است که خوف و خشیت خدا جگرش را پاره کرده و شکافته است؛ و اگر ادرار مرد مسلمان است، بدون تردید ادرار بشر حافی است. و من دوائی برای آن نمیدانم، با او مدارا کنید زیرا مرگش حتمی است. و اینک میّت است.

گفتند: قسم به خداوند که همان بشر حافی است.

چون طبيب نصرانى اين سخن را شنيد، مقراضى طلبيده و زنّار را (كراوات كه علامت نصرانيّت و صليب است) بريد، و گفت: أشْهَدُ أَن لاَ إِلَهَ إِلاَّ اللّهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ.

برادران گفتند: ما با سرعت به سوی بشر بـرگشـتیم تـا او را بـه اسـلام طبیب مسلمان شد؟! گفتت: طبیب مسلمان شد؟! گفتیم: اَری! تو از کجا خبر داشتی؟!

بشر گفت: چون شما از منزل بیرون رفتید، حال چرت و پینکی مرا گرفت؛ ناگهان گویندهای گفت: ای بشر! به برکت آب ادرار تو، طبیب نصرانی اسلام آورد. بشر پس از این، یکساعت بیشتر زنده نماند و به سوی پروردگار ارتحال نمود.» ا

۱\_ « روضات الجنّات » ج ۱، ص ۱۳۲ و ۱۳۳

و از ابن خلّکان آورده است که: «بعضی به بشر در حال احتضار گفتند: کَانّک َیا أَبا نَصْر تُحِبُّ الْحَیَوةَ؟! «گویا تو ای أبانصر، زندگی را دوست داری؟!» بشر گفت: الْقُدومُ عَلَی اللّه ِ شَدید! « وارد شدن بر خدا شدید است!»»

صاحب «روضات» مى گويد: «من مى گويد، اين كلام نظير آن گفتارى است كه از سيّدُنا أبى محمّد الحسن المجتبى عليه السّلام در وقت رحلت بروز كرد. چون آن حضرت گريه مى كرد، و به او گفتند: و مِثْلُك يَبْكِى؛ مَع مَا لَك مِن الْقَرَابَةِ مِنْ رَسُولِ اللّهُ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ و َ ءَالِهِ و سَلَّم، و الأعْمَالِ الصَّالِحَة، و الْخُرُوجِ مِنْ مَالِك مَرَّتيْن، و حَج بينت اللّه عِشْرين مَرَّة مَاشِيًا؟!

« آیا مثل تو گریه می کند؛ با این قرابتی که به رسول خدا صلّی الله علیه و الله و سلّم داری، و این اعمال صالحه را که انجام دادهای، و دوبار تمام اموال و دارائی خود را در میان فقرا و مستمندان تقسیم نمودی و برای خودت هیچ نگذاشتی، و بیست بار با پای پیاده حج بیت الله الحرام را بجای آوردهای؟!»

حضرت فرمود: إنَّمَا أَبْكِى لِخِصْلَتَيْنِ: لِهُولُو الْمُطَّلَعِ، وَ فِرَاقِ الْأُحِبَّةِ. وَ فِرَاقِ الْأُحِبَّةِ. وَ فِرَاقِ الْأُحِبَّةِ. وَ فِي رَوَايَةٍ: أَقْدَمُ عَلَى سَيِّدٍ لَمْ أَرَهُ. \

« من برای دو جهت گریه می کنم: برای ترس از تجلیات جلالیّهٔ الهیّه که ناگهان از مقام عز قدس ساحت کبریائی می زند و چون برق، ریشه و اصل وجود را می سوزاند و به باد فنا می دهد؛ و برای فراق دوستان و محبّان.» و در روایتی است که: « من وارد می شوم بر آقا و سیّد و سالاری که تا بحال او را ندیده ام.»» و شیخ فرید الدین عطّار دربارهٔ بشر گوید:

« چون وقت مرگش درآمد، در اضطرابی عظیم بود، و در حالی عجیب.

۱\_ همان مصدر، ص ۱۳۳

گفتند: مگر زندگانی را دوست میداری؟! گفت: نی، ولیکن به حضرت پادشاه یادشاهان شدن صعب است.»

عجیب است این قرآنی که باید امشال فُضیلها و بشرها و همّامها تربیت کند، چرا مردم از آن غفلت دارند؟ قرآن اختصاص به آنان نداشته است. دعوت قرآن عام است. ندای یَاییها النّاس این کتاب ملکوتی، شرق و غرب عالم را فرا گرفته است، و همه را بر سر این مائدهٔ آسمانی دعوت می کند، و تمام بشر را به مقام انسانیّت سوق می دهد.

أَفَلاَ يَتَدبَّرُونَ الْقُر ْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا. ٢

« آیا این مردم در قرآن تدبّر و تــأمّل نمینمایند؛ یــا آن کــه بــر روی دلـهائی، قفلهای آن دلها زده شده و راه تفکّر را بسته است؟!»

یعنی هر کس که مهر شقاوت و تیرگی و عناد، دل او را ختم ننموده باشد، حتماً باید از کتاب خدا بهرهبرداری نموده، و در آیاتش تدبّر نماید. کسی می تواند راه خدا را طی کند که از برنامهٔ حرکت مطّلع باشد؛ قرآن کتاب سیر و سلوک است. راهنما به اعلی درجهٔ استعداد و قابلیّت انسان است. اگر کسی با قرآن آشنائی نداشته باشد و راه سیر و معدات و یا موانع و صوارف و آفاتش را نداند، کجا می تواند سیر کند؟

بنابر این اصل، نزول قرآن برای هدایت و عمل بوده، و این معنی متوقّف بر تفکّر و تدبّر است.

خداوند در چهار جای یک سوره از قرآن می گوید: و لَـقَدْ یَـسَّرْتا الْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرِ."

۱\_ « تذكرة الأولياًء» ص ۱۱۱

٢\_ آيهٔ ٢٤، از سورهٔ ٤٧: محمّد

٣\_ آيات ١٧ و ٢٢ و ٣٢ و ٤٠، از سورهٔ ٥٤: القمر

« و هر آینه تحقیقاً ما قرآن را برای تذکّر و یادآوری از خدا آسان نمودیم؛ پس آیا یادآورنده و موعظه پذیری هست یا نه؟»

قرآن به لسان فصیح و بدون گیر و إغلاق وارد شده است، تا همه کس بفهمند و بهرهبرداری کنند. گر چه قرآن دارای معانی عمیقه است و آن اختصاص به افراد روشندل دارد، ولی مفاهیم و معانی ظاهری آیات همگانی بوده و موجب عبرت و سرور و خوف و خشیت و تقوی و اخلاص و معرفت عموم است؛ و هر کس به اندازهٔ سعه و استعداد و ظرفیتش می تواند از آن بهره گیرد.

### وَ لَقَد صرَّفْنَا فِي هَذَا الْقُر ْءَانِ لِيذَّكَّرُوا وَ مَا يَزيدهُم إلاَّ نُفُوراً. \

« و هر آینه تحقیقاً ما در این قرآن، از انواع سخنان بلیخ، و مطالب عبرتانگیز، و مثلهای هشدار دهنده، و تواریخ موعظه آمیز، و احکام و قوانین راستین آوردیم و از همهٔ آنها ذکری به میان نهادیم، تا اینکه مردمان پند گیرند، و به یاد اصالت و حقیقت و خدا شده، از اباطیل و خرافات اعراض کنند؛ امّا حیف که جز نفرت و انزجار برای این مردم سیه روز چیزی نیفزود.»

بر همین اساس است که در قرآن کریم، امر به تلاوت آن به کیفیّت ترتیل شده است:

يَا يُّهَا الْمُزَّمِّ لُ \* قُمِ الَّيْلِ الْاَ قَلِيلاً \* نِّصْفَهُ وَ أُو الْقُص مِنْهُ قَلِيلا \* أُو نُ عَلَيْهِ وَ رَتِّ لِ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً \* إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَولاً ثَقِيلاً. '

« ای رِدا به خود پیچیده! برخیز تمام شب را مگر مقدار اندکی از آن. نصف شب را برخیز، یا مقداری از نصف کم کن، یا مقداری بر نصف اضافه کن! و قرآن را بطور ترتیل قرائت کن! ما به زودی بر تو گفتار گرانی را القاء خواهیم

١\_ آية ٤١، از سورة ١٧: الإسرآء

٢\_ آيات ١ تا ٤، از سورهٔ ٧٣: المزّمّل

نمود!» متوجّه باش كه اين بار سنگين بر تو خواهد افتاد!

کلینی با إسناد خود روایت می کند از عبدالله بن سلیمان که می گوید: از حضرت صادق علیه السّلام دربارهٔ معنای قول خداوند عز و جل پرسیدم که گفته است: و رَبِّلِ الْقُرْءَانَ تَرْتِیلًا. « و قرآن را به کیفیّت ترتیل بخوان!» مراد از ترتیل کدام است ؟!

قَالَ: قَالَ أَمِيرُالْمُوْمِنِينَ صَلَواتُ اللّهِ عَلَيْهِ: بَيِّنْهُ تِبْيَائَا، وَ لاَ تَهُذَّهُ اللّهَ عَلَيْهِ: بَيِّنْهُ تِبْيَائًا، وَ لاَ تَهُذَّهُ الْقَاسِيةَ؛ وَ هَذَّ الشِّعْرِ؛ وَ لاَ تَنْتُرُهُ نَعْرُ الرَّمْلِ الرَّمْلِ. وَ لَكِنْ أَفْزِعُوا قُلُوبَكُمُ الْقَاسِيةَ؛ وَ لاَ يَكُنْ هَمُّ أَحَدِكُمْ ءَاخِرَ السُّورَةِ! \ لاَيَكُنْ هَمُّ أَحَدِكُمْ ءَاخِرَ السُّورَةِ! \

«حضرت فرمود: أميرالمؤمنين صلوات الله عليه فرموده است: يعنى آن را خوب و واضح و روشن بخوان، و مانند خواندن شعر كه به سرعت مىخوانند مخوان كه درهم پيچيده شود و معنايش مفهوم نشود؛ و نيز مانند دانههاى شن ريزه و رَمل آنرا منتشر و متفرق مكن كه جمعش مشكل باشد و بدين جهت نيز معنايش مفهوم نشود. وليكن طورى بخوانيد كه با آن دلهاى سخت و قلوب قاسيهٔ خودتان را به فزع و دهشت افكنيد و به وحشت اندازيد! و وقتى قرآن مىخوانيد، قصد و نيّت شما آن نباشد كه به آخر سوره برسيد!» زيرا اين گونه خواندن، توجّه را از روى خود آيات بر مىدارد و متوجّه به اتمام سوره مىكند. شما بايد آيات را طورى بخوانيد كه روى هر آيه نظر اصلى خود را دوخته، و بهرهٔ كامل خود را برداريد، و سپس به آيهٔ ديگر رويد. و در صورتى كه مقصد شما تمام كردن سوره باشد، اين معنى حاصل نخواهد شد.

شيخ طبْرسى، از أبوبصير، از حضرت صادق عليه الستلام در اين آيه

١\_ هَذَّ يَهُذُّ هَذًّا: با سرعت گذشتن.

۲\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۱۶

بدينگونه تفسير آورده است:

قَالَ: هُو أَن تَتَمَكَّثَ فِيهِ ، و تُحْسِنَ بهِ صَوتَك.

« حضرت صادق فرمود: معنی ترتیل آن است که: در قرائتت درنگ کنی، و صدایت را در قرائت قرآن نیکو بگردانی!»

و از آن حضرت نيز روايت است كه: إذا مَررَث بِأية فيها ذِكْرُ الْجَنَّة، فياسْ الله الْجَنَّة وَ إذا مَررَث بَآية فِيها ذِكْرُ النَّار، فَتَعَوَّذْ بالله مِنَ النَّار!

« چون به آیهای رسیدی که در آن ذکر بهشت بود، از خداوند بهشت را مسألت کن! و چون به آیهای رسیدی که در آن ذکر آتش بود، به خداوند از آتش پناه بر!»

در «دیوان منسوب به حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام» در ضمن وصیّتش به حضرت امام حسین علیهالسّلام می فرماید:۲

أبُ نَى اَن الذِّكْ ر فِ يه ِ مَ واعِ ظ "

فَ مَن الَّدِي بعِظَاتِ مِ يَصْتَأَدَّبُ ؟ (١)

اقْراً كِتَابَ اللّهِ جُهدَكَ وَ اتْكُهُ

فِ يَمَنْ يَ قُومُ بِ هِ هُ نَاكَ وَ يَنْ صَبُ (٢) فِ يَمْ صَبُ (٢) بِ شَعْمُكُو وَ تَ صَفَّعُ وَ تَ صَفَى اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مِنْ اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْه

إِنَّ الْمُتَقَرَّبُ عِلَى الْمُتَقَرَّبُ (٣)

۱\_ تفسیر « مجمع البیان» طبع صیدا، ج ۵، ص ۳۷۸

۲\_ ایـن ابیـات در « دیـوان أمـیرالمؤمنین علیـه السـّـلام» طبـع سـنگی، ص ٦ و ٧ اســت. و
 چون ابتدای این اشعار با این بیت:

أُحُسِينُ إِنِّي واعظٌ و مُؤدِّبُ فافهم فإنّ العاقلَ المُتأدِّبُ

شروع شده است، لهذا آنرا از وصیّتهای آن حضرت به فرزندش امام حسین علیهالسّلام شمردیم. وَ اعْـبُد اللَّهِ كَ ذَا الْـمَعَارِجِ مُـكْلِصًا

وَ الْصِتُ إِلَى الْأَمْشَالِ فِسِيمًا تُسَضَّرَبُ (٤)

تَصِفُ الْعَذَابَ فَقِفْ وَ دَمْ عُكَ تَسْكُ بِ: (٥)

يَا مَنْ يُعَذِّبُ مَنْ يَصَاءُ بعَدْلِه

لاَ تَــجْعَلَنِّي فِــي الَّــذِينَ تُــعَذِّبُ (٦)

إنِّــــى أَبُـــوءُ بــــعَثْرَتِي وَ خَـــطِيئَتِي

هَ رَبًّا وَهَ لَ إِلاًّ إِلَا يَكَ الْمَهُرَبُ؟ (٧)

وَ إِذَا مَــــرَرْتَ بـــايَةٍ فِـــــى ذِكْـــرهَا

وُصِفَ الْـــوَسِيلَةُ وَ النَّــعِيمُ الْـــمُعْجِبُ (٨)

فَاسْالْ إلَهك بالإنابة مُكفرات

داراً الْصِحْلُود سُوال مَصِنْ يَصِتَقَرَّبُ (٩)

وَ اجْهِ هَدْ لَعَلَّكَ أَن تَحِلَّ بِأَ رُضِهَا

وَ تَــــنَالَ رَوْحَ مَسَـاكِن لاَ تَـــخْرُبُ (١٠)

وَ تَـــنَالَ عَــــيْشًا لاَ الْـــــقِطَاعَ لِــــــوَقْتِهِ

وَ تَ نَالَ مُ لُكَ كَ رَامَةٍ لاَ يُسْلَبُ (١١)

۱ ای نور دیدهٔ من! در قرآن حکیم، مواعظ و اندرزهائی هست؛ پسس کیست که به مواعظش ادب گردد؟!

۲\_ تا مقداری که توان داری کتاب الله را بخوان، و تلاوت کن آنرا در زمرهٔ آنان که از قرآن پاسداری نموده، و به جد و جهد مراعات آنرا مینمایند.

۳\_ قرائتت از روی تفکّر و خشـوع و تقـرّب باشـد! زیـرا شـخص مقـرّب در نزد خدا کسی است که خود را بدو نزدیک کند.

٤\_ و خدای بلند پایه و رفیع القدر خود را از روی اخلاص پرستش کن، و

گوش فرادار به مَثَلهای قرآن دربارهٔ چیزهائی که زده میشود.

٥ و چون به آیهٔ ترساننده و انذار آورندهای رسیدی که عذاب خدا را توصیف میکند، در آنجا درنگ کن، در حالی که اشکهایت ریزان باشد؛ و بگو:
٦ ای خدائی که به سبب عدالتش عذاب میکند آنرا که بخواهد؛ مرا از زمرهٔ معذّبن قرار مده!

۷\_ من در اثر لغزش و گناهی که نمودهام بسوی تو بازگشت کردهام؛ مگر بسوی غیر تو هم فرارگاهی هست؟!

۸ ـ و چـون بـه آيـهاي برسـي كـه در آن از وسـيله و نعمتهـاي شـگفتآور خدا سخن به ميان آمده است،

۹\_ با انابه و اخلاص از خدایت تمنّا کن به تـ و دار خلـ و و جنّـ ت رضـ وان را
 عنایت کند ؛ تمنّای شخص متقرّب بسوی خدا.

۱۰ و سعی و جدیّت کن شاید خداوند تو را در زمین دار الخلد وارد کند ، و ل ر وح و نسیم مساکنی که هیچگاه زوال نمیپذیرد و خراب نمیشود بهرمند گردی!

۱۱\_و به عیش ابدی و لـذّات سـرمدی نـائل شـوی، و بـه پادشـاهی و عـزّت کرامت و بزرگواریای که زوال ناپذیر است دست بیابی!

و روی همین ملاک و مناط است که در موقع قرائت قرآن واجب است آنرا استماع نمود، و اینکه سکوت به عمل آید تا آیات قرآن بر دل مستمع بنشیند. چون اگر استماع نباشد، آیات فهمیده نمی شود؛ و بدون فهم اثری ندارد.

وَ إِذَا قُرِئَ الْقُرْءَانُ فَاسْتَحِعُوا لَـهُ و أَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُونَ. \

١\_ آية ٢٠٤، از سورة ٧: الأعراف

« و زمانی که قرآن خوانده شود، شما گوش دهید و خاموش شوید، به امید آن که مورد رحمت خداوندی واقع شوید!» ا

۱ حضرت استاد ما علاّمه آیةالله طباطبائی نسبت به قرآن و حفظ آن و احترام آن عنایت خاصّی داشتند، و کراراً می فرمودند: «ما شیعیان حق قرآن را آنطور که باید و شاید عمل نمی نمائیم. رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود: من از خود دو متاع گرانقدر و نفیس باقی می گذارم: کتاب خدا و عترت من؛ و این دو از هم جدا نمی شوند تا در کنار حوض کوثر بر من وارد شوند. عامّه عترت را کنار گذاشتند، و ما کتاب الله را؛ و چون این دو قابل تفکیک از هم نیستند، بالنّتیجه دست هر دوی ما، هم از کتاب و هم از عترت کوتاه شد. فلهذا اسلام ما فقط اسلامی است صوری و خالی از محتوی.»

نظیر این عبارت ـ البتّه نـه بـه ایـن جـامعیّت ـ از مرحـوم آیةاللـه حـاج شیخ عبدالکریـم حائری یزدی نقل شده است: مرحوم آیةاللـه حـاج سیّد أحـمد زنجانی در کتـاب «الکـلام یجـر الکـلام» ج ۲، ص ۲۳۰ و ۲۳۱، از ایشان حکایت می کنـد کـه فرمـوده اسـت: «پیغمبر صلّی اللـه علیه و آله دو چیز سنگین در میان ما گذاشـت: کتـاب اللـه و عـترت طـاهره، ولـی مـا بـا سـنّیها دست به دست هم داده، و هر دوی آنها را از بین بردیم؛ ما کتـاب اللـه را از بین بردیم، آنـان نـیز عترت طاهره را.»

و ایضاً می گوید: « مرحوم حاج شیخ، زیاد اصرار داشت احترام ظاهری قرآن کاملاً حفظ شود. همان طوری که اهل تسنّن هنگام قرائت قرآن، برای رعایت احترام، چای و قلیان نمی دهند، می فرمود: در مجالس ترحیم شیعه نیز اگر این شیوه جاری شود بسیار خوب و به موقع است. ولی در مجالس شیعه چون عادت بر خلاف جاری بود، ترک آن در نهایت دشواری بود؛ این بود که فرمایش آن مرحوم عملی نمی شد.»

أقول: جلوی ضرر را از هر جا بگیری منفعت است. جلوگیری از این کار نکوهیده برای آن مرجع عالیمقدار آسان بود، و امروز نیز آسان است. ما در مسجد قائم طهران در مدّت مدیدی که آنجا بودیم، دادن قهوه و چای و سیگار بکلّی ممنوع بود. این پیشنهاد را نمودیم و مردم هم پذیرفتند و روی آن هم ایستادگی نمودیم. و ایضاً استعمال دخانیات را بطور مدام منع نمودیم، و در روی تابلوهای نصب شده در دیوارهای مسجد ممنوعیّت آنرا ⇔

حضرت رسول صلّى الله عليه و آله و سلّم به ابن مسعود فرمودند:

اقْرَأ! فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ! أَقْرَأُ وَ عَلَيْكَ أَنْزِلَ؟! فَقَالَ: إِنِّهَ أَجِبِّ أَن أَسْمَعَهُ مِنْ غَيْرِي. فَكَانَ يَقْرَأُ وَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ عَيْنَاهُ تَفِيضَان.

وَ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ ءَالِهِ وَ سَلَّمَ: مَنِ اسْتَمَعَ إِلَى ءَايَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ، كَائَتْ لَهُ تُورًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ. \

«قرآن بخوان! ابن مسعود گفت: يا رسول الله! قرآن بر تو نازل شده است؛ من بخوانم؟!

رسول خدا گفت: من دوست دارم از غیر خودم بشنوم. ابن مسعود قرآن میخواند و اشک از دیدگان رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم جاری بود.

و رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود: کسی که به یک آیه از کتاب خدا گوش فرا دارد، برای او نوری در روز قیامت است.»

و در روایت است که: مردی از رسول خدا قرآن می آموخت، چون به این گفتار خدا رسید:

فَمَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة خَـيْرًا يَرهُ و مَن يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّة شَـرًا يَـرهُ. ٢ « پس هر كس كه به قـدر سنگيني يك ذرّه، كار خيري انجام دهد، آن را مىبيند ؛ و هـر كـس كـه بـه قـدر سنگيني يك ذرّه، كار بـدى انجام دهـد آنـرا مىبيند.»

گفت: این آیه برای من کافی است! و دیگر قرآن تعلیم نگرفت، و از همانجا

ك براى تازه واردين اعلام كرديم.

١- « الـمحجّة البيضاء في إحياء الإحياء» ج ٢، ص ٢٣٢، از طريق عامّه

٢ آية ٧ و ٨، از سورة ٩٩: الزّلزلة

مراجعت كرد.

رسول خدا فرمود: الْصَرَفَ الرَّجُلُ وَ هُو َ فَقِيهٌ '. «اين مرد بازگشت در حالي كه مردي فقيه بود.»

و در اخبار، غافلین از قرآن و لاهین به قرآن را بسیار نهی نمودهاند.

در « كافى » با إسنادش، از عبدالله بن سِنان حديث مى كند از حضرت صادق عليه السلام كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم گفت:

اقْدرَءُوا الْقُدرْءَانَ بِٱلْحَانِ الْعَدرَبِ وَ أَصْوَاتِهَا ! وَ إِيَّاكُمْ وَ لُحُدونَ أَهْدل الْفَدْت وَ وَ أَهْدل الْفَدْت وَ وَ أَهْدُوا الْقُدرُءَانَ الْفُددِي أَقْدوامٌ يُرجِّعُونَ الْقُدرُءَانَ تَرْجِيعَ الْغِنَاءِ وَ النَّوْج وَ الرُّهْبَانِيَّة ، لاَ يَجُدوزُ تَرَاقِيَهُمْ ؛ قُلُوبُهُمْ مَقْلُوبَة وَ تَلُوبُهُمْ مَقْلُوبَة وَ قَلُوبُهُمْ مَقْلُوبَة وَ لَكُوبُهُ مَنْ يُعْجبُهُ شَائُهُمْ . ` قُلُوبُهُمُ مَنْ يُعْجبُهُ شَائُهُمْ . ` اللَّهُمْ . ` اللَّهُمُ اللَّهُمْ . ` اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ . ` اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللَّهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْهُمُ اللْمُ اللْهُمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُل

«قرآن را با آهنگهای عرب و اصوات عرب بخوانید. و مبادا که با آهنگهای اهل فسق و مبتلایان به معاصی کبیره بخوانید! پس از من تحقیقاً کسانی خواهند آمد که قرآن را مانند آوازه خوانان و غناپیشگان، و مانند آوازخوانیهای عزاخوانی و مجالس مصیبت، و مانند آوازه خوانیهای رهبانان، با ترجیع میخوانند.

قرائت این افراد قبول نمی شود، و از تَرقُوءهایشان به بالا نمی رود. (یعنی در سینه می ماند و به سر و مرکز اندیشه نمی رسد، و به گوش و چشم و مغز و دماغ نمی رسد.) دلهای اینگونه افراد واژگون است، و دلهای آنان که این کیفیّت را نیکو می شمارند.»

در مقابل این افراد، کسانی هستند که قرآن را با تأمّل و دقّت میخوانند،

۱\_ « سفينة البحار» ج ۲، ص ٤١٤

۲\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۱۶

و آرام و با تفکّر؛ بطوری که دلهای آنها می طید، و آثــار حــزن و عشــق در چهرهشــان مشاهده می شود، و قرآن به جانشان می نشیند.

فَإِلَـهُكُمْ إِلَـهُ وَاحِدٌ فَلَـهُ أَسْلِمُوا وَ بَشِّرِالْمُحْبَتِيـنَ \* الَّذِيـنَ إِذَا ذُكِـرَ اللَـهُ وَجَلَـتُ قُلُوبُـهُمْ وَ الْمُقِيمِـى الصَّلَـوةِ وَ مِمَّـا وَجَلَـتُ قُلُوبُـهُمْ وَ الْمُقِيمِـى الصَّلَـوةِ وَ مِمَّـا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ. \

«بنابر ایس، خدای شما خدای واحدی است، و شما باید در برابر او تسلیم باشید. و ای پیغمبر ما! بشارت بده مردمان وارفته و درهم رفتهٔ شوریده (متواضع متخاشع) را؛ آنان که چون ذکر خدا شود، دلهایشان به هراس افتد، و شکیبایان در مشکلات و مصائب و واردات، و بپادارندگان نماز را، و آنان که چون به آنها روزی برسانیم، از آن در راه ما انفاق مینمایند.»

و در «کافی» با إسناد متّصل خود روایت میکند از حضرت امام محمّد باقر علیه السّلام که فرمود:

قُرَّآءُ الْقُرْءَانِ ثَلاَثَةً: رَجُلُ قَرَأَ الْقُرْءَانَ فَاتَّخَذَهُ بِضَاعَةً، وَ اسْتَدَرَّ بِهِ الْمُلُوكَ، وَ اسْتَطَالَ بِهِ عَلَى النَّاسِ. وَ رَجُلُ قَرَأَ الْقُرْءَانَ فَحَفِظَ حُرُوفَهُ وَ ضَيَّعَ حُدُودَهُ، وَ أَقَامَهُ إِقَامَةَ الْقِدْحِ لَلَ فَلاَ كَثَّرَ اللّهُ هَوُلاَءِ مِنْ حَمَلَةِ الْقُرْءَانِ.

و رَجُلٌ قَرَا الْقُرْءَانَ فَوضَعَ دَوآءَ الْقُرْءَانِ عَلَى دَآءِ قَلْبِهِ؛ فَأَسْهَرَ بِهِ لَيْلَهُ ، وَ أَظْمَأ بِهِ نَهَارَهُ ، وَ قَامَ بِهِ فِي مَسَاجِدِهِ، وَ تَجَافَى عَنْ فِرَاشِهِ.

فَبِ أُولَئِكَ يَدْفَعُ اللَّهُ الْعَزِينُ الْجَبَّ ارُ الْبَلاَء، وَ بِ أُولَئِكَ يُدِيلُ اللَّهُ عَزَّوَجَلَّ الْعَيْثَ مِنَ السَّمَآءِ. عَزَّوَجَلَّ الْعَيْثَ مِنَ السَّمَآءِ.

١ ـ ذيل آية ٣٤ و آية ٣٥، از سورة ٢٢: الحج

٢ـ در « مرءَات العقول» ج ١٢، ص ٥١٦ گويد: «« إقامة القدر » كَأَنّهُ تـأكيدٌ لِلفِقْرةِ الأولـــى
 أعنى جفظ الحروف.»

## فَوَاللَّهِ لَهَوُّلآءِ فِي قُرَّآءِ الْقُرْءَانِ أَعَزُّ مِنَ الْكِبْرِيتِ الأَحْمَرِ. ' <sup>۲</sup>

«قاریان و خوانندگان قرآن سه دستهاند: مردی که قرآن را میخواند و آنرا سرمایهٔ کسب دنیوی داشته، و بواسطهٔ آن از ملوک و حکّام پیوسته جیره میخورد. و با خواندن آن و درس آن، لقمهٔ نانی تهیّه کرده، عیش و بساط خود را گسترده است. و به دارا بودن آن بر مردم بلندمنشی و بلندپروازی دارد.

و مردی است که حروف و کلمات و اعراب و معنایش را هم می داند، ولیکن حدود و قوانین و مضامین آنرا ضایع کرده است؛ و همچون تیرهائی که به قدر و شکل و وزن هم می تراشند و پهلوی هم می چینند تا برای موقع تیراندازی بکار آید، اینها هم حروف و آیات و تجوید و وقوف و مخارج و سائر جهات ظاهری را کاملاً مرتب و منظم می نمایند.

خداوند امثال اینگونه افراد را در میان حاملین و پاسداران قرآن زیاد نکند.

و مردی است که قرآن را میخواند و دوای حاصل از آنرا، چون مرهمی بر روی درد دلش میگذارد. شبهای تار با قرآن سر و کار دارد و با تفکّر در آن

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۲۷

۲\_ شیخ صدوق در « من لایحضره الفقیه» و فیض کاشانی در « وافی» ج ۳، جزء ۱۰، صحمه می است ۱۵، در باب مواعظ أمیرالمؤمنین علیهالسلام در وصیّت خویش به فرزندش: محمه بن حنفیه، به نقل از « من لایحضره الفقیه» روایت کردهاند که فرمود:

وَ عَلَيْكَ بِتِلاوَةِ الْقُرْءانِ [بقِرآءَةِ الْقُرْء وَ تَهْمَلُ بِهِ، وَ تِلاوَتِهِ فَى لَيْلِكَ وَ نَهَارِكَ! فَإِنَّهُ عَهْدٌ مِنَ اللّهِ تَعالَى إِلَى خُلْقِهِ. فَهُو وَاجبٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ لَنْ يَنْظُرَ فَسَى كُلِّ يَوْم عَهْدَهُ وَ لَوْ خَمْسيسنَ ءَايَةً. وَ اعْلَمْ أَنَّ دَرَجاتِ الْجَنَّةِ عَلَى عَدَدِ ءَاياتِ الْقُرْءانِ، فَإذا كانَ يَسوْمُ الْقِيَامَةِ يُقَالُ لِقارِئِ الْقُرْءانِ: اقْرَأُ و ارْقَ ! فَلا يَكُونُ فَى الْجَنَّةِ بَعْدَ النَّبيّينَ وَالصَّدِيقِينَ أَرْفَعُ دَرَجَةً مِنْهُ.

بیداری می کشد، و روزهای گرم را با آن بسر میبرد، و در هنگام سیجدهها و نمازهایش قرآن را تلاوت می کند، و بدین جهت پهلو از رختخواب بر کنار می دارد.

بواسطهٔ این افراد میباشد که خداوند عزیز جبّار، بلا را از میان مردم برمی دارد. و بواسطهٔ این افراد میباشد که خداوند عزّوجل نوبت حکومت و ولایت را از دست دشمنان میگیرد و به مؤمنان میدهد. و بواسطهٔ این افراد میباشد که خداوند عزّوجل باران رحمت خود را از آسمان فرود میآورد.

سوگند به خدا که این دسته در میان قاریان قرآن، نایابتر از اکسیر ا هستند.»

و رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود: مَاء اَمَنَ بِالْقُرْءَازِ مَنِ السَّعَحَلُّ مَحَارِمَهُ. ٢ اسْتَحَلُّ مَحَارِمَهُ. ٢

« کسی که محرّماتی را که در قرآن وارد است حلال بداند، ایمان به قرآن نیاورده است.»

دربارهٔ قرائت قرآن با صدای بلند و یا آهسته در منازل، روایات بسیاری وارد است:

۱\_ مراد از کبریت أحمر، اکسیر است و آن، چیزی است که چون به مس بزنند طلا می شود، و آن غیر از کیمیا است؛ کیمیا ترکیباتی است با شرائط خاصه که نتیجهٔ آن طلا خواهد شد.

۲\_ « الـــمحجّة البيضــآء» ج ۲، ص ۲۱۹، بــه روايــت عــامّی؛ و قــاضی قضـــاعی در « شهاب الأخبار» شرح فارسی كلمات قصار پيغمبر خـاتم صلّـی اللــه عليـه و آلـه، ص ٣٣٢ و بـه شمارهٔ ٥٦٩

در «شهاب الأخبار» ص ٣٢٦، به شمارهٔ ٥٤٦ آمده است: اقْرَ إِ الْقُرْءانَ ما تَهاكَ فَإِذَا لَمْ يَنْهَكَ فَلَسْتَ تَقْرَوُهُ. «قرآن مىخوان چندان كه ترا از معصيتها باز دارد؛ و چون قرآن خوانى و از معصيتها باز نايستى همچنان باشد كه ناخوانده باشى.»»

در «كافى» با إسناد متّصل خود روايت مىكند از لَيث بـن أبـى ســليم مرفوعــاً كه رسول خدا صلّى اللــه عليه و آله و سلّم فرمود:

نورِّ وا بُيُو تَكُم بِتِ الْاَوَةِ الْقُرْءَانِ؛ وَ لاَ تَتَّخِذُوهَا قُبُورًا كَمَا فَعَلَتِ الْيَهُودُ وَ النَّصَارَى: صَلُّوا فِي الْكَنَآئِس وَ الْبِيَعِ وَ عَطَّلُوا بُيُوتَهُمْ. فَإِنَّ الْبَيْتَ إِذَا كَثُرَ فِيهِ تِلاَوَةُ الْقُرْءَانِ، كَثُرَ حَيْرُهُ وَ النَّسَعَ أَهْلُهُ وَ أَضَآءَ لأَهْلِ السَّمَآءِ كَمَا تُضِيءُ نُجُومُ السَّمَآءِ لأَهْلِ الدُّينَا. اللهُ تُيَادُ اللهُ للهُ اللهُ الله

«خانههای خود را با تالاوت قرآن نورانی کنید، و مانند قبرها خشک و جامد و خاموش و تاریک نگیرید؛ شبیه یهودیان و مسیحیان که نمازهای خود را در کلیساها و کنیسهها میخوانند؛ و خانههای خود را تعطیل نمودهاند.

چون در خانه اگر قرائت قرآن بسیار شود، خیراتش گسترش می یابد، و اهلش زیاد می شوند؛ و همانطور که ستارگان آسمان به زمین نور می دهند، این خانه به ساکنین آسمانها نور می فرستد.»

و در «كافي» از حضرت صادق عليه السّلام روايت مي كند كه فرمود:

إِنَّ الْبَيْتَ إِنْ كَانَ فِيهِ الْمَرْءُ الْمُسْلِمُ يَثْلُو الْقُرْءَانَ، يَستَرَآءَاهُ أَهْلُ السَّمَآءِ. ٢ كَمَا يَتَرَآءَى أَهْلُ الدُّنْيَا الْكَوْكَبَ الدُّرِّيَّ فِي السَّمَآءِ. ٢

«اگر در خانه، مرد مسلمان به تلاوت قرآن مشغول شود، چنان اهل آسمان به تماشای او مشغول می شوند، مثل تماشائی که اهل دنیا از ستارگان متلألئ و درخشان آسمان می کنند.»

۳\_در کتاب «الفردوس الأعلى» مرحوم آيةالله حاج شيخ محمّد حسين آل کاشف الغطآء (ره) در ص ٢٦٩ و ٢٧٠، از طبع دوّم فرمايد: «از عيّاشي از خالد بن نسيج از حضرت صادق عليهالسّلام روايت است كه: چون روز رستاخيز شود، نامهٔ عمل انسان را به وى دهند، سپس به او گفته مي شود: اقْرأ «بخوان!». من عرض كردم: آيا مي داند در آن چه ⇔

۱ و ۲\_ « اصول کافی» ج ۲، ص ۲۱۰

و همچنین در «کافی» از ابن قَداّح روایت میکند از حضرت صادق علیه السلام که امیرالمؤمنین صلوات الله علیه فرمودند:

الْبَيْتُ الَّذِي يُقْرِأُ فِيهِ الْقُرْءَانُ وَ يُذْكُرُ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَّ فِيهِ، تَكْثُرُ بَرَكَتُهُ وَ

⇒ چیزهائی است؟ فرمود: خداوند او را چنان می کند که به خاطر می آورد؛ بنابر این لحظه ای بر او نگذشته است و کلمه ای را نگفته است و گامی را بر نداشته است و عملی را انجام نداده است، مگر اینکه همه را به خاطر می آورد بطوری که گویا همه را در آن ساعت بجا آورده است. قالوا یا و یکنا ما لِهَذا الْکِتابِ لا یُغادِرُ صَغیرةً و لا کبیرةً إلا اُحصاها. «می گویند: ای وای بر ما! چگونه این نامهٔ عمل از احصاء و شمردن هر عمل کوچک و هر عمل بزرگ، دریخ ننموده است؟»

و از ناحیهٔ تجسّم اعمال: یَأتی الْقُرْءَانُ یَسوْمَ الْقِیَمَةِ شَافِعًا مُشَنَقَعًا، ؤَ شَاکِیًا إِلَی رَبِّهِ مِمَّنْ هَجَرَهُ أَ وْ لَسَمْ یَحْفَظْهُ. « قرآن به نزد او میآید در حالی که یا شفاعت او را میکند شفاعت مقبولی، و یا به پروردگارش از دست وی شکوه دارد که او از کسانی است که از قرآن دوری کرده و آنرا مهجور گذارده است و یا آنکه آن را حفظ ننموده است.» و مَنْ قَرأ سورة لا اُقْسِمُ و کان یَعْمَلُ بها، بَعَثَها اللّهُ مَعَهُ مِنْ قَبْرِهِ فی أَحْسَن صورة بُبَشِّرُهُ و تَصْحَكُ فی و جُهِهِ حَتَّی یَجوز الصّراط. « و کسی که سورهٔ لا اُقْسِمُ بِیَوْم الْقِیَامَة را بخواند و آنرا بکار بندد، خداوند آن سوره را همراه با او از قبرش به بهترین صورتی برمیانگیزاند که او را بشارت دهد و در چهرهای زیبا بخندد تا اینکه او از صراط عبور نماید.» و برخی از سورههای قرآن به صورت چهرههای زیبا برای او جلوه مینماید تا در قبرش با وی انس گیرد.

و از همین جاست که وارد شده است: إن اَهْل الْجَنّة جِحُرد مُرد و الْمُتَكَبِّرون يَحْشَرون كَالذَّر يَطَوُهُمُ النّاس بَأَقْدامِهِم، و إن ضِرس أَحَدِهِم كَجَبَل أَحُدِ « اهل بهشت بصورت جوانانى که ابداً مو در سیمایشان نروئیده است محشور می گردند؛ و متکبّران محشور می شوند مانند مورچگان که مردم آنها را در زیر گامهایشان لگدمال می کنند، و دندان هر یک از آن مردم به اندازهٔ کوه اُحد بزرگ است.» إن الّذِین یَأکُلُون اَمْوال الْیُتَامَی ظُلْمًا إنام اَروی ستم می خورند، فقط (سورهٔ نسآء، صدر آیهٔ ۱۰) «حقّا آن کسانی که مالهای یتیمان را از روی ستم می خورند، فقط و فقط ایشان در دلهایشان آتش می خورند.»

تَحْضُرُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَ تَهِجُرُهُ الشَّيَاطِينَ وَ يُضِىء لَاهْلِ السَّمَآءِ كَمَا تُضِىء لَاهُلُواكِب لأهْلِ اللَّمَاء كَمَا تُضِىء الْكُواكِب لأهْلِ الأرْضِ. وَ إِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي لاَ يُقْرَأُ فِيدِ الْقُرَءانُ وَ لاَ يُذْكُرُ اللَه عَزَّوَجَلَّ فِيدِ، تَقِلُ بُرَكُتُه وَ تَهْجُرُهُ الْمَلاَئِكَةُ وَ تَحْضُرُهُ الشَّيَاطِينُ. \ عَزَّوَجَلَّ فِيدِ، تَقِل بُركَتُه وَ تَهْجُرُهُ الْمَلاَئِكَة وَ تَحْضُرُهُ الشَّيَاطِينُ. \

«خانهای که در آن قرآن بسیار خوانده شود و ذکر خداوند عزّوجل بسیار شود، برکتش زیاد میگردد، و فرشتگان در آن حضور مییابند، و شیاطین از آنجا رخت بر میبندند، و نور و روشنی به اهل آسمان میدهد همانطور که ستارگان به اهل زمین نور و روشنی میدهند. و خانهای که در آن قرآن خوانده نشود و ذکر خداوند عزّوجل در آن برده نشود، برکتش کاهش مییابد، و فرشتگان حضور نمییابند، و شیاطین در آنجا حاضر میشوند.»

ولى البتّه براى آنكه قارى قرآن از معنى و مراد آن كامياب گردد، به سرعت خواندن و گذشتن آن مطلوب نيست. در «كافى» با إسناد خود از محمّد ابن عبدالله آورده است كه گفت: به حضرت صادق عليهالسّلام عرض كردم: أقْراً الْقُرْءَانَ فِي لَيْلَةٍ؟! « من تمام قرآن را در يك شب بخوانم؟!»

# قَالَ: لاَ يُعْجِبُني أَنْ تَقْرَأُهُ فِي أَقَلَّ مِنْ شَهْر! ٢

« فرمود: بـرای مـن جـالب نیست کـه قـرآن را در کمـتر از مـدّت یـک مـاه بخوانی!»

و ایضاً در «کافی» روایت میکند از علی بن حمزه که گفت: من بـر حضـرت صادق علیهالسّلام وارد شدم. أبوبصـیر بـه آن حضـرت گفـت: مـن در یـک شـب از ماه رمضان، یک ختم قرآن را بنمایم؟!

حضرت فرمود: نه! گفت: در دو شب؟! حضرت فرمود: نه!

۱ و ۲\_ « اصول کافی» ج ۲، ص ۲۱۷

گفت: در ســه شـب؟! حضـرت بـا دسـت اشــارهای فرمــوده و گفتنــد: « هـا» يعني عيب ندارد.

سيس به أبوبصير فرمود: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ! إِنَّ لِرَمَضَانَ حَقَّا وَ حُرْمَةً لاَ يُشْبِهُهُ شَيْءٌ مِنَ الشُّهُور. وَ كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَه عَلَيْهِ وَءَ اللهِ [وَسَلَّمَ] يَقْرَأُ أَحَدُهُمُ الْقُرْءَانَ فِي شَهْرِ أَ وْ أَقَلَّ.

إِنَّ الْقُرْءَانَ لاَ يُقْرَأُ هَذْرَمَةً، ولَكِن أَيُرَثَّ للُ تَرْتِيلاً. فَاإِذَا مَرَرْتَ بِاَيَةٍ فِيهَا ذِكُرُ الْجَنَّةِ فَقِف عِنْدَهَا وَسَلِ اللّهَ عَنَّ وَجَلَّ الْجَنَّةَ ؛ وَ إِذَا مَررَرْتَ بِاَيَةٍ فِيهَا ذِكْرُ النَّارِ فَقِف عِنْدَهَا وَ سَلِ اللّهِ مِنَ النَّارِ. ٥

«ای أبا محمّد! ماه رمضان حقّی و احـترامی دارد کـه سـائر ماهـها ندارنـد. و اصحاب محمّد صلّی اللـه علیه و آله و سلّم عادتشـان بـر ایـن بـود کـه: قـرآن را در مدّت یک ماه یا کمتر از آن میخواندهاند.

قرآن را نباید با سرعت خواند، ولیکن باید آرام با حفظ موارد وقف و ادآء کلمات قرائت نمود. چون به آیهای رسیدی که در آن یادی از بهشت بود، درنگ کن و از خداوند بهشت را بخواه؛ و چون به آیهای رسیدی که در آن یادی از آتش بود نیز توقّف کن، و از آتش به خداوند یناه ببر!»

و نیز در «کافی» از حَریز، از حضرت صادق علیه السّلام روایت است که فرمود:

الْقُرْءَانُ عَهْدُ اللَّهِ [ إِلَى خَلْقِهِ: يَنْبَغِى لِلْمَرْءِ الْمُسْلِم أَنْ يَنْظُرَ فِي

۱\_ همان مصدر، ص ۲۰۹

٢- العهدُ: حِفظُ الشَّسىء و مُراعاتُه حالاً بعد حال، و سُمّى السمُوثَّقُ الَّذى يَلْزَمُ مُراعاتُه عَهدًا؛ قالَ تَعَالَى: وَ أَ وْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً، أَى: أَ وْفُوا بِحِفْظِ الْأَيْمان. و عَهدَ فُلانٌ إلى فلانِ بعَهدٍ، أى: ألقَى إليه العهدَ و أوصاه بحفظِه - قالَهُ الرَّاغِب. (تعليقه)

عَهْدِهِ، وَ أَ نْ يَقْرَأُ مِنْهُ فِي كُلِّ يَوْم خَمْسِيـنَءَ اَيَةً. \

«قرآن کریم عهدنامه و پیمان نامهای است از خدا به سوی خلقش؛ بنابراین سزاوار است مرد مسلمان در این عهدنامه نظر افکند و هر روز، از آن به مقدار پنجاه آیه بخواند.»

یکی از آداب قرائت قرآن، خواندن آن است با صوت حَسَن، خواه در نماز باشد و خواه در غیر نماز. سزاوار است هر وقت انسان قرآن را تلاوت می کند، تکیه به صوت باشد یعنی با آواز نیکو، نه بطور ساده؛ خواه با حال حزن و اندوه قرائت نماید و خواه با حال شادی و مسرّت؛ در هر دو حال صدای خوب و صوت حسن مطلوب است.

در «كافى» از عبدالله بن سنان روايت مىكند از حضرت صادق عليه السّلام كه رسول اكرم صلّى الله عليه و آله فرمودند:

لِكُلِّ شَيْء حِلْيَةٌ؛ وَحِلْيَةُ الْقُرْءَانِ الصَّوْتُ الْحَسَنُ. "

« هر چیزی یک جمال و زیبائی و زیوری دارد؛ و جمال و زیور قرآن

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۰۹

۲\_ گرچه قرائت قرآن با حالت حزن ممدوح است، ولى همان حزن نيز بهتر است با صداى خوب همراه باشد. در كتاب « السمحجة البيضاء» علامه محدت كاشانى، ج ٢، صداى خوب همراه باشد. در كتاب « إحياء العلوم» روايت كرده است كه: قال رسول الله صلى الله عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ : إنَّ الْقُرْءَانَ نَزَلَ بحُزْن ، فَإِذا قَرَأْتُموهُ فَتَحازَنوا.

و از طريق خاصّه از كتاب «كافى» از حضرت صادق عليه السّلام روايت كرده است كه فرمود: إنَّ الْقُرْءَانَ نَزَلَ بِالْحُزْنِ، فَاقْرَءُوهُ بِالْحُزْنِ. و نيز از «كافى» از حضرت صادق عليه السّلام روايت است: إنَّ اللّه أَ وْحَى إلَى موسَى بْنِ عِمْرانَ : إذا وَقَفْتَ بَيْنَ يَدَى فَقِفْ مَوْقِفَ الذَّلِيلِ الْفَقيرِ، وَ إذا قَرَأتَ التَّوْراةَ فَأَسْمِعْنيها بِصَوْت حَزِين.

٣\_ همان مصدر، ص ٦١٥

#### صدای نیکوست.»

و ایضاً در «كافی» از على بن إسمعیل مَیْثَمــی از مـردی روایـت كـرده اسـت كه حضرت امام جعفر صـادق علیهالسّــلام گفتنــد: مَـا بَعَـثَ اللّــهُ عَـنَ وَجَـلَ نَبِیًّا إلاّ حَسَنَ الصَّوْتِ. 

مَسَنَ الصَّوْتِ. 

مَسَنَ الصَّوْتِ. 

مَسَنَ الصَّوْتِ. 

مَا بَعَــنُ الصَّوْتِ. 

مَا بَعَــنُ الصَّوْتِ. 

مَا بَعَــنُ الصَّوْتِ. 

مَا بَعَــنُ الصَّوْتِ اللّـــةُ عَــنَ الصَّوْتِ اللّـــةُ عَــنَ اللّــةُ عَــنَ اللّـــةُ عَــنَ اللّـــةُ عَــنَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عَــنَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عَــنَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عَــنَ اللّــةُ عَــنَانَ اللّــةُ عِــنَ اللّــةُ عِــنَانَ اللّـــةُ عِــنَانَ اللّــةُ عَــنَانَ عَــنَانَ اللّــةُ عَــنَانَ اللّــةُ عَــنَانَ اللّــةُ عَــنَانَ اللّـــةُ عَالِــةُ عَالِــةُ عَلَــةُ عَالِــةُ عَالْــةُ عَلَّــةُ عَالِــةُ عَلَــةُ عَلَــةُ عَلَالْــةُ عَلَّـةُ عَلَالِــةُ عَلَالْــةُ عَلَالْــةُ عَلَالْــةُ عَلَالْــةُ عَلَّالِــةُ عَلّــةُ عَلَّا عَلّــةُ عَلَّا عَلّــةُ عَلَّالْــةُ عَلَّا عَلْمُ عَلَّالْــةُ عَلَّالِــةُ عَلَّالِــةُ عَلَّالْــ

« خداوند عز ّ و جل ّ هیچ پیامبری را مبعوث ننمود مگر آن که صدایش نیکو بود.»

و از جملهٔ آداب قرائت قرآن استعادهٔ به خداوند است: یعنی پناه بردن به او از شر شیطان رجیم.

فَإِذَا قَرَأَتَ الْقُرْءَ انَ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجيم. ٢

« و چون اراده کنی قرآن بخوانی، از شر شیطان رانده شده، به خدا پناه ببر و در تحت امان و یناه او درآی.»

معلوم است که: معانی قرآن با آن عظمت اگر بر نفس امّارهٔ شیطانی وارد شود، در صورت پلیدی آن، صفای خود را از دست می دهد و معنای نازل و کوتاهی می گیرد. و این بواسطهٔ تصرّف شیطان از راه نفس امّاره است، و راه علاجش آن است که انسان در مصونیّت و عصمت خداوند درآید تا از دستبرد او خلاص شود.

استعاذهٔ به خدا تنها به أعوذ بالله گفتن نیست، بلکه دل به خدا دادن و در وقت قرائت، غیر او را فراموش کردن و ذهن را صافی و از غیر وی پاک نمودن است. و یکی از طرق تصفیهٔ نفس، نفی خاطرات است که در اثر تفکّر و تأمّل در قرآن با مجاهده ییدا می شود.

١\_ همان مصدر، ص ٦١٦٢\_ آية ٩٨ ، از سورة ١٦: النّحل

حسن بن على بن شُعْبة حَرّانى در «تحف العقول» حديث دارد از حضرت أميرالمؤمنين عليه السّلام كه فرمود: لاَ حَيْرَ فِي عِبَادَة لَيْسَ فِيهَا تَفَقُّهُ ؛ وَكَا فِي قِراَءَة لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ. \(
و لاَ فِي قِراَءَة لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرُ. \(
الْ الْفِي قِراَءَة لَيْسَ فِيهَا تَدَبُّرِهُ اللهِ الله

« أبداً خيرى در عبادت نيست در صورتى كه از روى فهم و درايت نباشد؛ و خيرى در قرائت نيست در صورتى كه در آن تأمّل و تفكّر و تدبّر نباشد.»

قرآن خواندن در حال نماز ثوابش افزون است، و در زمان رسول اکرم صلّی الله علیه و آله و سلّم قرآن را در نمازها میخواندند، و پس از قرائت حمد از هر جای قرآن قرائت مینمودند. سورهٔ خاصّی معیّن نشده، و یک سورهٔ کامل هم واجب نیست. اکتفا به چندین آیه نمودن، و یا یک سوره را در دو رکعت تقسیم نمودن، و یا در چندین رکعت پخش نمودن در صورتی که سورهٔ طویل باشد ممدوح است.

آری، چقدر خوب است انسان از آیات مختلفه در نماز بخواند، و همهٔ قرآن را در نمازها بطور تناوب قسمت کند. البته در ابتدای هر رکعت باید سورهٔ حمد را بخواند، زیرا سورهٔ حمد در حکم احوالپرسی از خداست، بیان صفات جمال و جلال اوست. چون کسی ابتداء وارد نماز شود، و یا بعد از هر سجده که برمی خیزد و در حکم ابتدای سخن گفتن است، باید حمد را بخواند، لا صَلَوة الا بَقاتِحة الْكِتَابِ. '

« هیچ نمازی تشریع نشده است مگر آنکه در اول هر رکعت از آن، سورهٔ فاتحه تشریع شده است.»

١\_ « تحف العقول» ص ٢٠٤، رَواهُ مُرسلاً.

۲\_ « مستدرک الوسآئل» ج ۱، ص ۲۷٤

پس از احوالپرسی کامل که تقاضای نعمت ولایت و دوری از صراط مغضوب علیهم و ضالون است، باید قرآن خواند؛ یعنی گفتار خدا را که عهدنامهٔ اوست قرائت کرد؛ و از هر جای قرآن می توان قرائت نمود.

در « كافى» با إسناد خود از عبدالله بن سليمان حديث مى كند از حضرت امام محمّد باقر عليه السّلام كه فرمود:

مَنْ قَرَأَ الْقُرْءَانَ قَآئِمًا فِى صَلاَتِهِ، كَتَبَ اللّهُ لَهُ بِكُلِّ حَرْف مِأَةَ حَسَنَةٍ. وَ مَنْ قَرَأَهُ فِى صَلاَتِهِ جَالِسًا، كَتَبَ اللّهُ لَهُ بِكُلِّ حَرْف حَمْسِيسَنَ حَسَنَةً. وَ مَنْ قَرَأَهُ فِى غَيْر صَلاَتِهِ، كَتَبَ اللّهُ لَهُ بِكُلِّ حَرْف عَشْرَ حَسَنَات. \

«کسی که قرآن را در حال ایستاده در نمازش بخواند، خداوند جزای وی را در مقابل هر حرف یک صد حسنه می نویسد. و کسی که قرآن را در حال نشسته در نمازش بخواند، خداوند جزای وی را در مقابل هر حرف پنجاه حسنه می نویسد، و کسی که قرآن را در غیر نمازش بخواند، خداوند جزای وی را در مقابل هر حرف ده حسنه می نویسد.»

حجّة الإسلام غَزالي اين روايت را از أميرالمؤمنين عليه السّلام تا «خَمْسِينَ حَسنَةً» نقل كرده است، و تتمّه اى براى آن نقل نموده است كه:

وَمَنْ قَرَأَ فِى غَيْرِ صَلَوة وَ هُو عَلَى وُضُوء فَحَمْ سَ وَ عِشْرُونَ حَسَنَة، وَ مَن ْ قَرَأَ عَلَى غَيْر وُضُوء فَعَشْرُ حَسَنَاتٍ وَ مَا كَانَ مِن الْقِيَامِ بِاللَيْلِ فَهُوَ الْفَضَلُ، لاِنَّهُ أَفْرِعُ لِلْقَلْبِ. \ أَفْضَلُ، لاِنَّهُ أَفْرِعُ لِلْقَلْبِ. \ أَفْضَلُ، لاِنَّهُ أَفْرِعُ لِلْقَلْبِ. \ أَفْضَلُ اللَّهُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهُ اللْمُعْمِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُعْلَمُ اللْمُنْ اللَّهُ الْمُعْلَى اللْمُعْمِي الْمُعْلِمُ اللْمُ اللْمُعْمِي اللْمُعْمِيْمِ اللللْمُ اللْمُعْمِيْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُعَلِمُ الللْمُ اللْمُعْمِيْمُ اللْمُعْمِيْمُ الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمُولُ اللْمُعْمِي الْمُعْمِيْمُ الْمُعْمُومُ اللْمُعْمِيْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ اللَّهُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُ الْمُعْمُو

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۱۱

٢\_ بنابر نقل « المحجّة البيضاء » فيض كاشاني، ج ٢، ص ٢٢٠ و ٢٢١

قاضی قضاعی در شرح فارسی «شهاب الأخبار» کلمات قصار پیغمبر خاتم، در ص ۹۱ و ۹۲ به شمارهٔ ۲۱۶ آورده است: «الْقُرْءَانُ غِنَّی لا فَقْرَ بَعْدَهُ، وَ لا غِنَّی دوئه. «قرآن توانگری است که از پس آن درویشی نباشد، و بالای آن توانگری نباشد.» و امام محمّد باقر ه

« و کسی که قرآن را در غیر نمازش با وضو بخواند، بیست و پنج حسنه دارد. و کسی که در غیر نمازش با غیر وضو بخواند، ده حسنه دارد. و آنچه از قرآن در شب در حال قیام خوانده شود، افضل است؛ چون دل را فارغتر

⇒علیهالسکلام گوید که: هر که در نماز قرآن خواند، به هر حرفی صد نیکی بیابد؛ و هر که گوش به قرآن دارد، خدای تعالی دعایش مستجاب گرداند و حاجتش روا کند. و حضرت مصطفی علیهالسّلام فرماید که: بهترین شما آن کس است که قرآن بیاموزاند. و هر سرائی که در شریفترین امّت من آن بُود که قرآن خوان بُود، و آن که به شب نماز کند. و هر سرائی که در آنجا قرآن خوانند، مأوای فرشتگان گردد و دیو از آنجا بر مد و خیر و برکت بسیار بود و روزی بر ایشان فراخ بُود؛ و هر سرائی که در آنجا قرآن نخوانند، مأوای شیطان گردد و دیو از آنجا نرمد و خیر و برکت از آنجا برود و شر در آن سرای بسیار بود و روزی ایشان تنگ گردد. و قرآن خوان به قیامت آن وقت که درمانده تر بود صورتی بیند که از آن زیباتر نبُود، پس گویدش که: مرا می شناسی؟ گوید: نه! گوید: من آن قرآنم که پیوسته مرا میخواندی و از پیش می فرستادی؛ پس دست وی بگیرد و به بهشت ببرد، و با مادر و پدر ایس کس چندان نیکوئی بکند که دنیا بر آن نباشد. ایشان گویند: ملکا! پادشاها! ما کرداری نیاورده ایم که بدان مستحق چنین نعمتی شویم!؟ ندا آید که: این جزای آن است که شما فرزندان را قرآن باهوختید.

و دلهای زنگار گرفته جز به قرآن نیک نشود؛ که قرآن حبل خداست که بنده دست در آن زند، و قرآن عصمت است که واپناهش جهد، و قرآن شفاعت است که بنده بدان از جهل برهد، و قرآن نجات است که بنده بدان رستگار شود. و قرآن نور است که بنده بدان دین حق را ببیند، و قرآن نجات است که بنده بدان رستگار شود. و اهل قرآن اهل خدایند خاصه؛ از هر آدمی جز از پیغمبران و امامان بهترند، و هر که ایشان را دوست دارد خدا را دوست داشته باشد؛ و ایشان را خوار و حقیر مدارید که ایشان به نزدیک خدای تعالی با قدر و منزلتاند. و حافظ قرآن چون به قرآن کار کند، روز قیامت با دو فرشته بُود. نام یکی سَفَرة و نام یکی کِرام بَررَة.

و حضرت امام جعفر صادق علیهالسّلام فرماید که: هر که از نظر، قرآن خواند خدای تعالی وی را از چشمهایش متمتّع و برخوردار گرداند و حساب مادر و پدر سهل گرداند و ح

می کند.»

خداوند علی اعلی در قرآن مجید توصیف می کند اشخاصی را که شب به قرائت قرآن و ذکر خدا در حال قیام و قعود، و به پهلو افتادن اشتغال دارند، و آنها را مدح نموده است؛ ولی قیام را بر قعود، و قعود را بر ذکر به پهلو مقدم داشته است.

إِنَّ فِي خُلْقِ السَّمَاوَتِ وَ الأرْضِ وَ احْتِلاَفِ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ لاَيَساتِ لأولِى الأَلْبَابِ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللّه قِيَامًا وَ قُعُوداً وَ عَلَى جُنُوبِهمْ وَ يَتَفَكَّرُونَ فِي خُلْقِ السَّمَاوَتِ وَ الأرْضِ رَبَّنَا مَا خُلَقْتَ هَا خَلَقْتَ هَا اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ \* رَبَّنَا إلَّ لَكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أُخْزَيْتَهُ و وَ مَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارِ \* رَبَّنَا إلَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي للإيصمانِ أَنْ انْ وَاللَّا الْقَارِ \* رَبَّنَا وَ كَفِّرْ اللَّا اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِي اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِ اللَّالِي اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللْمُعَادَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

 <sup>⇒</sup> چیرگی شیطان بر وی نیارد. و حضرت مصطفی علیهالسّلام می فرماید که: هر که در شبی ده آیه از قرآن بخواند، از غافلانش ننویسند، و هر که پنجاه آیه بخواند از ذاکرانش نویسند، و هر که صد آیه بخواند از خاشعانش نویسند، و هر که دویست آیه بخواند از خاشعانش نویسند، و هر که سیصد آیه بخواند از مجاهدانش نویسند، و هر که پانصد آیه بخواند از مجاهدانش نویسند، و هر که پانصد آیه بخواند از مجاهدانش نویسند، و هر که هزار آیه بخواند قنطارش خوانند و نویسند؛ و آن پنجاه هزار مثقال بود. و هر مثقال بیست و پنج قیراط بود، و هر قیراطی چند کوه اُحد باشد، و مهترینش چند آسمان و زمین باشد.»

<sup>\*</sup> سیّد جمال الدین محدیث اُرمَوی در تعلیقه گوید: «« چند» در این دو مورد به معنی مطلق مقدار است، یعنی: به قدر و به اندازه.»

١\_ آيات ١٩٠ تا ١٩٤ ، از سورهٔ ٣: ءَال عمران

«تحقیقاً در آفرینش آسمانها و زمین و اختلاف شب و روز، نشانههائی از عظمت خداوند است برای صاحبان اندیشه و عقل: آنان که خداوند را در حال ایستاده و نشسته و به پهلو افتاده میخوانند، و در خلقت آسمانها و خلقت زمین فکر میکنند؛ که بار پروردگارا! تو اینها را بیهوده نیافریدی. تو پاک و منزه و مقدسی! پس ما را از عذاب آتش دوزخ رهائی بخش!

بار پروردگارا! هر که را تو داخل در آتش جهنّم کنی، وی را ذلیل و خوار و سرافکنده نمودهای؛ و البتّه ستمگران و ظلم پیشگان یار و ناصری ندارند.

بار پروردگارا! ما شنیدیم که منادی ندا در می داد: ایمان بیاورید، و به وحدانیّت این پروردگار عظیم اقرار کنید؛ بار پروردگارا! ما ایمان آوردیم، و اعتراف به عظمت و وحدت تو داریم؛ بنابر این، درخواست و دعای ما آن است که: ما را مورد غفران و آمرزش خود قرار دهی، و از گناهان و سیّئات ما درگذری، و ما را با ابرار و پاکان بمیرانی!

بار پروردگارا! از تو تقاضا داریم آنچه را که بوسیلهٔ پیغمبرانت به ما وعده دادی، عنایت بفرمائی! و در روز بازپسین ما را شرمنده و منکوب و مخذول مگردانی؛ البته عادت تو خُلْفِ وعده نیست!»

در تفاسیر آمده است: این آیات در بیابان هجرت از مکّه به سوی مدینه دربارهٔ أمیرالمؤمنین علیهالسّلام و همراهانش سه فاطمه: اول: فاطمه دختر رسول خدا که هنوز با آن حضرت تزویج نکرده بود و هشت ساله بود، دوّم: فاطمه بنت أسد، مادر خود آن حضرت بود، سوّم: فاطمه بنت زبّیر بن عبدالمطّلب؛ و نیز أیْمَن پسر اُم ایمن، و أبو واقِد لَیْثی: دو نفر مستضعف همراه ؛ نازل شده است.

این داستان شرح عجیبی دارد و تفصیل آن واقعاً شنیدنی است، ولی ما اکنون بطور اختصار آنرا ذکر میکنیم:

در « أعيان الشّيعة » آية الله سيّد محسن أمين آورده است كه: « چوون رسول خدا از غار ثور بيرون آمده و عازم به سوى يشرب شد، بوسيلهٔ أبو واقد ليثى براى على عليه السّلام نوشت، و او را امر به خروج به سوى مدينه نمود.

أميرالمؤمنين عليه صلوات المصلّين كه امانتهاى رسول الله را ادا كرده بود و وصيّتهايش را انجام داده بود، چون نامهٔ رسول الله بدو رسيد، چند شتر سوارى خريد و آمادهٔ خروج شد. و امر كرد تا بعضى از مؤمنين كه از ضعفاء محسوب مى شدند، آهسته آهسته شب حركت كرده و به ذى طُوَى بروند.

أميرالمؤمنين عليه السّلام، فواطم راكه سه فاطمه بودند با خود حركت داد؛ و بعضى از مورّخين فاطمه بنت حمزة بن عبدالمطّلب را نيز افزوده اند. و به دنبال آنها أيْمَن پسر أمّ أيمن كه غلام رسول خدا بود، و أبو واقد ليثى رهسپار شدند. أبو واقد شتران را تند و با سرعت حركت مى داد، و أميرالمؤمنين عليه السّلام بدو گفت:

#### ا رْفَق بالنِّسورة يَا أَبَاو اَقِدٍ النَّهُنَّ مِنَ الضَّعَآئِف!

« با زنان مدارا كن اى أبو واقد ، چون ايشان ضعيف هستند!»

و پس از آن، أميرالمؤمنين عليه السّلام خود اقدام به راندن شتران با نرمي و ملايمت نمود، و با خود اين شعر را مي خواند:

## لَــيْسَ إِلاَّ اللَّهُ فَـارْفَع ظَـنَّكَا يَكْفِيكَ رَبُّ الــنَّاسِ مَـا أَهَــمَّكَا

« هیچ موجودی غیر از خدا نیست؛ پس اندیشه و گمانت را بالا ببر، تا آن که پروردگار مردم کفایت هموم و غموم ترا بنماید.»

چون این قافلهٔ کوچک به نزدیکی ضَجْنان رسید، برای اخذ و ارجاع آنها قریش بدانها رسیدند و مجموعاً هشت نفر بودند که برای آن که شناخته نشوند لِثام انداخته بودند، و با ایشان غلام حَرْب بن امیّة که نامش جَناح بود همراه بود.

أميرالمؤمنين عليه السّلام بــه أيمـن و أبـو واقـد گفتنـد: شـتران را بخوابـانيد و بر دستهايشان عِقال بزنيــد! (دسـت بنـدى كـه شـتر نتوانـد برخـيزد و بـدَود و فـرار كند) خود أميرالمؤمنين جلو آمد و زنـان را پياده كـرد، در ايـن حـال ايـن جمـاعت جنگجويان قريش نزديك شده بودند.

أمیرالمؤمنین علیه السّلام با شمشیر کشیده به سویشان شتافت. آنها گفتند: ای غدّار! تو می پنداری که می توانی خودت و این زنان را از دست ما نجات دهی؟ ارْجِع لا أبًا لَك ! «برگرد به مکّه! ای بی حامی و معین و ای بی پدر!»

حضرت گفت: اگر برنگردم چه می کنید؟!

گفتند: یا با ذلّت و مسکنت ترا برمی گردانیم، و یا سرت را با خود می بَریم و بطور خفّت باری ترا می کشیم! این بگفتند و به شتران نزدیک شدند تا آنها را از جا برکنده، رَم دهند، که علی علیه السّلام حائل شد؛ و جَناح شمشیری بسر و جضرت فرود آورد، حضرت آنرا رد کرد و خود شمشیری بسر او زد که از کتفش گذشت و بدنش را دو نیم کرده، شمشیر به کتف اسب جناح رسید. (چون جناح سواره بود و حضرت پیاده؛ و سوار چون بخواهد شمشیری بسر پیاده فرود آورد حتماً باید خم شود. و در همین حال انحناء و خمیدگی او بود که شمشیر حضرت بر کتفش نشست، و اگر جناح خم نشده بود شمشیر حضرت که پیاده بودند به کتف او نمی رسید.)

باری! چون حضرت جناح را دو نیم کردند، با پای پیاده مانند شیر نر غران بر یاران جناح حمله کرد و می گفت:

خَـلُوا سَبِيلَ الْجَاهِدِ الْمُجَاهِدِ عَالَيْتُ لاَ أَعْبُدُ غَـيْرَ الْوَاحِدِ

« راه مرد ساعی و مجاهد در راه خدا را باز گذارید! من سـوگنـد یـاد کـردهام غیر از خدای یگانه را نپرستم!» آن جماعت متفرق شدند و گفتند: ای پسر أبوطالب! دست از ما بردار! حضرت گفت: فَإِنِّی مُنْطَلِق اللّی أُخِی و اَبْنِ عَمِّی رَسُولِ اللّیهِ صَلَّی اللّه عُلَیْه و وَ اللّیه وَ اللّی اللّیه و اللّیه و سَلّی اللّیه و سَلّی اللّیه و سَلّی اللّیه و اللّی الل

سپس رو به أيمن و أبوواقد نموده، فرمود: شترانتان را باز كنيد! و آن حضرت مظفّرانه و قاهرانه به حركت ادامه داد تا به ضجنان رسيد. يك روز و شب در آنجا درنگ كرد، تا بعضى از مستضعفين از مؤمنين كه در ميانشان أمّ أيمن: كنيز رسول خدا بود، رسيدند.

حضرت با سه فاطمهٔ مذکوره در آن شب در ضجنان حال عجیبی داشتند؛ گاهی نماز میخواندند، گاهی ذکر خدا را در حال قیام و قعود، و گاهی بر پهلو که روی زمین افتاده بودند می نمودند، تا سپیدهٔ صبح طلوع کرد و با آن جماعت به امامت خود، حضرت نماز فجر را بجای آورد. و حرکت کردند بطوری که نه خود او، و نه همراهانش از ذکر خدا دست بر نداشتند، تا به مدینه بطوری که نه خود او، و نه همراهانش از ذکر خدا دست بر رسول خدا آمده بود و از وارد شدند. و قبل از قدومشان به مدینه، وحی الهی بر رسول خدا آمده بود و از احوالشان که به نماز و ذکر خدا قیاماً و قُعوداً و علی جُنوبهم مشغول بوده و در آفرینش آسمانها و زمین تفکّر می کردند، و نظر به ستارگان آسمان و تلألؤ و درخشش آن می کردند؛ خبر داده بود به اینکه: إنَّ فِی خلْق السَّمَاوَتِ وَ الأرْضِ \_ تا می رسد به آن که: الَّذِینَ یَذکُرُونَ اللَه قِیَاماً و قُعُوداً. تا پنج آیهٔ سابقه که به پایان می رسد، خداوند پاسخشان را می دهد؛ و اجر و پاداش تفکّر و بیداری و شب زنده داری، و قرائت قرآن در احوال مختلفه، و فکر در عالم خلقت و ربط این می جند، بیان می کند:

فَاسْ تَجَابَ لَـهُمْ رَبُّـهُمْ أُنِّـى لا أُضِيعُ عَمَلَ عَـامِل مِّنكُم مِّـن ذَكَـرِ أُو أُنشَـى بَعْضُكُـم مِّـن بَعْض فَـالَّذِينَ هَـاجَرُوا وَ أُحْرِجُـوا مِـن دِيَـارهِمْ وَ اُوذُوا فِـي بَعْضُكُـم مِّـن بَعْض فَـالَّذِينَ هَـاجَرُوا وَ أُحْرِجُـوا مِـن دِيَـارهِمْ وَ اُوذُوا فِـي سَبيلِى وَ قَـاتلُوا وَ قُتِلًـوا لأَكفِّـرَنَّ عَنْـهُمْ سَـيّئَاتِهِمْ وَ لأَدْخِلَنَّـهُمْ جَنَّـات تِجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنهَارُ ثَـوابًا مِّن عِنداللهِ وَ الله عِندَهُ وحسن أَلثَّوابِ. \

«پس خداوند دعایشان را مستجاب، و تقاضا و درخواستشان را لبیک می گوید که: من که پروردگار شما می باشم، کردار و عمل هیچ عمل کنندهای از شما را ضایع نمی کنم؛ خواه مردان شما و خواه زنان شما؛ از این جهت ابداً تفاوتی نیست؛ بعضی از شما، از بعضی دیگرید (و به یک چشم از هر جهت به شما نگاه کرده می شود).

بنابر این، آن کسانی که از شما هجرت کردهاند، و از خانه و دیارشان اخراج شدهاند، و در راه من متحمّل اذیّت و آزار گردیدهاند، و دست به کارزار و مقاتله زدهاند و کشته شدهاند ؛ هر آینه البتّه من غفران و پردهٔ رحمت بر روی گناهان و سیئاتشان می کشم، و البتّه ایشان را در بهشتهائی که در زیر درختهای سر به هم آورده (در روی زمین پوشیده شدهٔ آن) نهرهائی جریان دارد، داخل می کنم. اینها مزد و ثوابی است از ناحیهٔ خداوند؛ و بهترین ثوابها و ارزشمندترین یاداشها در نزد خداست.»

و رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم اين آيه را تلاوت نمودند:

وَ مِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَ اللَّهُ رَءُوفٌ بالْعِبَادِ. \

« و بعضی از مردم هستند که جان خود را به خدا می فروشند برای کسب

١\_ آية ١٩٥، از سورة ٣: ءَال عمران

٢\_ آيهٔ ٢٠٧، از سورهٔ ٢: البقرة

رضا و پسندیدگیهای او؛ و خداوند به بندگانش مهربان است.»

و در «سیرهٔ حلبیّه» از کتاب «امتاع» مقریـزی آمـده است: چـون علـی علیهالستلام از مکّه به مدینه مـهاجرت کـرد، شبها طی ّ طریـق مینمـود و روزها در مخفی گـاهی پنـهان می شـد، تـا پاهـایش از شـد ّت پیـاده روی شـکافته شـد. پیـامبر صلّی اللـه علیه و آله و سلّم او را در آغوش گرفـت، و چـون چشـمش بـه قدمـهای پارهاش افتـاد، از رقّت و رحمـت گریسـت و آب دهـان خـود را در دسـتهای خـود نهاده و بر گامهای علی ّ کشید تا ورمـش خوابیـد، و علـی ّ دیگـر از درد پـا شـکوهای ننمود.» ا

ابن أثير جَزَري در تاريخ خود آورده است:

« چون علی علیه السّلام اوامر رسول الله را در مکّه انجام داده، به سوی مدینه هجرت کرد؛ شب راه می رفت و روز مختفی می شد تا به مدینه رسید. در این حال پاهایش شکافته و پاره شده بود.

رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم که در قُبا منزل کرده بود گفت: ادْعُوا لِی عَلِیًّا! «علی را به نزد من بخوانید!»

گفتند: لا يَقْدِرُ أَ نْ يَمْشي َ. «قدرت بر راه رفتن ندارد.»

فَأْتَاهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَ عَ اللِّهِ وَ سَلَّمَ وَ اعْتَنَقَهُ وَ بَكَى رَحْمَةً لِمَا بِقَدَمَيْهِ مِنَ الْورَم، وَ تَفَلَ فَى يَدَيْهِ وَ أَمَرَّهُما عَلَى قَدَمَيْه؛ فَلَمْ يَشْتَكِهِما بَعْدُ حَتَّى قُتِلَ. ' حَتَّى قُتِلَ. '

«رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم خود به نزد على آمد و او را

۱\_ « أعيان الشّيعة» طبع چهارم ، ج ۲ ، ص ٦٣ و ٦٤ ؛ و احوالات آنها در بيابان هجرت را مفسّر شيعى عاليمقام : عبد على بن جمعهٔ عروسى حويزى در تفسير « نورالتّقلين» ج ١، ص ٣٥١، از « أمالى» شيخ طوسى نقل نموده است.

۲\_ « الكامل في التّاريخ» طبع بيروت ( سنة ١٣٨٥ ) ج ٢، ص ١٠٦

دربرگرفت و معانقه کرد ، و از روی رحمت بر ورمهائی که بـر گامهایش ملاحظه کرد، بر او گریه کرد. و آب دهانش را در دست ریخته و بـر قدمهای علـی کشـید؛ و پس از آن ، علی از درد پا شکایتی ننمود تا به شهادت رسید.»»

باید دانست که: شترهائی را که حضرت خریدند، برای سواری زنان بود نه خودشان؛ خود آن حضرت پیاده بودند. و از زنان نیز چنان چه در احوال فاطمهٔ بنت أسد آوردهاند، او نیز گهگاهی شتر خود را به بعضی از ضعفای همراه ایشار می کرد، و آنقدر پیاده طی راه نموده بود که چون به مدینه آمد، پاهای مبارکش آبله زده بود و متورم بود.

رسول خدا بر او نیز رحمت کرد. و او را مادر خود می نامید؛ فاطمهٔ بنت أسد در اسلام مقام شامخی دارد.

شیخ طبرسی آورده است که: « ثعلبی در تفسیرش با إسناد خود از محمّد ابن حنفیّه از علی بن أبی طالب علیه السّلام روایت کرده است که: دأب و عادت رسول الله اینطور بود که چون شب برمی خاست، اول مسواک می کرد، و پس از آن نظر به آسمان می افکند و سپس می گفت: إنَّ فِی خُلْقِ السَّمَاوَاتِ وَ الأَرْضِ

و در روایت مشهوره از رسول خدا وارد است که: چون این آیات نازل شد گفت: وَیْلٌ لِمَنْ لاَکَهَا بَیْنَ فَکِّیْهِ، وَ لَمْ یَتَأُمَّلْ مَا فِیهَا.

« وای بر کسی که این آیاتِ تفکّر در آسمانها و زمین را بین دو فک خود بجَود و بگرداند ، و تأمّل در معانی و محتویاتش نکند.»

منظور آن است که مقصد و مقصود، قرائت تنها نیست که چون صدائی از گلو بیرون آید و در زیر دندانها و فکّها تبدیل به حروف و کلمات شود؛ بلکه مقصد و هدف از قرائت، تدبّر و تأمّل در این خلقت شگرف و عجبانگیز است.

و از ائمَّهٔ أهل البيت از آل محمَّد صلوات الله عليهم أجمعين، امر به

خواندن این آیات پنجگانه (تا إنَّكَ لاَ تُحْلِفُ الْمِیعَاد) در وقت برخاستن از خواب برای نماز شب، و در وقت آرمیدن به پهلو بعد از آن، و بعد از دو رکعت نافلهٔ نماز صبح، وارد شده است.»

« محمّد بن على بن محبوب، از عبّاس بن معروف، از عبدالله بن مُغِيرة، از معوية بن وهب روايت كرده است كه گفت: شنيدم از حضرت أبوعبدالله امام جعفر صادق عليه السّلام كه اينطور از حالات رسول خددا صلّى الله عليه و آله و سلّم بيان مى نمود:

شبها حال آن حضرت این بود که چون میخواست بخوابد، آب وضو برای خود میآورد و در بالای سرش مینهاد و سرپوشی روی آن میگذاشت، و در زیر فراش خود مسواکش را میگذارد. آنگاه میخوابید بقدری که خدا میخواست.

و چون بیدار می شد، می نشست، و پسس از آن نظرش را به آسمان می دوخت و این آیات را از سورهٔ آل عمران می خواند. آنگاه مسواک می کرد و وضو می گرفت، و پس از آن برای نماز برپا می شد و چهار رکعت نماز می گزارد بطوری که به مقدار قرائتش، رکوعش طول می کشید تا حدی که گفته می شد: کِیْ سر از رکوع بر می دارد؟!

و سجده می نمود به مقداری که گفته می شد: کی سر از سجده بر می دارد؟ آنگاه به فراش خود باز می گشت و می خوابید بقدری که خدا می خواست. آنگاه بیدار می شد و می نشست و آیات را می خواند و دیدگانش را به آسمان می انداخت، و پس از آن مسواک می نمود و وضو می گرفت و برای نماز برمی خاست و چهار رکعت بجای می آورد، به همان طریقی که پیش از این

۱\_ تفسیر « مجمع البیان » طبع صیدا، ج ۱، ص ۵۵۵؛ و تفسیر « نــور الثّقلیــن » ج ۱، ص ۳۵۰، از « مجمع » از ثعلبی

بجای آورده بود. آنگاه به فراش خود برمی گشت و بقدری که خدا میخواست میخوابید و بعداً بیدار می شد و می نشست و این پنج آیه را، نیز تلاوت می کرد و چشمانش را به آسمان بلند می کرد، و پسس از آن مسواک می کرد و وضو می ساخت و برای نماز قیام می نمود، و نماز وتر می خواند، و دو رکعت نماز (نافلهٔ صبح) می خواند؛ و پس از آن برای نماز صبح از منزل به سوی مسجد بیرون می رفت.» ۳۶۳

۱\_ مراد سه رکعت اخیر نماز شب است که بنام شفع و وتر معروف است و در روایات کثیراً بر مجموع آن اطلاق وتر شده است \_م.

۲\_ « مجمع البيان» ج ۱، ص ٥٥٤ و ٥٥٥؛ و تفسير « نـور الثّقليـن» ج ۱، ص ٣٥٠، از
 « تهذيب الأحكام» شيخ طوسى

٣ مجلسى در « بحار الأنوار» طبع حروفى طهران، ج ٩٢، ص ١٩٨ روايت مى كند از «أمالى» شيخ طوسى با سند خود از عمر بن خطّاب كه بر رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم داخل شد و هُوَ مَوْقوذٌ، أو قال : مَحْمومٌ. فقال آله عُمَر؛ يا رسول الله! ما أشد وعُكَك، أو مُحمّاك ؟! فقال : ما مَنعنى ذَلِك أنْ قرَأْتُ اللّيْلَة ثَلاثين سورة فيهن السّبعُ الطُّولُ! فقال عُمَرُ: يا رسول الله! غَفَر الله لك ما تقداً مَن ذَبْك و ما تأخّر؛ و أثت تَجْتَهد هذا الإجْتهاد؟!

فَقَالَ: يَا عُمَرُ ! أَفَلا أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا ؟!

«در حالی که آن حضرت به مرض سخت مبتلا بود، یا تب داشت. عمر به آن حضرت گفت: چقدر سردرد شما شدید است، یا تب شما شدید است؟! حضرت فرمود: با وجود این، من دیشب سی سوره از قرآن را خواندهام که در آنها هفت سورهٔ دراز بود. عمر گفت: یا رسول الله! خداوند گناه گذشته و آیندهٔ ترا آمرزیده است و معذلک تو تا این درجه خود را به مشقّت و تعب میافکنی؟! حضرت فرمود: ای عمر! آیا من در این صورت بندهٔ شاکر خدا نباشم؟!» (« أمالی » طوسی، ج ۲، ص ۱۸)

و هفت سورهٔ بــزرگ کــه آنـها را سبع طُـول گوینـد، عبـارتند از: بقـرة، آل عمـران، مـائدة، نساء، أنعام، اعراف، یونس. و رسول خــدا صلّـی اللــه علیـه و آلـه و سلّم سـورهٔ یونـس را قبـل از سـورهٔ انفال قـرار داده بودند، امّا عثمان چـنین پـنداشت کـه: سـورهٔ تـوبه چـون «بسـم اللـه» هـ

در قرآن کریم به پیامبر امر می شود که مقداری از شب را که در حدود نصف آن است، به قرائت قرآن در حال نماز مشغول شود:

«تحقیقاً پروردگار توای پیغمبر میداند که: تو مقداری کمتر از دو ثلث شب را برای نماز و قرآن بپا برمیخیزی ؛ و به قدر نصف شب ، و ثلث شب قیام داری ! و جماعتی هم از کسانی که با تو هستند این چنین میباشند. و خداوند است که اندازه و مقدار شب و روز را تحدید میکند و معیّن و مقدر میفرماید ؛ و میداند که شما هیچگاه نمی توانید تمام ساعات شب را ضبط کنید و همهاش را به عبادت برخیزید، فلهذا از مقداری از آن درگذشت و برای شما تخفیف داد.

بنابر این به مقداری که از قرائت قرآن برای شما میسر است، دست برندارید و حتماً آنرا بخوانید. خدا می داند که پس از این در میان شما جمعی مریض خواهند شد، و جمعی دیگر در زمین برای کسب و تجارت و ابتغاء فضل

 <sup>⇒</sup> ندارد، سورهٔ مستقلّی نیست و تتمّهٔ سورهٔ انفال است، فلهذا مجموع آنها از سورهٔ یونس بیشتر است؛ بنابر این، مجموع آن دو را سورهٔ واحده گرفته و یکی از سُور سبع طُول محسوب داشت و قبل از سورهٔ یونس قرار داد. و چون به او گفتند: رسول خدا سورهٔ یونس را پیش از سورهٔ انفال قرار داده است گفت: من از وضع رسول الله خبر نداشتم.

١\_ آية ٢٠، از سورة ٧٣: المزَّمّل

و رحمت خدا حرکت می کنند، و جمعی دیگر در راه خدا به قتال و کارزار دست می زنند؛ فعلیهذا به مقداری که شبها قرائت قرآن برای شما میسور است و در تعب و رنج نمی افتید، دست برندارید و آنرا بخوانید، و نماز را بپای دارید، و زکوة را بدهید، و به خداوند قرض نیکو بدهید (قرض الحسنه، اعم ًاز آن که معادلش را بگیرید و یا نگیرید و آنرا صدقه حساب کنید؛ در هر حال با خدا معامله کرده و به او قرض داده اید). و هر عمل خیری که انجام داده اید و زودتر از خودتان به نزد خدا فرستاده اید، آنجا موجود است و آنرا خواهید یافت که با آن موجود یّت فعلی و حتمی که ذخیرهٔ اخروی است، بسی خوب و شایسته و مورد اختیار و انتخاب است؛ و اجر و پاداشش نیز عظیم تر است. و از خداوند طلب مغفرت و آمرزش کنید که تحقیقاً و محققاً خداوند آمرزنده و مهربان

منظور از این کلمهٔ: فَاقْرَءُوا مَا تَیسَّرَ مِنَ الْقُرْءَانِ و کلمهٔ: فاقْرَءُوا مَا تَیسَّرَ مِنَ الْقُرْءَانِ و کلمهٔ: فاقْرَءُوا مَا تَیسَّرَ مِنْهُ، خواندن قرآن در نماز است. خداوند امر میکند که به مقدار ممکن انسان باید در نمازهای شب خود، قرآن بخواند.

به قرینهٔ این گفتار که: إنَّ رَبَّكَ یَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَ دْنَى مِن ثُلُثَى الَّیْلِ، زیرا مراد از قیام در این کریمهٔ مبارکه ، قیام به نماز است ؛ و چون خواندن قرآن در نماز لازم است لذا تعبیر از خواندن نماز به قرائت قرآن نموده است. و نظیر این آیه است، قوله تعالی:

أَقِمِ الصَّلَوةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَـقِ الَّيْـلِ وَ قُـرْءَانَ الْفَجْـرِ إِنَّ قُـرْءَانَ الْفَجْـرِ الثَّقُـرْءَانَ الْفَجْـرِ كَـانَ مَشْهُـودًا. \

« بر پای بدار نماز را از وقت زوال خورشید (ظهر) تا وقتی که سیاهی شب

١\_ آية ٧٨، از سورة ١٧: الإسرآء

جهان را فرا گیرد (نماز ظهر و عصر و مغرب و عشاء)، و قرآن صبح را نیز بر پا بدار (نماز صبح) زیرا که قرآن صبح مشهود هر دو دسته از ملائکهٔ شب و روز است.»

در اینجا به تفسیر مفسّرین، مراد از کلمهٔ: و قُرْءان الْفَجْر نماز صبح است. و به لحاظ اینکه قوام نماز به خواندن قرآن است، از آن به قرآن الفجر تعبیر شده است. و در وقت سپیدهٔ صبح که فرشتگان شب بالا میروند و فرشتگان روز پائین می آیند و جای خود را عوض می کنند، این نماز که قرآن الفجر است، مشهود هر دو دسته از ملائکه واقع می گردد.

مؤمنین در صدر اسلام و در دورانهای بعد، در نمازهای خود فقط سورههای کوچک را نمیخواندند؛ و مشهور نزد علماء سلف آن بود که در نماز ظهر و عصر و مغرب سورههای کوچک مانند القارعة و زلزال و امثالهما را میخواندند. و در نمازهای عشاء سورههای نبأ و نازعات و مرسلات و امثالهما، و در نماز صبح امثال سورههای مزمّل، و مدّتر و السحاقة و طور و ن والقلم و امثالها را تلاوت می کردند.

امّا معمول به نود متأخّرین از علماء، صحیحهای است که شیخ طوسی در کتاب «تهذیب الأحکام» با سند متّصل خود از محمّد بن مسلم روایت کرده است که: به حضرت صادق علیهالسّلام گفتم: آیا در نمازها باید سوره و یا آیه مخصوصی را قرائت نمود؟! فرمود: نه، مگر نماز جمعه که در آن باید سوره جمعه و منافقین خوانده شود. گفتم: از چه سورههائی در نمازها خوانده می شود؟! فرمود: در نماز ظهر و عشاء سورههای یکسان خوانده می شود، و در نمازهای عصر و مغرب نیز یکسان است، و امّا در نماز صبح سورهٔ طولانی تر را باید خواند. امّا در نماز ظهر و عشاء، از سورههای سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأعْلَى، باید خواند. امّا در نماز عصر و مغرب، از سوره های سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأعْلَى، و الشَّمْس و صُحیها و مانند اینها خوانده شود. و امّا در نماز عصر و مغرب، از

سوره هاى إذا جَآء نصر الله و أله يكم التَّكَاثر و مانند اينها. و امّا نماز صبح سوره عَمَّ يَتَسَآء لُونَ و هَلْ أَتَيكَ حَدِيث الْغَاشِيَة و لاَ أَقْسِم بِيَوْم الْقِيَامة و هَلْ أَتَيك حَدِيث الْغَاشِيَة و لاَ أَقْسِم بِيَوْم الْقِيَامة و هَلْ أَتَى عَلَى الإنسَانِ حِينُ مِّنَ الدَّهْر. (٢٥

و مستحبّ است انسان در شبانه روز لاأقلّ یک بار سـورهٔ قُـلْ هُـوَ اللَــهُ أَحَـدُ را خوانده، و بالمرّة ترک نکند.

در نمازهای مستحبّی بالأخص در نماز شب، از سور طُول مانند نسآء و مآئدة و امثالهما را بخواند. البتّه می توان یک سوره را تقسیم بر چند نماز کرد و قسمتی از آنرا بعد از قرائت سورهٔ حمد قرائت نمود، و یا مقداری از آیات یک سوره را اگر چه تمام نباشد قرائت نمود.

خواندن سورهٔ یسس و صآفّات و ص و مریم و کَهف و إسرآء و إبراهیم و امثالها، ولَو با تفریق آنها، در نمازهای شب بسیار ممدوح است. آنچه نظر شرع است این است که: در نمازها قرآن بسیار خوانده شود؛ بلکه اصل قوام نماز به خواندن هر جای قرآن در نماز است، و اصل توصیهٔ قرائت قرآن، قرائتش در نماز است.

انسان نباید به یک سورهٔ خاص مثل سورهٔ توحید و یا قدر و یا نصر در تمام نمازهای خود اکتفا کند؛ این موجب تضییع و مهجوریّت قرآن می شود.

مقداری را که هر مسلمان از قرآن متحمّل است، همان مقداری است که از بَردارد و می تواند از حفظ بخواند؛ نه آن که می تواند به مصحف مراجعه کند و از روی آن بخواند.

مسلميني كه فقط به سورة قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ و سورة إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ

۱\_ « تهذیب الأحكام» طبع نجف، ج ۲، ص ۹۵

٢\_ « مدارك الأحكام » طبع سنگي، ص ١٦٦

الْقَدْرِ در نمازهای خود اکتفا می کنند، در صورتی که همان مقدار را حفظ داشته باشند نه بیشتر از آنرا، فقط به مقدار همان سوره از قرآن را تحمّل کردهاند؛ و از مابقی قرآن بهره ندارند.

امًا اگر کسی نمی تواند قرآن را حفظ کند، و یا می تواند ولیکن فعلاً مجال ندارد، و یا مجال هم دارد امّا اینک تا به حال حفظ نکرده است؛ می تواند از هر جای قرآن که بخواهد از روی مصحف بخواند.

خواندن قرآن از روی مصحف حتّی در صلوات یومیّهٔ واجبه، مشروع است و روایاتی هم بر جواز آن وارد است؛ و آن از اکتفا کردن به سورهٔ توحید در تمام نمازها مقدّم است و افضل.

سورهٔ توحید عالی ترین سوره از حیث معنی و مراد در قرآن کریم است؛ و به قول بعضی از صاحبدلان: شناسنامهٔ خداست که از اصل، و نسب، و محل، و سائر صفات او پرده برمی دارد.

این شناسنامه و سجل احوال بدینگونه است که: آن ذات غیب الغیوب، الله، احد است که در ذات خرود به وحدانیّت و یگانگی متّصف است. و صمد است یعنی توپر است؛ توخالی نیست، عزیر است، حکیم است، دارای استقلال و اراده است؛ ذلیل و ضعیف و مستند به غیر و حادث نیست که توخالی باشد.

نزائیده است. این موجودات و ممکنات که به ارادهٔ وی تکون یافتهاند، با حقیقت او جدائی ندارند؛ وگرنه این انفصال معنای تولّد و زائیدن اوست. و خودش هم زائیده نشده است. این مظاهر که همه اسماء و صفات و تجلّیات او هستند، به ذات خود او قیام دارند؛ جدائی و بینونت ندارند، وگرنه این اصالت، جدا از مبدأ اصیل بود؛ و تولّد و تولید متحقّق می شد.

يس ذات او واحد، أحد، قيوم، عليم، حيّ و قدير است؛ با صفات

خود و شـؤون خـود؛ همـه دارای یگـانگی و اصـالت. و ابـداً جدائـی و انفکـاکی در میان نیست؛ نه ذات از صفات، و نه صفات از ذات.

و دیگر شریک ندارد، زن ندارد، صاحبه و ولد ندارد؛ خود به ذات خود قیام دارد و بس.

ایـن اسـت شناسـنامه و ورقـهٔ شناسـائی و بـرگ معرّفــی و هویّـــت نامــه و امثالها.

ولیکن معذلک بواسطهٔ اهمیّت این سوره، نباید دست از سائر قرآن برداشت و آنرا مهجور گذاشت که این موجب تضییع و نابودی قرآن خواهد شد.

در « من لا يحضرهُ الفقيه» از فَضل بن شاذان، در جملهٔ علل، از حضرت امام رضا عليهالسّلام روايت است كه فرمود:

أُمِرَ النَّاسُ بِالْقِرَآءَةِ فِي الصَّلَوةِ لِئَللاَّ يَكُونَ الْقُرْءَانُ مَهْجُوراً مُضَيَّعًا؛ وَ لِيَكُونَ مَحْفُوظًا مَدْرُوسًا. فَلاَ يَضْمَحِلُّ وَلاَ يُجْهَلُ.

وَ إِنَّمَا بُدِئَ بِالْحَمْدِ دُونَ سَآئِرِ السُّورِ، الْأَلَّهُ لَيْسَ شَيْءٌ مِنَ الْقُرْءَانِ وَ الْكَلاَم جُمِعَ فِيهِ مِنْ جَوَامِع الْحَيْرُ وَ الْحِكْمَةِ مَا جُمِعَ فِي سُورَةِ الْحَمْدِ. \ ثُمَّ شَرَعَ عَلَيْهِ السَّلامُ في تَفْسير سورة الْحَمْدِ إلَى ءاخِرها.

«علّت آن که مردم مأمور شدهاند در نمازهای خود قرآن بخوانند این است که: قرآن متروک و مهجور و ضایع نشود، بلکه پیوسته مردم آنرا حفظ کنند، و به درس و تعلیم و تعلّم آن مشغول باشند. و در این فرض، دیگر نه قرآن مضمحل می شود و از بین می رود، و نه نادیده گرفته شده و مجهول می ماند.

و علّت آن که در قرآن به سورهٔ حمد ابتدا شده است، نه سائر سورهها آنست که: نه در قرآن و نه در کلامی دیگر، مانند آنچه در سورهٔ حمد از جوامع

۱\_ « من لايحضره الفقيه » شيخ صدوق، طبع نجف، ج ١، ص ٢٠٣

خير و مطالب حكمت آميز گرد آمده است، در آنها گرد نيامده است.

در این حال حضرت شروع نمودند به تفسیر سورهٔ حمد از اول تا به آخر آن.»

مؤمنین با پیغمبر صلّی الله علیه و آلسه و سلّم در نمازهای شب، سورههای بزرگ را میخواندند، و در نمازهای مستحبّهٔ خود سور و آیات طویله و کثیره را میخواندهاند. و در نمازهای واجبه که با رسول الله نیز به جماعت بجای می آوردهاند، رسول خدا در هر رکعت بعد از حمد، آیات کشیری را قرائت می فرمود، و یا مثلاً یک سوره را (امثال سورههای ق و فتح و حدید و حشر) به دو نیم نموده ، هر نیمی را در یک رکعت قرائت می فرمود.

اینگونه خواندن قرآن که ربط بنده با خدای خود است، با این کلمات الهیّه و عبارات سبحانیّه، بالأخص برای آنان که اهل لسان بودهاند و یا عربی آموختهاند، عالمی از لذّت و انس و وحدت و تکلّم با خدا بوده، غرق در سرور و بهجت شده، در فضائی از بیخودی و فنای از نفس و بقای به الله فرو میرفتهاند.

مانند نماز عبّاد بین بشر که با عمّار بین یاسر مأمور نگهبانی تنگهٔ کوه (شِعْب) بودند، و عبّاد مشعول نماز بود و تیر دشمن بر پیکرش مینشست و دوست داشت بمیرد و جان دهد، امّا سورهای را که مشعول به خواندن آن در نماز بود رها ننماید. توضیح آن که: بنا به گفتهٔ واقدی در «مَغازی»: «به مسلمین مدینه خبر دادند که: اعراب از طائفهٔ أثمار و ثَعْلَبَة، لشکری آماده کرده و عازم حمله به مدینه هستند، و عجب این است که مسلمین از این امر بی خبرند.

چون این خبر به رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم رسید، با چهار صد نفر از اصحاب خرد برای دفراع حرکت کرد، و از مَضیق عبرور کرده، در

۱\_در «وفاء الوفاء» ج ۲، ص ۲۳۹ آمده است که: مضیق، قریـهٔ بـزرگـی اسـت قریب بـه فَرع. (تعلیقه)

وادی الشُّقْرَة یک روز توقّف فرمود، و در آنجا لشکریان را مامور به فحص نمود. آنها تا شب گشتند و خبر آوردند که اعراب فرار کرده و در بالای کوه سنگر ساخته و اشراف دارند. و چون مشرکین نزدیک بودند و احتمال حمله و غارت از آنها می رفت، رسول خدا در آن روز نماز را با مسلمین به طریق نماز خوف بجای آوردند. و این اولین نمازی بود که بدین طریق ـ و در این جنگ که نامش غزوهٔ دات ارتقاع است ـ طبق نزول جبرئیل و آیات قرآن در کیفیّت آن، رسول خدا با مسلمین به جماعت انجام دادند.

مشرکین که به کوهها فرار کرده بودند، در جای خود جماعتی از زنان را گذاشته بودند که در میان آنها یک زن جوان زیبائی بود؛ همهٔ این زنان بدست مسلمین اسیر شدند، و در وقت مراجعت مسلمین آنها را با خود به مدینه آوردند.

چون رسول خدا حرکت کرد به سوی مدینه، شوهر این زن که او را دوست میداشت، با خود سوگند یاد کرد که: دنبال محمّد برود، و دیگر به سوی قومش برنگردد مگر آن که محمّد را بکشد و یا از مسلمین خونی بریزد و یا زوجهاش را رها سازد!

رسول خدا شبانگاه در مسيرش كه بادى تند مىوزيد، در تنگهاى كه در برابرش بود توقف نموده و گفت: مَنْ رَجُلُ يَكْلُؤنُنا اللَيْلَةَ؟! «كيست مردى كه امشب از ما پاسدارى كند؟!»

دو نفر از اصحاب برخاستند: عمّار بن یاسر و عبّاد بن بشر، و گفتند: ما امشب از شما حفاظت و نگهداری می کنیم ای رسول خدا! و باد هم همین طور می وزید و قطع نمی شد.

حضرت رسول الله آن دو مرد پاسدار را در دهانهٔ شعب (تنگه) نشاندند. یکی از آن دو به دیگری گفت: کدام یک از دو نیمهٔ شب را بیشتر دوست

داری؛ که من در غیر آن نیمه پاسداری کنم و تو استراحت کنی، و در آن نیمه تو به پاسداری قیام کنی و من استراحت نمایم؟!

گفت: تو اول شب را به نگهبانی مشغول باش!

بنابر این عمّار بن یاسر که از مهاجرین بود خوابید و عبّاد بن بشر که از انصار بود به نماز مشغول شد. در این حال آن دشمن خدای قسم یاد کرده، برای ربودن زنش به تنگه حمله کرد. و این در حالی بود که باد آرام گرفته بود. چون چشمش به عبّاد از نزدیکی افتاد، دانست که امر پاسداری به عهدهٔ اوست. خواست او را با تیر بزند و چون راه شعب باز شد به داخل شعب که مسلمین بودند و در شب تار آرمیده بودند و مشغول تهجّد و تعبّد بودند حملهور شود. تیری در کمان نهاده بسوی عبّاد پرتاب کرد. تیر بر بدن عبّاد نشست. عبّاد تیر را درآورده و به دور انداخت. پس از آن تیر دگری بسوی عبّاد رها کرد. این نیز بر بدن او نشست. آن را نیز در آورده و انداخت. و سپس تیر سوم را به سوی او انداخت. این نیز بر بدنش نشست.

چون آمدن خون از بدنش زیاد شد، رکوع نموده سجده بجای آورد، و به رفیقش عمّار گفت: بنشین؛ دشمن آمده است!

عمّار نشست، و فوراً برخاست. آن مرد اعرابی دشمن دانست که اینها مستعد دفاع هستند و او را تعقیب می کنند.

در این حال عمّار گفت: ای برادر جان من! چرا در اولین تــیری کـه بـه تـو زد مرا بیدار نکردی؟!

عبّاد پاسخ داد که:

كُنْتُ في سورة أقْرَاها وَ هي سورة الْكَهْف، فَكَرِهْتُ أَنْ أَقْطَعَها حَتَّى كُنْتُ في مِنْها. وَ لَوْ لا أنّى خَشيتُ أَنْ أُضَيِّعَ ثَعْرًا أَمَرَني بِهِ رَسولُ اللّهِ صَلَّى اللّه عَلَيْهِ وَ إِ ءَالِهِ ] وَ سَلَّمَ، ما الْصَرَفْتُ وَ لَوْ أُتي عَلَى نَفْسى!

« من در نمازم مشغول خواندن سورهای از قرآن بودم که سورهٔ کهف بود. و ناپسند داشتم که آن را قطع کنم، تا به پایان برسانم. و اگر نگران آن نبودم که سرحدی را که رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم حفاظتش را به من محوّل کرده است ضایع نمایم، از آن سوره دست برنمی داشتم گرچه روح از بدنم پرواز می کرد!»

و گفته شده است: آن مرد، انصاری بود و عِمارة بن حَن م بود، و امّا در نزد من به قول قوی عمّار بن یاسر بوده است.»

مسلمین اینطور با قرآن حکیم انس داشتند، و در خلوت با خدا، با تلاوت کتاب خدا، در عوالم معنی غرق می شدند؛ و راضی بودند که جان تسلیم کنند و از لذّت مکالمه دست نشویند.

أميرالمؤمنين عليه السّلام، چنين حواريّونى دارد، كه آنها در مجالست و مؤانست و ذكر و فكر، با او عشق مى ورزيدند؛ و حضرت در سوگشان ناله مى زند و اشك مى ريزد و آه مى كشد؛ نعْمَ الإمامُ و نعْمَ الْمَامومُ!

در آخرین هفتهٔ عمر خود خطبهای خواند که آخرین خطبهاش بود؛ و در آن خطبه فرمود:

أَيْنَ إِخْوَانِي الَّذِينَ رَكِبُوا الطَّرِيتَ، وَ مَضَواْ عَلَى الْحَقِّ؟ أَيْنَ عَمَّارُ؟ وَ أَيْنَ الثَّيِّهَانِ؟ وَ أَيْنَ الثَّيِّهَانِ؟ وَ أَيْنَ الْظَرَآوُهُمُ مِنْ إِخْوَانِهِمُ وَ أَيْنَ الْظَرَآوُهُمُ مِنْ إِخْوَانِهِمُ وَ أَيْنَ الْفَجَرَةِ؟! الَّذِينَ تَعَاقَدُوا عَلَى الْمَنِيَّةِ؟ وَ أَبْرِدَ بِرُءُوسِهِمْ لَا إِلَى الْفَجَرَةِ؟!

۱ کتاب « المغازی» للواقدی، ج ۱، ص ۳۹۰ تا ۳۹۸؛ و نیز ابن أثیر جزری در کتاب « الکامل فی التّاریخ» طبع بیروت (سینهٔ ۱۳۸۵) ج ۲، ص ۱۷۶ و ۱۷۰؛ و نیز در « منتهی الاّمال» ج ۱، ص ۵۵؛ و « سفینی البحار» ج ۲، ص ۲۷۵ سطر آخر، مجملاً محددّث قمّی ذکر نموده است.

٢ ـ أَبْرَدَ إِلَيْهِ الْبَريدَ: أرسَلَهُ.

قَالَ: ثُمَّ ضَرَبَ بِيَدِهِ عَلَى لِحْيَتِهِ الشَّرِيفَةِ الْكَرِيسَمَةِ، فَأَطَالَ الْبُكَاءَ؛ ثُمَّ قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ:

أَ وْهِ ! عَلَى إِحْوَانِى الَّذِينَ تَلَوُا الْقُرْءَانَ فَاحْكَمُوهُ، وَ تَدَبَّرُوا الْفَرْضَ فَأَخَلَمُوهُ وَ تَدَبَّرُوا الْفَرْضَ فَأَخَلُمُوهُ . أَخْيَوُا السُّنَّةَ ، وَ أَمَاتُوا الْبِدْعَةَ . دُعُوا لِلْجِهَادِ فَأَجَابُوا ، وَ وَثِقُوا فَأَخَابُوا ، وَ وَثِقُوا بِالْقَائِدِ فَا تَّبَعُوهُ .

« کجا هستند برادران من که سوار بر مرکب راه حق شدند، و طریق را به خوبی پیمودند؟ آنان که بر اساس حق گذشتند، و جمیع اعمال و اقوالشان را بر این مدار قرار میدادند. عمّار کجاست؟ ابن تیّهان کجاست؟ حذیفه ذوالشّهادتین کجاست؟ امثال و نظائرشان کجا هستند که با مرگ عقد اخورت بستند، و با یکدیگر پیمان نهادند که تا حد شهادت و خوابیدن در بستر موت، دست از حمایت برندارند؟ آنان که شهید شدند و سرهای آنها را به نزد فجره و فسقه و جنایتکاران روزگار همچون معاویه بردند.

در این حال دست خود را به محاسن مبارکش زد، و گریهٔ طولانی نمود؛ و پس از آن فرمود:

آه! بر آن برادران در گذشتهٔ من که قـرآن را تـلاوت کردنـد، و آن را اسـتوار و محکم داشتند. و در واجبـات تدبّـر کردنـد، و آنـها را اقامـه نمودنـد. سـنّت را زنـده کردند، و بدعت را کشتند. به جـهاد دعـوت شـدند و اجـابت نمودنـد. و بـه قـائد و رهبرشان وثوق داشتند و از او پیروی کردند!»

ثُـمَّ نَـادَى بِـاعْلَى صَوْتِـهِ: الْجِهادَ، الْجِهادَ! عِبَـادَ اللَـهِ! أَلاَ وَ إِنِّــى مُعَسْكِرٌ فِي يَـوْمِـي هَـذَا، فَمَـنْ أَرَادَ الرَّوَاحَ إِلَـى اللّهِ فَلْيَحْرُجْ.

« و پس از آن با بلندترین فریاد خود ندا در داد: جهاد، جهاد! ای بندگان خدا! آگاه باشید که من همین امروز تهیّهٔ سپاه میبینم و به سوی معاویه حرکت میکنم؛ هر کس میخواهد به سوی خدا برود، خارج شود.»

قالَ نَوْفُ: وَ عَقَدَ لِلْحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلامُ فَدى عَشْرَةِ الاَف، وَ لِقَيْسِ ابْن سَعْدٍ رَحِمَهُ اللَهُ فَدى عَشْرَةِ الاَف، وَ لأبى أيّوبَ الأنْصاريِّ فَدَى عَشْرَة الْن سَعْدٍ رَحِمَهُ اللّهُ فَدى عَشْرَة الاَف، وَ لِغَيْرهِمْ عَلَى أَعْداد أُحْرَ وَ هُو يُريدُ الرَّجْعَةَ إلَى صِفِين.

فَما دارَتِ الْجُمُعَةُ حَتَّى ضَرَبَهُ الْمَلْعُونُ ابْنُ مُلْجَمِ لَعَنَهُ اللّه. فَتَراجَعَتِ الْعَساكِرُ، فَكُنّا كَأَغْنام فَقَدَتْ راعِيَها تَحْتَطِفُها الذّئابُ مِنْ كُلِّ مَكان. \

« نَوْف بکالی گفت: در این حال برای حضرت امام حسین علیهالسّلام پرچمی بست با ده هزار نفر، و برای قیس بن سعد بن عباده پرچمی با ده هزار نفر، و برای أبوأیّوب انصاری با ده هزار نفر، و برای غیر از اینها پرچمهای دیگری، و اراده داشت به سرزمین صفّین برای جنگ با معاویه برگردد.

هنوز جمعه که روز خطبه و جماعت است نرسیده بود که او را ابن ملجم ملعون با شمشیر زد. سیاهها و عسکرها همه بازگشتند، و ما مانند گوسفندانی شدیم که چوپانشان مفقود شده و گرگها از هر جانب آنها را می ربودند.»

عمّار یاسر از بزرگان اصحاب رسول الله و أمیرالمؤمنین علیهما الصّلوة و السّلام بود. و از کبار فقهاء و زهّاد، و أهل بصیرت و ولایت بود. و ضمیری روشن، و قلبی تابناک، و فکری عمیق، و اندیشهای استوار، و روشی متین، و حزمی صحیح و راستین داشت.

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم دربارهٔ او فرمود: عَمَّارٌ مَعَ الْحَقِّ وَ الْخَقُ مَعَ الْعَقِ الْعَقِ وَ الْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفُوالِقِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفُوالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفِيءَ وَالْفُوالْفُولِمَ وَالْفُولِمِيءَ وَالْفُولِمِيءَ وَالْفُولِمُ وَالْفُولِمِيءَ وَالْفُولِمِيَالِمِيءَ وَالْفُولِمِي وَالْمُولِمِيءَ وَالْمُولِمِيءَ وَالْمُل

۱\_ «نهج البلاغة» خطبهٔ ۱۸۰؛ و از طبع مصر با تعلیقهٔ شیخ محمّد عبده: ج ۱، ص ۳٤٤ و ۳٤٥

۲ـ «منتهى الآمال» ج ١، ص ٩٢؛ و در «ينابيع المودّة» طبع اسلامبول، ص ١٢٨ گويد: « در كتاب « المشكاة» از أبوقَتادة روايت است كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله ⇒

«عمّار باحق است، وحق باعمّار است هر جا که عمّار بوده باشد. عمّار پوست نازک در میان چشم و بینی من است (که با پاره شدن آن پوست چشم نابینا می گردد) عمّار را گروه ستمگر می کشند.»

و از « صحیح بُخاری» نقل است که: در وقت ساختن مسجد پیغمبر صلّی الله علیه و آله و سلّم، عمّار دو برابر دیگران سنگ حمل مینمود؛ یکی از برای خود، و یکی از برای رسول الله. رسول خدا گرد و غبار از روی عمّار میسترد و می گفت:

⇒ و سلّم به عمّار بن ياسر در وقت حفر خندق \_ دست بر سر او كشيد و \_ گفت: بُوْسُ ابْن سُميَّةَ اَ تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْباغِيَةُ. « گرفتارى و شدّت براى پسر سميّه مىباشد! اى عمّار تو را طائفه ستمگر و متجاوز مىكشند.» اين حديث را مسلم در «صحيح» آورده است. و ايضاً مسلم از ام سلمه لمّ المؤمنين روايت كرده است كه: رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم به عمّار گفت: تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْباغِيَةُ.»

و در ص ۱۲۹ گوید: « در «سُنن تِرمِذی» از أبوهریرة روایت است که رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم فرمود: أَبْشِرْ عَمّار! تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الباغِیَةُ. و در همین باب از لمّ سلمه و عبدالله بن عمروعاص و أبى یَسَر و حُذیفه این حدی وارد است؛ و هذا حدیث حسَن صحیح.»

و در کتاب «الإصابة» در ترجمهٔ عمّار گوید: «روایات متواتره از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم وارد است که: إنَّ عَمّاراً یَقْتُلُهُ الْفِئَةُ الْباغِیَةُ؛ و اجماع کردهاند بر آن که عمّار در رکاب أمیرالمؤمنین علی بن أبی طالب علیه السّلام در صفّین کشته شد، و از یاران حضرت بوده و قاتلین او گروه مخالف علی بودهاند؛ در سنهٔ سی و هفت، در ماه ربیع الاول؛ و نود و سه سال از عمرش می گذشت.»

ابن كثير دمشقى در «البداية و النّهاية» ج ٣، ص ٢١٧، ضمن بيان و شرح ساختن مسجد رسول خدا در مدينه از زحمات عمّار و إخبارهاى أن حضرت راجع به «تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ» مطالبى را نقل مى نمايد.

وَيْتِ عَمَّارٍ! تَقْتُلُهُ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ؛ يَدْعُوهُمْ إلَى الْجَنَّةِ، وَيَدْعُونَهُ أَلَى النَّارِ. \

«ای دریغا بر عمّار! که او را طائفهٔ ستمکار میکشند. او ایشان را به سوی بهشت میخواند و آنها وی را به سوی آتش.»

و همچنین رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در بارهٔ او فرمود:

أَبْشِرْ يَا أَبَا الْيَقْظَانِ! فَإِنَّكَ أَخُو عَلِى عَلَيْهِ السَّلاَمُ فِى دِيَائِتِهِ، وَ مِنْ أَفَاضِلِ أَهْل وَلاَيَتِهِ، وَ مِنَ الْمَقْتُولِينَ فِى مَحَبَّتِهِ! تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ. وَ أَفَاضِلِ أَهْل وَلاَيَتِهِ، وَ مِنَ الْمَقْتُولِينَ فِي مَحَبَّتِهِ! تَقْتُلُكَ الْفِئَةُ الْبَاغِيَةُ. وَ ءَاخِرُ زَادِكَ مِنَ الدُّنْيَا ضَيَاحٌ لمِنَ اللّبَن! "

«ای أبویقظان! بشارت باد ترا! چون تو برادر علی علیه السّلام می باشی در دیانتش، و از افاضل اهل ولایت او هستی، و از کشته شدگان در راه محبّت او هستی! تو را گروه ظالم می کشند. و آخرین غذائی که در وقت شهادت از دنیا نصیب داری، شیری است که با آب مخلوط شده است!»

عثمان در زمان خود او را به اندازهای زد که غش کرد. و امر کرد غلامهای خود را که دست و پای او را بستند، و با چکمهٔ خود بر مذاکیر او زد تا مرض فتق پیدا کرد، امعاءش پاره شد، و یک دنده از استخوانهایش شکست؛ در حالی که مخالفین ما و عامّه در کتب خود بقدری از فضائل عمّار از زبان رسول الله صلّی الله علیه و آله و سلّم نقل کردهاند که شگفت آور است:

گفته اند كه دربارهٔ او رسول خدا فرمود: و َ إِنَّهُ مَلِئَ إِيمَانًا حَتَّى أَحْمَص قَدَمَيْهِ. و َ إِنَّ مَن عَاداهُ عَاداهُ اللَه؛ و مَن أَبْغَضَهُ أَبْغَضَهُ اللَه. و اإِنَّ الْجَنَّة

۱\_ « منتهى الأمال» ج ١، ص ٩٢

۲\_ ضَیاح شیری است که با آب آمیخته شده است.

 $<sup>^{\</sup>circ}$  و  $^{\circ}$   $^{\circ}$  و «الإمامة و السياسة» ابن قتيبة دينورى،  $^{\circ}$  ج  $^{\circ}$  ، ص  $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

#### مُشْتَاقَةٌ إِلَيْهِ. ا

« و حقاً که سراپای عمّارتا دو انگشت شصت پاهایش از ایمان سرشار است. و کسی که با عمّار دشمنی کند، خدا با او دشمنی میکند؛ و کسی که عمّار را مبغوض بدارد، خداوند او را مبغوض داشته است. و بهشت اشتیاق به عمّار دارد.»

عمّار در واقعـهٔ صفّیـن شهید شد، و در آن معرکـه مـیگفـت: و اللّـه ِلَـو ْ ضَرَبونا بِأَسْیافِهِمْ حَتَّـی یُبْلِغونا سَـعَفاتِ ﴿ هَجَـرٍ ، لَعَلِمْنـا أَنّـا عَلَــی حَــقٌ و أَنَّــهُمْ عَـلَى الْباطِل. "

«سوگند به خدا اگر سپاهیان معاویه ما را با شمشیرهایشان بزنند، و بر ما غالب شوند بطوری که ما را عقب زنند تا از این زمین صفین به نخلستانهای مدینه برسیم، ما یقین داریم که: ما بر حقیم و آنان بر باطل.»

در معركهٔ صفّین، عمّار بن یاسر به نزد حضرت آمد و عرض كرد: یا أخا رَسولِ اللّه! أ تَأذَنُ لَى فَسَى الْقِتَالِ؟! « اى برادر رسول خدا! آیا تو به من اذن مىدهى در جنگ كردن؟!»

۲ـ در «مجمع البحرین» در مادّهٔ سع ف آمده است که: «السّعَفات: جـمع سَعَفة عبارت است از شاخهٔ درخت خرما زمانی که دارای بـرگ است، و چـون بـرگـهایش بریـزد بـه آن جَریـدة گوینـد. و گفتـه شـده است که در حال خشک شـدن آن، آن را سَعَفَة نـامند و در حـال رطوبت شَـطَبة گوینـد. بعضـی از شـارحین گوینـد: عمّار در ایـن سـخنش اختصـاص بـه سَعَفات هَجَر داده است، به جهت دوری مسافت و زیادی نخل در آنجا.» ـ انتهی.

۱\_ « سفينة البحار» ج ۲، ص ۲۷٦

أقول: هَجَر به معنای مدینه است؛ و مشهورترین جائی که به آن اضافه می شود هجرالبحرین است.

۱\_ « سفينة البحار» ج ۲، ص ۲۷٦

ساعتی گذشت، عمّار به نزد حضرت آمد و آن عبارت را تکرار کرد. حضرت هم همان جواب را اعاده فرمود.

براى بار سوم عمّار تقاضاى جنگ نمود. فَبَكَى أمير الْمُؤْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلامُ. فَنَظَرَ إِلَيْهِ عَمّارٌ، فقال: يا أمير الْمُؤْمِنينَ إِنَّهُ الْيَوْمُ الَّذَى وَصَفَ لَى رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ اللهِ [وَ سَلَّمَ].

«أميرالمؤمنين عليه السّلام گريست. عمّار به او نظرى نمود و گفت: اى أميرالمؤمنين! امروز روزى است كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم براى من توصيف كرده است!»

فَنَزَلَ أَميرُالْمُوْمِنينَ عَلَيْهِ السَّلامُ عَنْ بَعْلَتِهِ، وَعائقَ عَمَّاراً وَ وَدَّعَهُ، ثُمَّ قالَ:

يَا أَبَا الْيَقْظَانِ! جَزَاكَ اللّهُ عَنِ اللّهِ وَعَنْ نَبيّكَ خَيْرًا؛ فَنعْمَ الأَخُ كُنْتَ وَ نعْمَ الصَّاحِبُ كُنْتَ. ثُمَّ بَكَى عَلَيْهِ السَّلاَمُ وَ بَكَى عَمَّارٌ، ثُمَّ بَرزَ إلَى الْقِتَالِ.

« أميرالمؤمنين عليه السّلام از قاطر خود پياده شد و عمّار را در آغوش مهر خود فشرد، و با او وداع كرد. و پس از آن گفت: اى أبويقظان! خداوند از طرف خودش و از طرف پيغمبرت، ترا جزاى خير دهد! خوب برادرى بودى! و خوب رفيق و همنشينى بودى! و سپس گريه كرد، و عمّار هم گريه كرد. و آنگاه به ميدان رفت.»

عمّار در آن حال نود و چهار سال داشت. پس از مبارزه و جنگی که بین او و دشمن درگرفت، أبوعادیَة نیزهای به پهلویش زد و عمّار بیفتاد.

أبوالْبُحْتُرى قالَ: أتى عَمّارٌ يَوْمَئذٍ بِلَبَن، فَضَحِكَ ثُمَّ قالَ: قالَ لى

رَسولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ اللهِ [وَ سَلَّمَ]: ءَ اخِرُ شَرَابٍ تَشْرَبُهُ مِنَ الدُّنيَا، مَذْقَةٌ مِنْ لَبَن؛ حَتَّى تَمُوتَ. \

« أبوالبختری می گوید: در آن روز که عمّار شهید شد، ظرف شیری را برای او آوردند، عمّار بخندید و گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم به من گفت: آخرین آشامیدنی که از دنیا می آشامی، شیری است که با آب ممزوج شده است؛ و سپس خواهی مرد.»

چـون بـا نـيزهٔ أبوعاديـه، عمّـار بـروى زميـن افتـاد، ابـن جــوى السَّكْسَـكى برجست و رأس مباركش را بريد.

این دو نفر نزد معاویه آمدند، و هر کدام افتخار قتل عمّـــار را بــه خــود نســبت میدادند. عمرو بن عاص لعین گفت:

و الله إن يَحْتَصِمان إلا في النّار! «قسم به خدا اين دو نفر نزاعي با هم ندارند، مگر در سبقت به آتش.»

أميرالمؤمنين عليه السّلام در قتل او گريست. فَلَمّا كانَ اللَيْلُ طافَ أميرالْمُوْمِنين عَلَيْهِ السَّلامُ فـى الْقَتْلَى، فَوَجَدَ عَمّارًا مُلْقًى فَجَعَلَر آسَهُ عَلَى فَخِذِهِ، ثُمَّ بَكَى وَ أَنْشَأَ يَقُولُ:

أَيَا مَوْتُ كَمْ هَـذَا التَّـفَرُّقُ عَنْـوَة فَلَسْتَ تُبْـقِي لِـي خَلِيـلَ خَلِيـلِي (١) أَيُـهَا الْمَوْتُ الَّـذِي لَيْسَ تَـارِكِـي أَرِحْـنِي فَقَــدْ أَفْنَـيْتَ كُـلَّ خَلِيـلِي (٢)

أراكَ بَصِيرًا بِالَّذِينَ أُحِبُّهُم كَأَنَّكَ تَمْضِي نَحْوَهُمْ بِدَلِيلِي (٣)

و در روایت دیگری است که حضرت فرمود: إنَّا لِلَّهِ وَ إِنَّاۤ إِلَيْهِرِ اَجِعُونَ.

۱ـ در « رجال کَشّی» این مطلب را از أبوالبُختری روایت می کند.

و مَذْقَةُ اللَّمَنِ همان ضَياح است كه در روايت سابقه آمـده اسـت؛ و آن شـير مختلـط بـا آب است.

إِنَّ امْرَأَ لَـمْ يَدْخُـلْ عَلَيْـهِ مُصِيبَـةٌ مِـنْ قَتْـلِ عَمَّـارٍ فَمَـا هُـوَ فِـى الإِسْلاَمِ مِــنْ شَــيْءٍ. ثُمَّ صَلَّى عَلَيْهِ. \ ثُمَّ صَلَّى عَلَيْهِ. \

« چون شب تــار آسـمان را پوشـید، خـود أمـیرالمؤمنین علیهالسّـالام در میان کشتگان گردش کرد؛ تا عمّار را در میان آنها یافت که بــروی زمیـن افتـاده اسـت. در کنار او نشست، سرش را بر زانو نهاد و گریست، و این ابیـات را در سـوگ او انشـاد کرد:

۱ ای مرگ! تا کی و تا چه اندازه این جدائی را از روی دشمنی با من میکنی؟! تو که برای من یک دوست از دوستان دوست من پیغمبر، باقی نگذاشتی!

۲\_ هان ای مرگی که به سوی من خواهی آمد! اینک بیا مرا راحت کن! تـو
 که هر کدام از دوستان مرا به فنا دادی!

۳\_ من ترا چنان می یابم که به کسانی که دوستشان دارم اطّلاع داری! گویا تو به سراغ یکایک آنها با دلالت و راهنمائی من می روی!»

« ما مِلک طِلق خدا هستیم؛ و ما به سوی او باز میگردیم. آن مردی که از کشته شدن عمّار مصیبت زده نباشد، از اسلام هیچ بهرهای ندارد. آنگاه بر عمّار نماز بجای آورد.» ۲

۱\_ «سفینة البحار» ج ۲، ص ۲۷۷؛ محدیّث قمّی در ایس کتاب، در آخر هر سه بیتی را که از أمیرالمؤمنین علیهالسّلام نقل کرده است، بدون اضافهٔ به یاء متکلّم وحده آورده است. و چون در بیت اول معنی نامفهوم بود، و در دو بیت دیگر بلیغ نبود، لهذا اینطور به نظر آمد که: هر سه بیت مضاف به یاء متکلّم بوده است و در ضبط، و یا در نسخه بواسطهٔ اشتباه تلفّظ به کتابت، یاء ساقط شده است؛ و صحیحش آن است که دارا باشد.

۲\_ برای اطّــلاع بیشــتر از احــوال عمّــار، بــه «طبقــات ابــن ســعد» ج ۳، ص ٢٤٦، از طبـع دار بیروت، دار صادر (سنهٔ ١٣٧٦) مراجعه شود.

صَلَّهِ اللَّهُ عَلَيْكَ بِا أَمِرِ الْمُؤْمِنِينَ، وَ بِا يَعْسِهِ بَ الْمُسْلِمِينَ، وَ بِا إمامَ الْمُوحِّدينَ، وَ يا قآئِدَ الْغُرِّ الْمُحَجَّلينَ، وَ يا سَيِّدَ الْوَصيِّينَ، وَ يا حامِلَ أَسْرارِر بَّ الْعالَمين، وَ يا تَاويل الْقُرْء ان الْحَكيم؛ وَ رَحْمَة اللّهِ وَ بَركاتُه.

ای عَالَم ملّت و نفس رسول حلقه کِش علم تو گوش عقول ای به تو مختوم، کتاب وجود وی به تو مرجوع، حساب وجود جـزيـه ه سـايـهٔ تــو آفــتاب عالم ربّاني و تأويل وحيى چون تو خَلف داشت که مسجود شد نُه فلک از جوی زمین خورده آب

داغ کـش نــافـهٔ تـــو مشک نـــاب خازن سبحانی و تنزیل وحسی آدم از اقبال تو مسجود شد تا كــه شـده كُنْيَتِ تـو بـوتُـراب

# عَـــلِيُّ السِدُّرُّ وَ السِّدَّ الْسِمُصَفَّى

### و باقى النّاس كُلُّهُمُ تُكراكُ الْ

و عَلى أهل بَيتِكَ الطّاهِرين، كه مقام ولايت را حقيقة وارث، و واقعيّـت شریعت را مکمِّل، و جان و روح قرآن را در هر زمان و مکان حامل اند؛ سیّما حضرت بقيّةالله تعالى أرواحنا فداه.

و في أبْاتِهمْ نُلزَلَ الْكِتابُ (١) بهم و بجد له الله الله بستراب (٢) ٢

بال مُحمَّد عُرن الصَّوابُ وَ هُم حُجَجُ الإلهِ عَلَى الْبَرايا

۱ـ «على است يكتا گهر تابناك و طلاي خالص؛ و بقيّة مردم بدون استثناء، خاك مے باشند.»

۲\_(۱) « راه راست و روش درست، تنها به آل محمّد شناخته میشود. و در خانههای آنهاست که وحی قرآن حکیم نازل شده است.»

<sup>(</sup>۲) «ایشانند حجّتهای خدا بر تمامی بندگان خدا، و بواسطهٔ ایشان و جد ایشان، مردم در شک و تردید و ریبه و عمل خلاف نمیافتند.»

بحث هفتم:

# ثمرهٔ قرآن، تربیت انسان کامل است و تفسیر آیهٔ:

فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ۞ وَ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوْ تَعْلَمُ ونَ عَظِيمٌ ۞ إِنَّهُ لَقرْءَ أَنُّ كَرِيكٌ ۞ فِي كِتَابٍ مَكْنُونِ لاَ يَمَسُّهُ إلاَّ الْمُطَهَّرُونَ ۞ تَنزيلٌ مِن رَبِّ الْعَالَمِينَ أعُوذُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم بسْمِ اللّهِ الـرَّحْمَنِ الـرَّحِيم و صَلّى اللّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَء الِهِ الطَّيِّبِينَ الطَّاهِرِينَ و كَعْنَةُ اللّهِ عَلَى أَعْدَآئِهِمْ أَجْمَعِينَ مِنَ الآنَ إِلَى قِيَامٍ يَوْمٍ الدِّينِ و لا حَوْل و لا قُوَّة إلاَّ باللّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيم

قالَ اللَّهُ الْحَكيمُ في كِتابِهِ الْكَريمِ:

فَلاَ أُقْسِمُ بِمَواقِعِ النَّجُومِ \* وَ إِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٍ \* إِنَّهُ وَلَقَسَمُ لَّو تَعْلَمُونَ عَظِيمٍ \* إِنَّهُ وَلَقَرْءَانٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ \* لاَّ يَمَسُّهُ وَ إِلاَّ الْمُطَهِرُونَ \* تَنزِيلٌ مِّن رَّبً لَقُورُ وَنَ \* تَنزِيلٌ مِّن رَّبً الْمُطَهَرُونَ \* تَنزِيلٌ مِّن رَّبً الْعَالَمِينَ.

(هفتاد و پنجمین تا هشتادمین آیه، از سورهٔ واقعه: پنجاه و ششمین سوره از قرآن کریم)

«پس سوگند می خورم به محل و منزل وقوع ستارگان (یا دلهای اولیای خدا، و یا حقائق آیات) ـ و اگر بدانید، این سوگندی عظیم است ـ که این کتاب، قرآنی است بزرگوار و مکرم و عالیقدر، در لوح محفوظ و سر مکنون و کتاب پنهان داشته شدهٔ حضرت حق که بدان دست نیابند مگر پاک شدگان؛ و از طرف پروردگار عالمیان، از آن مقام عالی و رفیع، بدین عالم تدریجاً پائین آمده است.»

قرآن مجید دارای دو مرحله و دو موقعیّت است:

مرحله و موقعیّت اولش، حقیقتِ آن است در عالم تجرّد و معنی و ملکوت بالا که مجرّد است و بسیط و محکم. و مرحله و موقعیّت دوّمش، نزول آن در عالم کثرت و تلبّس به لباس صُور و تشکّل به شکل سور و آیات بدینگونه که ملاحظه می شود.

آن قرآن که عند الرّب است، حجم ندارد، زمان ندارد؛ کتابی است سماوی که جبرائیل أمین از طرف حضرت رب العزّة بر قلب مبارک حضرت محمّد بن عبدالله صلّی الله علیه و آله و سلّم دفعة واحدة نازل کرده است. و این همان نزولی است که در ماه رمضان بوده است.

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِى أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْءَانُ هُدًى لِّلنَّاسِ وَ بَيِّنَاتٍ مِّنَ الْهُدَى وَ الْفُرْقَانِ . `` وَ الْفُرْقَانِ . ``

« ماه روزه، ماه رمضان است. و در آن، قرآن نازل شده است که هدایت است برای مردم؛ و ادلّه و حجّتهائی است از راهنمائی، و بیّنات و روشنگریهائی است برای جدائی حق از باطل.»

و در سورهٔ دُخان، نزول این قرآن را در لیلهٔ مبارکه تعبیر نموده است:

حم \* وَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ \* إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَارَكَةٍ إِنَّا كُنتَا مُنذِرِينَ. '

«حم، سوگند به این کتاب آشکارا که ما آنرا در شب مبارکی نازل نمودیم. و دأب و عادت ما این است که از بیم دهندگان باشیم!»

و در سورهٔ قدر، این شب مبارک را معیّن و مشخص نموده است که شب قدر است:

إِنَّآ أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ.^

« ما تحقیقاً قرآن را در شب قدر نازل کردیم.»

١\_ صدر آيه ١٨٥، از سورهٔ ٢: البقرة

٢\_ آيات ١ تا ٣، از سورهٔ ٤٤: الدّخان

٣\_ آيه ١، از سورهٔ ٩٧: القدر

از ضم این سه آیه استفاده می شود که: آن قرآن محکم و بسیط و مجردی که در آن واحد، دفعه واحده بر پیامبر نازل شده و یک لحظه بیشتر نبوده است ( و طبق مسائل علمی و فلسفی، تعبیر به یک لحظه از باب ضیق عبارت است) اولاً در ماه رمضان بوده است نه سائر ماهها، و ثانیاً در شب قدر بوده است که شب مبارک است نه سائر شبها. فعلیهذا قرآن در شب قدری که در شهر رمضان است بر پیمبر فرود آمده است.

شاهد بر این نزول دفعی که بر قلب مبارک پیغمبر صلّیالله علیه و آله و سلّم، و یا بر آسمان دنیا بوده است آن است که در تمام آیات قرآن که گفتار در نـزول دفعی است، بـا کلمهٔ إنـزال افاده شده است. و ایـن صیغه در لغـت عـرب، در موارد نزول دفعی استعمال می شود.

و امّا مرحله و موقعیّت دوّم قرآن، نزول تدریجی است که نجوماً و تدریجاً در مدیّت بیست و سه سال از زمان بعثت تا زمان رحلت، به حسب مقتضیات و مصالح، و لزوم أحكام در پیدایش موضوعات و متعلّقات، و نیازهای تدریجی، بر پیغمبر خدا نازل شده است.

و این حقیقت در کیفیّت تعبیر با عبارت تنزیل، در آیات زیر مشهود است:

إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ تَـنْزِيلاً \* فَـاصْبِرْ لِحُكْـمِ رَبِّـكِ وَ لاَ تُطِعْ مِنْهُمْ ءَ اَثِمًا وَ كَفُورًا. ٩

« ما تحقیقاً و محققاً قرآن را به تدریج \_ تدریجی واضح و آشکار \_ بر تو فرود آوردیم؛ بنابراین در برابر حکم پروردگارت شکیبا باش، از هیچکدام از گناهکاران و یا کفران کنندگان این قوم پیروی و اطاعت منما!»

١\_ آية ٢٣ و ٢٤، از سورة ٧٦: الإنسان

وَ نُسَنَزِّلُ مِسِنَ الْقُسِرْءَانِ مَسَا هُسِوَ شِسِفَآءٌ وَ رَحْمَسَةٌ لِّلْمُؤْمِنِيسِنَ وَ لاَ يَزِيسِدُ الظَّالِمِيسَ إلاَّ خَسَاراً. '

« و ما به تدریج، از قرآن فرود می آوریم آنچه را که برای مؤمنین شفا و رحمت است؛ و زیاد نمی کند برای ظالمین مگر خسارت را.»

صیغهٔ تنزیل در لغت عرب برای نزول تدریجی استعمال میشود.

فرق ميان مرحله و موقعيّت اول با دوّم قرآن، فرق اجمال و تفصيل است:

## كِتَابُ أُحْكِمَتْ ءَ آيَاتُهُ وَ ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيم خَبير. ٢

«قرآن کتابی است که آیاتش محکم و به هم چسبیده و غیر منفصل بوده، و سپس از جانب خداوند حکیم و خبیر بطور تفصیل درآمده، و جدا جدا و مجزّا گردیده است.»

از این آیه روشن می شود که قرآن دو ناحیه دارد: محکم و مفصّل محکم همان ناحیهٔ اجمال است که صورت و شکل تفصیل ندارد؛ به تمام معنی الکلمه واحد و بسیط و غیر قابل تجزیه و جدائی است. و مفصّل ناحیهٔ تفصیل است که صورت و شکل پیدا کرده، و از اجمال به تفصیل کشیده شده است.

إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْءَائًا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ \* وَ إِنَّهُ وَ فِي أُمِّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيُّ حَكِيمٌ."
لَعَلِيُّ حَكِيمٌ."

« ما آن حقیقت کتاب را قرآن عربی (قابل قرائت با عربی واضح) قرار دادیم، به امید آنکه شما مردم آنرا ادراک و تعقّل کنید. و آن حقیقت در

١\_ آية ٨٢ ، از سورة ١٧: الإسرآء

٢ ـ ذيل آيه ١، از سورهٔ ١١: هود

٣\_ آية ٣ و ٤، از سورة ٤٣: الزّخرف

أُمُّ الكتاب (عالم لوح محفوظ) در نزد ما مكاني عالى و محكم و رفيع دارد.»

این آیه در افادهٔ آنچه را که بیان کردیم، بسیار خوب نکات و دقائقی را شرح می دهد. اولاً: این کتاب، قرآن، یعنی به صورت سور و آیاتِ قابل قرائت قرار داده شده، و عربی آشکار قرار داده شده؛ به علّت فهم مردم. و ثانیاً: این قرآن در أم الکتاب؛ که: و عِندَهُو اُم الْکِتَابِ در عالمی است که در بساطت و تجرد و علو و نور، حکم منشأ و مادر را دارد نسبت به جمیع عوالم در نزد خدا. و ثالثاً: آنجا دیگر بصورت این سور و آیات نیست. حقیقتی است محکم و عالی، بلند مقام و رفیع الدرجه که ابداً ناحیهای از تجزیه و تفریق و تفصیل در آن راه ندارد؛ و اندیشهٔ هیچ متفکری، و واهمهٔ هیچ طائر بلند پروازِ قوهٔ خیالیّهای را بدان ساحت قدس راه نیست، و قبل از وصول به عز آن مقام منیع، مضمحل و بابدان ساحت قدس راه نمی یابند.

فقط مُطهرون می باشند که بدانجا رسیدهاند، و آن حقیقت مجرده را ادراک نمودهاند؛ که : و کایمسته الا المُطَهرون و نمی توانند جزیاک شدگان از رذائل و هوای نفس (با عبور از درجهٔ اخلاص و وصول به مقام صدیقین و مخلصین که ابدا شائبهای از بینونت و دوگانگی در وجودشان و عقلشان و سرتشان باقی نمانده است) بدانجا برسند، و آن ذروهٔ رفیع را حائز گردند.

این قرآن پائین و نازل شدهٔ مُفصَّل و مُبیَّن، بـه نحـو اعلـی و اتـم در آن قـرآن بالا و مُنْزَلٌ عَنْهُ و علی و محکم موجـود اسـت. کأنّه آن قـرآن چشـمهٔ آبـی بـوده و پیوسته از آن آب میجوشد؛ آن منبع فـوران و نَـبْع را دفعـةً به پیـامبـر دادهانـد، و

۱- آیـهٔ ۳۹، از سـورهٔ ۱۳: الرّعـد: یَمْحُـوا اللّـهُ مَـا یَشَـآءُ وَ یُثْبِـتُ وَ عِنـدهُ أُمُّ الْکِتَـابِ. «خداونـد بـه ارادهٔ خـود از بیـن میبرد و بـه وجـود مـی آورد؛ امّـا أمّ الکتـابی کـه در آن چـیزی معدوم نمی شود، در نزد خداوند است.»

این جوششهای متوالی و مستمر و آبهای رحمتی که سراسر عالم را فرا گرفته است را تدریجاً به آن حضرت عنایت نمودهاند.

یا فی المثل مانند ملکهٔ نقّاشی و ملکهٔ خطّ نویسی و یا ملکهٔ سائر حِرَف و صنایع است که اصل آن ملکه، در شخص واجد آن، بدون شکل و اندازه و حدود و زمان و غیرها موجود است؛ و بواسطهٔ همان ملکهٔ بسیطه و مجردهٔ صاحب ملکه، پیوسته تدریجاً نقّاش، تابلوهای نقّاشی مختلفالهیئة و الکیفیّة؛ و خطّاط، خطوط مختلفه؛ و سائر ارباب صنایع، ملکات خود را بصورت محدود و معیّن در عالم فعل و خارج نازل مینمایند، و به لباس خارج و تحقّق ملبّس میکنند.

آن قرآن محکم که دفعة نازل شده است حقیقتی است عالی؛ و این قرآن مفصل که سی جزء و یکصد و چهارده سوره دارد و تدریجاً بصورتهای مختلف و مطالب متنوع از توحید و معارف و قصص و احکام و غیرها به حسب مقتضیات، محدود و متمیّز نازل شده است، همان قرآن عالی است و فرقی جز تفصیل و اجمال ندارد.

اگر این قرآن را بالا ببرند، آن می شود؛ و اگر آن را پائین بیاورند این می شود.

آن قرآن، حقیقت نفس رسول اللـه است؛ و ایـن قـرآن، اخـلاق و ملکـات و اعمال آن حضرت. ا

۱ عالم بیدار و متتبّع و غیر متعصّب و صریح مصری، مرحوم شیخ محمود أبوریّة غفراللهٔ له، در کتاب «أضواً علی السّنّة المحمّدیّه» طبع سوّم، ص ٤٠ گوید: «و از جملهٔ آنچه را که شاطبی آورده است این است که: سنّت به منزلهٔ تفسیر و شرح معانی احکام کتابالله است. و دلیل بر این معنی گفتار خداست که می فرماید: لِتُبیّنَ لِلنَّاسِ مَا نُـزِلَ إِلَيْهِمْ. و سنّت در معنی و مفادش راجع به کتاب است، و بنابراین حاوی تفصیل مجمل، و بیان علی سنّت در معنی و مفادش راجع به کتاب است، و بنابراین حاوی تفصیل مجمل، و بیان

و از این بیان کیفیّت اتّحاد نفس رسول الله و أئمّهٔ طاهرین صلوات الله و سلامه علیهم أجمعین با قرآن محکم و عالی؛ و اتّحاد اندیشه و ذهن و پیکر آن وجودهای قدسیّه، با این قرآن مفصّل و عربی مبین واضح می گردد.

همانطور که بعثت حضرت ختمی مرتبت، اختصاص به زمان معیّن یا مکان معیّن ندارد: و مَا أرسَلْنَاك الا رحمت الْعَالَمِین، و مَا أرسَلْنَاك الا رحمت عالمیان!»، «و ما كَافَّة للْنَاسِ لا و ما نفرستادیم تو را مگر برای رحمت عالمیان!»، «و ما نفرستادیم تو را مگر برای کافه و عموم مردمان.» همچنین قرآن مجید که وحی خدا به اوست، برای تمام جهانیان تا روز بازپسین است و اختصاص به زمان معیّن و یا مکان خاصی ندارد.

قُلْ يَا يُّهَا النَّاسُ إِنِّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ وَ مُلْكُ السَّمَاوَ وَ الأرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو يُحْى وَ يُحِيتُ فَامِئُوا بِاللَهِ وَ مُلْكُ السَّمَاوَ تِ وَ الأرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُو يُحْى وَ يُحِيتُ فَامِئُوا بِاللَهِ وَ

 <sup>⇒</sup> مواضع مشكل، و بسط و گسترش مختصرات قرآن است؛ به علّت آنكه بیان كتاب است.
 و این مطلب است که بر آن قوله تعالی: و أنزلْنا إلیّك الذّکر و البیّن لِلنّاسِ مَا نُزلٌ إلیّهم دلالت دارد. لهذا شما در سنّت چیزی را نمییابید مگر آنکه قرآن، یا به دلالت اجمالیّه و یا به دلالت تفصیلیّه، بر معنی و مفاد آن دلالت مینماید.

و ایضاً هر چیزی که دلالت می کند بر اینکه قرآن جامع کلیّات شریعت و اصول آن است و چشمهٔ امور کلیّه و عامّه است، دلالت بر آن دارد. و نیز به علّت این که خدا می فرماید: و آلگ کَعَلَی خُلُق عَظِیم. « و حقّاً و تحقیقاً تو بر خُلق و خوی عظیمی هستی.» و این آیه را عائشه تفسیر کرده است بأن خُلقه القُرْءان «خلق و خوی پیغمبر، قرآن است ». و فقط در بیان اوصاف و اخلاق رسول الله به این کلام اقتصار نموده است. و این می رساند که: قول و فعل و إقرار رسول خدا راجع به قرآن می باشد؛ زیرا که خُلق و خوی، منحصر است در این چیزها. و به جهت اینکه خداوند، قرآن را تبیان و روشنگر همهٔ چیزها قرار داده است.»

١- آية ١٠٧ ، از سورة ٢١: الانبيآء٢- صدر آية ٢٨، از سورة ٣٤: سبأ

رَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الَّذِي يُؤَمْنِ باللَّهِ وَ كَلِمَاتِهِ وَ اتَّبعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ. ا

«بگو ای پیغمبر: ای جماعت مردم! من فرستاده و رسول خدایم به سوی همگی شما، آن خدائی که پادشاهی و فرمان و ارادهٔ آسمانها و زمین برای اوست. هیچ معبودی و مقصودی و مألوهی جیز او نیست. زنده می کند و می میراند. پس ایمان بیاورید به خدا، و به فرستاده و پیامبر درس نخوانده و مکتب ندیدهاش؛ آن پیامبری که به خدا و کلماتش ایمان می آورد. و از او پیروی کنید، به امید آنکه راه رشد و کمال را بپیمائید!»

و آیهای که اینک ذکر شد ، و ندای عمومیّت رسالت را برای تمام مردم در جهان تا روز قیامت می دهد ، پس از این آیه است :

الَّذِينَ يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيُ الْأُمِّيَ الْأُمِّيَ الْأُمِّيَ الْأُمِّيَ الْأُمِّيَ اللَّمِيْ وَ يَجْدُونَهُ وَ الْمُنكر وَ يُحِلُّ لَهُمُ فِي التَّوْرَاةِ وَ الإنتجيل يَامُرُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَ يَنْهاهُمْ عَن الْمُنكر وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُم وَ الأَغْللَ الَّتِينَ الطَّيِّبَاتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحُبَائِثَ وَ يَضَع عَنْهُمْ إصْرَهُم وَ الأَغْللَ الَّتِينَ عَلَيْهِمُ الْمُفْلِحُونَ النَّور اللَّذِينَ عَلَيْهِمُ الْمُفْلِحُونَ. ٢

«کسانی که اطاعت و پیروی می کنند از فرستاده و پیامبر درس نخواندهای که وی را در کتاب آسمانی تورات و انجیل، نزد خودشان نوشته یافتهاند؛ که به کارهای معروف و پسندیده آنها را امر می کند، و از کارهای منکر و زشت بازشان می دارد، و طیّبات و چیزهای خوب و پاک را برایشان حلال می کند، و چیزهای خبیث و ناپاک را از ایشان منع می نماید، و زنجیرها و غُلها و بارهای سنگینی را که بر آنان حمل می شده است، از آنان بر می دارد. بنابراین کسانی که به

١- آية ١٥٨، از سورة ٧: الأعراف
 ٢- آية ١٥٧، از سورة ٧: الأعراف

او ایمان آوردهاند، و او را موقّر و مکرم و معزّز داشتهاند، و یاری و اعانت نمودهاند، و از نوری که ما با او فرو فرستادهایم متابعت کردهاند؛ حقّاً و تحقیقاً ایشانند که به فلاح و رستگاری می رسند.»

قرآن همانند نفس رسول خدا، أفضل و أعلى از جميع كائنات است.

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود: مَا مِنْ شَفِيعٍ أَفْضَلَ مَنْزِلَةً عِنْدَ اللّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنَ الْقُرْءَانِ؛ لاَ نَبيٍّ وَ لاَ مَلَكٍ وَ لاَ غَيْرِهِ \.

« هیچ شفیعی، روز قیامت منزله و مقامش در نرد خداوند افضل از قرآن نیست؛ خواه آن شفیع پیغمبری باشد و یا فرشتهای و یا غیر اینها.»

و نيز از رسول الله روايت است: إنَّ الْقُلُوبَ تَصْدَاً كَمَا يَصْدَا الْحَدِيدُ.

فَقِيلَ: يَا رَسُولَ اللّهِ وَ مَا جَلاَؤُهَا؟! فَقَالَ: تِلاَوَةُ الْقُرْءَانِ وَ ذِكْرُ الْمَوْتِ. ٢

«تحقیقاً بر روی دلها زنگار مینشیند همانطور که بر روی آهن زنگار مینشیند. گفتند: ای رسول خدا جلا دادن آنها به چه چیز است؟! فرمود: تلاوت قرآن کردن و یاد مرگ نمودن.»

قرآن، مرهم زخمهای روانی است. لـذا زنگار دل را پاک میکند، و قلب را صیقل میزند؛ آماده برای تابش انوار الهیّه و تجلّیات سبحانیّه مینماید. و در این صورت تمام صفات حسنه و مکارم اخلاق، در تلاوت کنندهٔ قرآن پدیدار

۱\_ « المحجّة البيضاَء» ج ۲، ص ۲۱۰، نقلاً از « إحياً العلوم»؛ و نيز با عبارت مختصرترى در همين كتاب («نور ملكوت قرآن» ج ٣) ص ۱۸، از «المحجّة البيضاَء» از «إحياءالعلوم» آوردهايم.

٢\_ « الـمحجّة البيضاً » > ٢، ص ٢١١، نقالاً عن « الإحياً » ؛ و نـيز در همين كتـاب
 ( « نورملكوت قرآن » > ٣ ) بحث پنجم، ص ١٨، از « شـرح نـهج البلاغـة ابـن أبـى الحديـد » أورده ايم.

می گردد. قرآن رهبری به سوی مقام عز ربوبیّت می کند که آن، شرف انسان است، و صفات حمیده از استقامت و عفّت و عبودیّت و علم و حلم و ایثار و غیرها در آنجاست.

کُلینی با إسناد متّصل خود از حضرت امام جعفر صادق علیه السّلام روایت می کند که: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم گفت:

إنَّ أَحَــقَ النَّـاسِ بِالتَّحْشُـعِ فِــى السِّـرِّ وَ الْعَلانيَـةِ لَحَـامِلُ الْقُــرْءَانِ. وَ إِنَّ أَحَقَ النَّاسِ فِي السِّرِّ وَ الْعَلانيَةِ بِالصَّلَوةِ وَ الصَّوْمِ لَحَامِلُ الْقُرْءَانِ.

ثُمَّ نَادَى بِأَعْلَى صَوْتِهِ: يَا حَامِلَ الْقُرْءَانِ! تَوَاضَع بِهِ يَرْفَعْكَ اللَه ! وَ لاَتَعَزَّز بِهِ فَيُذِلَّكَ اللَه ! لِللَّه عُرَيِّن بِهِ لِلَّهِ يُزَيِّنْكَ اللَه [بِه] ؛ وَ لاَتَعَزَّز بِهِ لِلنَّاسِ فَيَشِينَكَ اللَه بهِ.

مَن ْ خَتَمَ الْقُر ْ ءَانَ فَكَأَنَّمَا أُدْرِجَتِ النَّبُوَّةُ بَيْن جَنْبَيْهِ، وَ لَكِنَّهُ لاَ يُوحَى إِلَيْهِ وَ مَن ْ جَمَعَ الْقُر ْ ءَانَ، فَنَو لُهُ: لاَ يَجْهَلُ مَع مَن ْ يَجْهَلُ عَلَيْهِ، وَ لاَ يَعْضَب إِلَيْهِ وَ مَن ْ يَعْفُو وَ يَصْفَح وَ يَعْفِر وَ وَ يَعْفِر وَ وَ وَ يَعْفِر وَ وَ وَ يَعْفِر وَ وَ وَ يَعْفِر وَ وَ وَالْعِلْمِ وَ وَ وَالْعِلْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمِ وَالْمُ وَالْمِ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَالْمُ وَال

وَ مَنْ أُوتِى الْقُرْءَانَ فَظَنَّ أَنَّ أَحَدًا مِنَ النَّاسِ أُوتِى أَفْضَلَ مِمَّا أُوتِى، فَقَدْ عَظَّمَ مَا حَقَّرَ اللَهُ وَ حَقَّرَ مَا عَظَّمَ اللَهُ. \

«سرزاوارترین مردم به آنکه در پنهان و در آشکار دارای خشوع باشند، حاملان قرآنند. و سزاوارترین مردم به آنکه در پنهان و آشکار نماز را بجای آورند و روزه بگیرند، حاملان قرآنند.

سپس رسول خدا با بلندترین صدای خود ندا کرد: ای حامل قرآن! به وسیلهٔ قرآن فروتنی و تواضع کن که خداوند ترا به قرآن رفعت میبخشد! و

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۰۶

به وسیلهٔ قرآن عزّت مفروش که خداوند تو را ذلیل می گرداند!

ای حامل قرآن! برای خدا خودت را به قرآن زینت ده و آراسته نما که خدا ترا به قرآن زینت میدهد و آراسته میگرداند؛ و خودت را به قرآن برای مردم زینت مده و آراسته مکن که خدا ترا به قرآن زشت و بد میگرداند و آلوده مینماید.

کسی که قرآن را ختم کند، گویا در میان دو پهلوی وی نبوت جا گرفته است؛ ولیکن به او وحی نشده است.

وکسی که قرآن راجمع نماید، حقّش آن است که:دیگر جهالت و نادانی نکند با کسی که با او بطور نادانی و جهالت رفتار می نماید.وحقّش آن است که به غضب درنیاید دربرابر کسی که به او غضب می کند.وحقّش آن است که نباید دفع کندو منع نماید کسی را که او را دفع و منع می نماید. ولیکن باید عفو کند و آسان بگیرد و بگذرد و اغماض نماید و از خطای طرف صرف نظر نماید و حلم و شکیبائی و بردباری پیشه سازد، به جهت تعظیم قرآن که او را بدین صفات دعوت می کند.

و کسی که قرآن به وی داده شود ، پس گمان کند که به یک نفر از تمام مردم روی زمین چیزی افضل و اشرف از آنچه به او داده شده است عنایت گردیده است، تحقیقاً عظیم شمرده است چیزی را که خداوند حقیر شمرده است، و حقیر شمرده است چیزی را که خداوند عظیم شمرده است.»

۱\_ مجلسی در «بحار الأنوار» طبع حروفی \_ طهران، ج ۹۲، ص ۱۷۷، در باب فضل حامل قرآن و حافظ و عامل به او، از «ثواب الأعمال» و «أمالی» صدوق با سند متّصل روایت می کند از حضرت صادق علیه السّلام که فرمودند: الْعافِظُ لِلْقُرْءَانِ الْعامِلُ بِهِ، مَعَ السّقَوَةِ الْكِرامِ الْبَرَرَةِ. « آن که قرآن را حفظ نماید و بدان عمل کند، با فرشتگان که سفیران بزرگوار و نیکوی حامل وحی هستند می باشد.» («ثواب الأعمال» ص ۹۲ ؛ «أمالی» صدوق، ص ۳۳)

ملاحظه می شود که: در این حدیث مبارک چه ملکات سنیّه از تخشّع، و صلوة، و صوم، و آرامش و سکون در هنگام برخورد با جهّال، و شکستن سورت خشم، و خرد کردن غضب، و عفو و اغماض از گنهکار، و حلم و تحمّل و بردباری را برای صاحبان قرآن ذکر فرموده است؛ و از همه بالاتر: گویا مقام نبوّت در پهلوهای آنها جا گرفته و به حقیقت احکام و معارف آشنا گشته اند.

البتّه این اختصاص به افرادی دارد که در مقابل عزّت قرآن خود را خاضع و ذلیل قرار دهند، و حالت انعطاف و نرمش قلب آنها موجب پذیرش و تلقّی آیات شود؛ و امّا افرادی که در برابر قرآن عزّت دارند و از علوم و کمالات خود در مقابل قرآن چیزی قائلند، نصیبشان از قرآن نمی رسد.

زیرا معلوم است که مراد از ذلّت در مقابل قرآن، ذلّت ظاهری که عبارت از بوسیدن و احترام نمودن باشد نیست؛ بلکه تسلیم و ذلّت باطنی است. و آن بواسطهٔ تسلیم شدن نفسس و ناچیز شمردن علوم و کمالات خویشتن در برابر عظمت و کمال قرآن حاصل می شود. و این فقط بواسطهٔ انعطاف و نرمش دل

و نيز از «معانى الأخبار» و «خصال» و «أمالى» صدوق با سند متصل از ابن عباس روايت كرده است كه رسول خدا صلّى الله عليه و آله فرمود: أشراف أمّت عمَلَه الله رُءَان و أصحاب الليّل. «شرفاى امّت من پاسداران قرآن و شب زندهداران هستند.» («معانى الأخبار» ص ۱۷۷؛ و «خصال» ج ۱، ص ۷؛ و «أمالى» صدوق، ص ۱٤۱)

و نيز از «معانى الأخبار» و «خصال» با سند متّصل از أبوسعيد خدرى روايت مى كند كه: رسول خدا صلّى الله عليه و آله فرمودند: حَمَلَةُ الْقُرْء ان عُرَفآء أَهْلِ الْجَنَّة. « پاسداران و حاملان قرآن رؤسا و پيشوايان اهل بهشتند.» («معانى الأخبار» ص ٣٢٣؛ و «خصال» ج ١، ص ١٦)

و همچنین مجلسی در ص ۱۷۸ از «أمالی» شیخ طوسی با سند متّصل روایت کرده است که: رسول خدا صلّی اللّه علیه و آله فرمود: لایُعَذّبُ اللّهُ قَلْبًا وَعَی الْقُرْءَانَ. «خداوند دلی را که در آن قرآن را حفظ داشته باشد عذاب نمی کند.» («أمالی» طوسی، ج ۱، ص ٥)

است که پذیرش می دهد. و انعطاف دل در اثر تعظیم و بلند پایه دانستن و رفیع المنزله شمر دن قرآن پیدا می شود.

كُلينى با سند متّصل خود از زُهْرى از حضرت على بسن الحسين عليهماالسّلام روايت مى كند كه چون از او سؤال كردم: أيُّ الأعْمَالِ أَفْضَلُ؟ «كدام عمل از همكى اعمال با فضيلت تر است؟»

در پاسخ فرمود: الْحَآلُّ الْمُرْتَحِلُ. «حالٌ مرتحل.»

پرسیدم: معنای «حال مرتحل» چیست؟

قَالَ: فَتْحُ الْقُرْءَانِ وَ خَتْمُهُ؛ كُلَّمَا جَآءَ باولهِ ا رْتَحَلَ فِيءَ اخِرِهِ.

وَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ ءَ الِهِ: مَنْ أَعْطَاهُ اللّهُ الْقُرْءَانَ فَرَأَى أَنَّ رَجُلاً أَعْطِى أَفْضَلَ مِمَّا أَعْطِى فَقَد صَعَّر مَعْظِيمًا وَ عَظَّم صَعْيرًا. أَنْ رَجُلاً أَعْطِى أَفْضَلَ مِمَّا أَعْطِيمًا وَ عَظَّم صَعْيرًا. أَنْ أَنْ مَا اللّهُ اللّه

۱- «اصول کافی» ج ۲، ص ۱۰۰؛ و در تعلیقه، از «مرءَات العقول» از «نهایه» ابن أثیر نقل کرده است که: «چون از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم پرسیدند: أیُّ الاعمال أفضل الله عمل حال مرتحل، پرسیدند: عمل عمل الفضل است؟» فرمود: الْعالَ الْمُرْتَحِلُ «عمل حال مرتحل، پرسیدند: حال مرتحل چیست؟ فرمود: الْخاتِمُ الْمُفْتِح؛ هُوَ اللّذی یَحْتِمُ الْقُرْءَانَ بِتِلاوَتِه، ثُمَّ یَفْتَتِحُ التِّلاوَة می کند، و مِنْ لِلّه. «ختم کننده ابتدا کننده؛ او آن کسی است که با تلاوت خود قرآن را ختم می کند، و پس از آن از اول قرآن شروع به تلاوت می کند.»

رسول خدا این قاری قرآن را تشبیه نمودهاند به مسافری که به منزل می رسد و در آن داخل می شود، و سپس سیر و حرکتش را از سر می گیرد. و همینطور می باشند قرآء اهل مکه، که چون قرآن را ختم می نمایند، به تلاوت اول قرآن ابتدا کرده، سورهٔ فاتحه و پنج آیهٔ اول از سورهٔ بقره را تا «هُمُ الْمُفْلِحُونَ» می خوانند؛ در این حال قرائت را قطع می کنند. و نام کسی را که این عمل را انجام داده است الْحآلُّ الْمُرْتَحِل می گذارند، یعنی ختم قرآن کرده و بدون فاصلهٔ زمانی ابتدا به اول آن نموده است.

٢ ـ ايـن روايـت را فيـض كـاشــانــي در «الـمحجّـة البيضـاًء» ج ٢، ص٢١٠، از ك

«حضرت در پاسخ گفت: شروع کردن به اول قرآن و تا به پایان رساندن به آخر آن؛ هر وقتی که قرآن را ابتدا کند، حرکت کند تا به آخر قرآن برسد.

آنگاه حضرت فرمود كه: رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود:

اگر کسی از جانب خدا به او قرآن عنایت شود و ببیند که به مردی افضل از آنچه به او داده شده است عنایت گردیده است، تحقیقاً عظیمی را صغیر، و صغیری را عظیم شمرده است.»

ما در همین مباحثات قرآنیه، در مجلّد اول اروایتی را در تفسیر آیدهٔ مبارکهٔ: خُذِ الْعَفْوَ وَ أَمُر بِالْعُرْفِ وَ أَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ آورديم، و در مُفاد آن بحث نموديم. اینک فقط به ذکر کلام زمخشری در این باره که در ذیل آیهٔ مبارکه افاده نموده است اکتفا می کنیم:

این مُفسِّر مُتضلِّع در «کشّاف» گوید:

«عَفْو ضدّ جَهْد است. جهد یعنی سختی و مشقّت؛ عفو یعنی آسانی و سهولت. و معنی اینطور می شود: ای پیامبر! از افعال مردم و اخلاقشان و امور مربوطهٔ به آنان آنچه را برای تو سهل و آسان است بگیر! کار را با مردم سهل و آسان بگیر، و به تکلف مپرداز، و با آنها در امورشان مداقّه مکن، و آنچه سبب مشقّت آنها شود از آنها مخواه که نفرت نکنند. همچنان که رسول الله صلّی الله علیه [ وآله] و سلّم گفته است: یَسِّرُوا، و لاَ تُعَسِّرُوا! «آسان بگیرید؛ سخت

 <sup>⇔ «</sup>إحياءالعلوم» غزالى بدين عبارت آورده است كه: قال َ النَّبِيُّ صَلَّى اللَهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ:
 مَنْ قَرَأَ الْقُرْءَانَ ثُمَّرَ أَى أَنَّ أَحَلاً اُوتِي َ أَفْضَلَ مِمَّاا ُوتِي، فَقَدِ اسْتَصْغُرَ ما عَظَّمَهُ اللَهُ. و در تعليقه گفته است كه: اين روايت را طبراني تخريج نموده است.

۱\_ «نور ملکوت قرآن» ج ۱، مبحث اول: قرآن، راهنما به بهترین آئینهاست، ص ۷۰

٢\_ آية ١٩٩، از سورة ٧: الأعراف

مگیرید!» و شاعر گفته است:

## خُـذى الْعَــفُو مِنّـى تَسْتَــدْعى مَوَدَّتـــى

## وَ لا تَنْطِقي في سَوْرَتي حينَ أغْضَبُ

«ای زن! در وقتی که حال من ساکن و آرام است با تساهل و نرمیِ من معامله کن، که در این صورت محبّت و مودّت دائمی مرا جلب خواهی نمود؛ و با من سخن مگو و تقاضای امری را منما در وقتی که در حال من، خشم شدّت دارد.»

و عُـرْف به معنــى جميـل و معـروف اسـت. و معنــى و أعْـرِضْ عَـن الْجَاهِلِينَ آن است كه: با سفيهان مانند سنفهشان معاملـه مكـن، و بـا آنـها ممـارات و مجادله منما ؛ و بردبارى كن و از بديهايشان درگذر و اغماض نما.

و گفته شده است: چون این آیه نازل شد، رسول خدا از جبرئیل پرسید. گفت: نمی دانم ؛ تا بپرسم! رفت و برگشت و گفت: یَا مُحَمَّدُ! إِنَّ رَبَّكَ أَمَرَكَ أَمَرَكَ أَمَرَكَ أَمَرَكَ أَمَرُكَ أَمَرُكَ أَمَرُكَ أَمَرُكَ مَنْ قَطَعَك، و تُعْطِي مَنْ حَرَمَك، و تَعْفُو عَمَّنْ ظَلَمَك!

«ای محمّد! پروردگارت به تو امر می کند که: بپیوندی با هــر کـس کـه بـا تـو می گسلد، و بدهی به هر کس که تو را محروم می کند، و آسـان بگــیری بـا هــر کســی که ستمی بر تو روا داشته است.»

و از جعفر صادق است که: خداوند پیامبرش را به مکارم اخلاق فراخوانده است؛ و در قرآن آیهای که جامع مکارم اخلاق باشد غیر از این آیه نداریم.»

۱\_ تفسیر «کشّاف» طبع اول مصر، ج ۱، ص ۳٦٤؛ و عین این مطلب را مقدّس اردبیلی در « اَیات الأحکام» ص ٤٣٩ از زمخشری در «کشّاف» نقل کرده است.

باید دانست که زمخشری معنی دیگری را نیز برای عَـفْـو به عنـوان قـیـلَ ذکر 🗢

ما در همین مجلّد از کتاب، روایتی را از ابن أبی الحدید از ابسن قتیسه از حضرت أمیرالمؤمنین علیه السّلام آوردیم که مضمون آنرا نیز کلینی در «کافی» از حضرت صادق علیه السّلام روایت می کند. و بعضی از عبارات آن این بود که:

مَثَلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِى يَقْرَأُ الْقُرْءَانَ كَمَثَلِ الاُثْرُجَّةِ، ريحُهَا طَيِّبٌ وَطَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَ لاَ يَقْرَأُ الْقُردِءَانَ كَمَثَلِ التَّمْرَةِ، طَعْمُهَا طَيِّبٌ وَ لاَ ريحَ لَهَا.

« مَثَل مؤمنی که قرآن میخواند، مَثل ترنج است که هم طعم و هم بویش نیکوست؛ و مثل مؤمنی که قرآن نمیخواند مثل خرماست که طعمش نیکوست ولیکن بو ندارد.»

از این عبارت استفاده می شود که مؤمنِ عالم به قرآن، دارای نور و تراوشات جان بخش، و عارف بر طُرُق سیر و سلوک و راههای وصول به حضرت معبود، و موانع و سدهای این راه و طریق رفع موانع و وصول به مقصود است.

و این همان خصوصیتی است که حضرت از آن تعبیر به بوی خوش نمودهاند. به خلاف شخصی که بواسطهٔ عمل خود و دستگیری امام و ولی، به مرحلهٔ ایمان رسیده و جانش شیرین شده است؛ ولی چون از راه سیر و سلوک، و طریق وصول، و رفع موانع و خطرات و خاطرات شیطانی، و الهامات ربّانی، و راه تمیز بین نفحهٔ الهی و نزع إبلیس اطّلاع ندارد، لذا فائدهای نمی تواند

 <sup>⇒</sup> کرده است، و چون ضعیف بود ما در متن نیاوردیم. و آن به معنی زیادتی است؛ یعنی زیادی و آنچه را که از صدقاتشان آسان است آنرا از مردم بگیر! و این آیه، قبل از نزول آیهٔ زکوة است؛ امّا چون آن آیه نازل شد، امر شد که طوعاً أو کَرهاً زکوة گرفته شود.

۱\_ « نور ملکوت قرآن» ج ۳، بحث پنجم، ص ۱۶

برساند، دستگیری نمی تواند بنماید، رهبر جمعیّتی بسوی خدا نمی تواند بشود.

و محصّل کلام: وجود او لازم است و متعــدی نیست؛ هـر چـه خـوب است برای خود اوست، و تراوشی به غیر نمی تواند بنماید.

چون قرآن، کتاب نفس بشر را ورق می زند و غرائز و صفات او را کاملاً بررسی می نماید، و مُنجیات و مُهلِکات وی را خوب می فهمد، و از لشگریان و جنود نفس امّاره و إبلیس، و طریق مغلوب کردن آنها، و طریق تقویت و تعدیل و استقامت غرائز رحمانی، و سرمایه های خدادادی کاملاً مطّلع است.

اصولاً قرآن کتاب تعلیم و تربیت، و نجات دهنده از جهان بهیمیّت بسوی ذروهٔ اعلای مقام قرب و انسانیّت است. لذا عارف به قرآن یک نحو مزایای روشن بینی و تربیتی دارد که در غیر او از مؤمنینی که به درجهٔ یقین و خلوص نرسیدهاند نمی باشد.

و لهذا ارباب سلوک و استادان مقام طریقت، از شرائط حتمیّهٔ راهببر و استاد را علم به احکام شریعت و سنّت محمّدی شمردهاند؛ و این همان علم به قرآن است که در احکام، و سنّت، و ولایت، متجلّی است.

و بر این اساس است که خداوند علی اعلی چون میخواهد تمام افراد بشر را دارای خصوصیت عرفانی و توحیدی و مقامات روحی و معنوی کند، امر به قرائت و تلاوت قرآن و تدبر و تفکر در آیات الهی نموده است.

از رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم وارد است: أَفْضَلُ عِبَادَةِ أُمَّتِي قرَآءَةُ الْقُوْءَانِ. \

«با فضیلت ترین عبادت امّت من، قرائت قرآن است.»

309

۱\_ « الـمحجّة البيضاَء» ج ۲، ص ۲۱۰ ؛ نقل از غزالي به روايت عامّيّه.

و نيز از آن حضرت است: خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْءَانَ وَ عَلَّمَهُ. الرّ

« بهترین فرد از افراد شما کسی است که قرآن را یاد بگیرد، و بـه دیگران یاد مدهد.»

و در «كافى» با إسناد خود نقل مى كند از فضيل بن يسار از حضرت امام جعفر صادق عليه السّلام:

١\_ « الـمحجّة البيضاء» ج ٢، ص ٢١٠؛ نقل از غزالي به روايت عامّيّه.

۲\_قاضى قضاعى در شرح فارسى «شهاب الأخبار» كه پيرامون كلمات قصار پيغمبر خاتم است؛ در ص ۱۱ و ۱۲، به شمارهٔ ۲۰ اَورده است: « الْقُرْءَانُ هُو َ الدَّو آءُ.»

مصطفی گفت خواجهٔ دو جهان هــــت هـــر درد را دوا قـــرآن

«قرآن است که شفای درد است.» گویند که مصطفی علیهالستلام ایس خبر بدان سبب گفت که قومی از اصحاب وی به جائی می رفتند، در راه به نزدیک قبیلهای رسیدند از عرب. فسرود آمدند و از ایشان چیزی خواستند که بخورند؛ ایشان چیزی ندادند. ساعتی بر آمد، از آن قبیله شخصی بیرون آمد و اصحاب را گفت که: رئیس ما را مار گزیده است و سخت بی آرام شده است و بر زمین قرار نمی گیرد؛ به نزدیک شما چیزی باشد که بدان راحت وی باشد؟! از این جماعت اصحاب مردی گفت که: من افسونی می دانم که شفای وی می شود؛ ولیکن ما از شما مهمانی خواستیم ندادید! مرد گفت: هر که ایس رنج از وی بردارد [ او را یک گلهٔ گوسفند به مزد می دهیم].\*

آن صحابی برخاست و به نزدیک مارگزیده آمد و فاتحة الکتاب برخواند، و باد بر جای زخم دمید؛ مارگزیده در حال شفا یافت و بیارامید. گلّهٔ گوسفند به مزد بدادند. جماعت اصحاب خواستند که قسمت کنند، خداوندِ افسون منع کرد و گفت: بیا تا به نزدیک مصطفی علیهالسّلام رویم، آن کنیم که رسول علیهالسّلام فرماید. چون به نزدیک رسول علیهالسّلام رفتند و حال باز گفتند، رسول علیهالسّلام فرمود که: قسمت کنید و مرا نیز نصیبی دهید! \_ این خبر دلیل است که هر آنچه به مزد آموزیدن ستانند، حلال باشد.»

\* ـ سیّد جـ الله الدّیـن ارمـوی محـدّث، در تعلیقـه گویـد: «عبـارت میـان دو قـالاّب از نگارنده است و اصل متن محو شده است.»

قَالَ: مَا يَمْنَعُ التَّاجِرَ مِنْكُمُ الْمَشْعُولَ فِى سُوقِهِ إِذَا رَجَعَ إِلَى مَنْزِلِهِ، أَنْ لاَ يَنَامَ حَتَّى يَقْرَأُ سُورَةَ الْقُرْءَانِ فَتُكْتَبَ لَهُ مَكَانَ كُلِّءَ ايَةٍ يَقْرَؤُهَا عَشْر حَسَنَات، وَ يُمْحَى عَنْهُ عَشْرُ سَيِّئَات!؟\

« چرا تاجران شما که در بازارشان مشغول کار هستند؛ چون به خانهٔ خودشان برمی گردند، قبل از خوابیدن یک سوره از قرآن را نمی خوانند تا به عوض هر آیهای که بخوانند، در نامهٔ عملشان ده حسنه نوشته شود و ده سیّئه پاک شود!؟»

در «كافى» روايت مىكند از عبدالله بن فَضْل نَوْفلى مرفوعاً كه گفت: مَا قَرَأتُ الْحَمْدَ عَلَى وَجَع سَبْعينَ مَرَّةً إِلاَّ سَكَنَ. \

« من سورهٔ مبارکهٔ حمد را برای هیچ دردی هفتاد بار نخواندم، مگر آنکه آن درد آرام گرفت.»

و نیز در «کافی» از معاویة بـن عمّـار از حضـرت صـادق علیـه السّــلام وارد است که گفت:

لَوْ قَرَأْتَ الْحَمْدَ عَلَى مَيِّتٍ سَبْعِينَ مَرَّةً ثُمَّ رُدَّتْ فِيهِ السرُّوحُ، مَا كَانَ ذَلِكَ عَجَبًا. "

«اگر سورهٔ حمد را بر مردهای خواندی به مقدار هفتاد بار، و پس از آن روح به کالبدش برگشت، عجب نیست.»

و أيضاً در «كافى» با إسناد خود از حضرت امام محمّد باقر عليه السّلام روايت مى كند كه جابر به آن حضرت عرض كرد: إنَّ قَوْمًا إذَا ذَكَرُوا شَيئًا مِنَ الْقُرْءَانِ أَ وْ حُدِّثُوا بِهِ، صَعِقَ أَحَدُهُم حَتَّى يُرى أَنَّ أَحَدَهُم لُو قُطِّعَت يُدرى أَنَّ أَحَدَهُم بُنَو قُطِّعَت يُداه أَ وْ رِجْلاَه لَمْ يَشْعُو بذَلِك؟!

۱ و ۲ و۳\_ « اصول کافی» ج ۲، به ترتیب: ص ۲۱۱ و ص ۲۲۳ و ص ۲۱۳

فَقَـالَ: سُبْحَانَ اللّهِ! ذَاكَ مِنَ الشَّيْطَانِ؛ مَا بِهَذَا نُعِتُـوا! إِنَّمَـا هُـوَ اللِّيــنُ وَالرَّقّةُ وَ الدَّمْعَةُ وَ الْهِ حَالُ. \

« جمعی هستند که چون خودشان از قرآن چیزی را بگویند یا برای آنان گفته شود، مدهوش روی زمین میافتند بطوری که اگر فرضاً دو دستشان و یا دو پایشان را قطع کنند ادراک نمی کنند؟!

حضرت فرمود: سبحان الله! این حال از شیطان است؛ مؤمنین در وقت خواندن قرآن و یا شنیدن آن، در کتاب خداوند متعال، بدین صفات توصیف نشدهاند! بلکه قرآن موجب نرمی و رقّت دل، و اشک، و ترس می گردد.»

یعنی صفات قاریان قرآن را خدا در قرآن به صَعْقَه (مدهوشی و غش) توصیف ننموده است؛ و اگر چنین حالی بر آنان رخ دهد، ناشی از قصور ظرفیّت و عدم تحمّل آنهاست که در این صورت شیطان غلبه دارد.

خداوند قاریان کتابش را با حلقه زدن اشک در چشم، و جاری شدن آن، و خشیت الهی، و رقّت و نرمی دل توصیف نموده است.

از کتاب «کافی» از إسحق بن عمّار روایت است که گفت: از حضرت صادق علیهالسّلام شنیدم که می گفت: رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در مسجد نماز را با مردم بجای آورد. و نظرش افتاد به جوانی که نشسته بود، و چرت و پینکی وی را گرفته، سرش را به پائین می آورد؛ رنگش زرد و جسمش نحیف و لاغر و چشمانش در سرش فرو رفته بود.

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم به او گفت: كَيْفَ أَصْبَحْتَ يَا فُلاَنُ؟! «اى فلان! حالت چطور است؟!»

قَالَ: أَصْبَحْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ مُوقِنَّا!

۱\_ « اصول کافی » ج ۲، ص ۲۱۷

« پاسخ داد: حالم اینطور است ای رسول خدا، که در حال یقین میباشم!» فَعَجِبَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّی اللّهُ عَلَیْهِ وَءَ الِهِ [وَ سَلَّمَ] مِنْ قَوْلِهِ، وَ قَالَ لَهُ: إِنَّ لِكُلِّ يَقِينَ حَقِيقَةً؛ فَمَا حَقِيقَةُ يَقِينك؟!

« رسول خدا از جوابش به شگفت آمد، و به او گفت: هر یقینی حقیقتی دارد؛ حقیقت یقین تو چیست؟!»

فَقَالَ: إِنَّ يَقِينِى \_ يَا رَسُولَ اللَّهِ \_ هُو َالَّذِى أَحْزَنَنِى وَ أَسْهَرَ لَيْلِى وَ أَظْمَا هَوَاجِرِى، فَعَزَفَت ' نَفْسِى عَنِ الدُّنْيَا وَ مَا فِيهَا. كَانِّى أَنْظُرُ إلَى عَرْشِ رَبِّى وَ قَدْ نُصِبَ لِلْحِسَابِ وَ حُشِرَ الْحُلاَئِقُ لِذَلِكَ وَ أَنَا فِيهِم !

و كَأَنِّى أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ يَتَنَعَّمُونَ فِي الْجَنَّةِ وَ يَتَعَارَفُونَ عَلَى الْرَآئِكِ مُتَّكِئُونَ. و كَأَنِّى أَنْظُرُ إِلَى أَهْلِ النَّارِ وَ هُمْمْ فِيهَا مُعَذَّبُونَ مُصْطَرِخُونَ. و كَأَنِّى الآنَ أَسْمَعُ زَفِيرَ النَّارِ يَدُورُ فِي مَسَامِعِي.

«جوان گفت: یقین من است \_ ای رسول خدا \_ که مرا به حزن و اندوه فکنده است، و خواب شب را از چشمم ربوده، و روزهای گرم را در حال روزه و عبادت بر من آورده است، بطوری که نفس من از دنیا و آنچه در دنیاست، بیرون رفته و پهلو تهی نموده و برکنار نشسته است. و گویا من نگاهم به عرش پروردگارم افتاده است که برای حساب خلائق بریا شده و خلائق برای حساب محشور گردیدهاند، و من هم در میان آنها هستم!

و گویا میبینم اهل بهشت را که در آن متنعّم میباشند، و با یکدگر به رفت و آمد و سخن مشعولند، و بر روی نیمکتها تکیه دادهاند. و گویا من میبینم اهل آتش را که در میان آن معذّب میباشند، و صیحه و فریاد میزنند. و گویا من میشنوم صدای شعلهور شدن و بالا گرفتن آتش را که در گوشهای من دوران

١ ـ عَزَفَتْ نَفْسُهُ عَنِ الشَّىءِ: زَهِدَتْ فيهِ؛ و عَزَفَتْ نَفْسَهُ عَنْ كَذَا: مَنَعَها عَنْهُ.

دارد! »

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ [وَ سَلَّمَ]: هَذَا عَبْدُ نَـوَّرَ اللّهُ قَلْبَهُ بالإيمان. ثُمَّ قَالَ لَهُ: الْزَمْ مَا أَنْتَ عَلَيْهِ!

« رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم گفت: ایــن بنـدهای اسـت کـه خـدا دل او را به نور ایمان روشن گردانیده اســت. و سـپس بـه آن جـوان گفـت: بـر ایـن حالی که داری پایدار باش!»

فَقَالَ الشَّابَّ: ادْعُ اللَه َلِي يَا رَسُولَ اللَه: أَنْ أُرْزَقَ الشَّهَادَةَ مَعَك. فَدَعَا لَهُ رَسُولُ اللّه عَلَيْهِ وَءَ اللهِ [وَ سَلَّمَ]؛ فَلَمْ يَلْبَثْ أَنْ خَرَجَ فِي فَدَعَا لَهُ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ اللهِ فَاسْتُشْهِدَ بَعْدَ تِسْعَةِ تَفَرْه وَ كَانَ بَعْض غَزَواتِ النَّبِيِّ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ اللهِ فَاسْتُشْهِدَ بَعْدَ تِسْعَةِ تَفَرْه وَ كَانَ هُوَ الْعَاشِرَ. الله هُوَ الْعَاشِر. الْ

« جوان گفت: ای رسول خدا! از خدا برای من بخواه که شهادت همراه تو را روزی من کند!

رسول خدا برای او دعا کرد. خیلی طول نکشید که با رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در بعضی از غزواتش، برای جنگ بیرون رفت، و بعد از نُه نفر که به شهادت رسیدند، او شربت شهادت نوشید؛ و او دهمین نفر از ایشان بود.»

در بعضی از روایات، نام این جوان را زَیْد آوردهاند. و ملاّی رومی در کتاب «مثنوی» فرماید:

۱\_ « سفينة البحار» ج ۲، ص ۷۳۳

۲\_ در روایات خاصّه نام وی را حارثَـهٔ بن مالِكِ بن النُّعْمان آوردهانـد («معانی الأخبـار» ص ۱۸۷؛ و «محاسن» برقی، ج ۱، ص ۲٤٦) ولـی ملاّی رومی در «مثنوی» آنـرا بـه نـام زَیْـد آورده است.

گفت پیغمبر صباحی زَیْد را: گفت: عَبْدًا مُؤمنًا باز اوش گفت:

تا آنجا كه ميرسد و مي گويد:

جمله را چون روز رستاخیز من

كَيفَ أَصْبَحْت اي رفيق با صفا کو نشان از باغ ایمان گر شکفت؟!

فاش می بینم عیان از مرد و زن هين بگويم يا فرو بندم نفس؟ لب گزيدش مصطفى يعني كه بس! ١

اینها مسلمان مؤمن و مُوقنی بودند که با خدا تکلّم داشتند. آیات قرآن چون كلام خداست، در روح أنها مينشست، و از باطن و ضميرشان هـزاران راز و نیاز و مناجات و گفتگو و غلغله بود.

و محدّت كاشاني از حضرت صادق عليهالسّلام روايت نموده است كه: چون قارى قرآن مرور كند به «يَأيُّهَا النَّاسُ»، «يَايُّهَا الَّذِينَ ء اَمَنُوا» ىگە ىد: لَتَّنْكَ رَتَّنَا.

و چـون سـورهٔ وَ الشَّـمْس را ختـم كنـد، بگويـد: صَـدَقَ اللَّـهُ وَ صَـدَقَ رَسُو لُهُ.

و چون بخواند: ءَ آللَهُ خَبْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ بِكُويد: اللَّهُ خَبْرٌ، اللَّهُ أَكْبَرُ.

و چـون بخوانـد: ثُـمَّ الَّذِيـنَ كَفَرُوا برَبِّـهمْ يَعْدِلُـونَ بگويـد: كَـــذِبَ الْعَــادِلُونَ باللهِ.

و چون بخواند: الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَ لَمْ يَكُن لُّهُ مِ شَريكٌ في الْمُلْكِ، سه مرتبه تكبير (اللَّهُ أَكْبَرُ) بكويد.

و چون فارغ شود از سورهٔ إخلاص، بگويد: كَذَلِكَ اللَّهُ رَبِّي.

و روايت شده است پس از آيئ: فَمَن يَأْتِيكُم بمَآءِ مَعِين بگويد: اللَّهُ رَبُّنَا.

۱\_ « مثنوی معنوی» اواخر جلد اول، از طبع میرخانی، ص ۹۲

و پـــس از أَلَيْــس َ ذَلِـك َ بِقَــادِرٍ عَلَــى أَن يُحْـــِى الْمَوْتَـــى بگويـــد: سُبْحَائك بَلَى.

و پـس از ءَأنتُـم ْ تَحْلُقُونَــه ُو أَ م ْ نَحْــن ُ الْحَــالِقُونَ بِكُويــد: بَـــل ْ أَئــتَ اللّهُ الْحَالِق.

و پـس از ءَأنتُـمْ تَزْرَعُونَـهُ وَأَمُ نَحْـنُ الزَّارِعُـونَ بِكُويـد: بَـلْ أَئــتَ اللهُ الزَّارِعُ.

و پس از ءَ أنتُمْ أنشَاتُمْ شَجَرَتَهَا آمُ نَحْنُ الْمُنشِئُونَ بَكُويد: بَلْ أَنْتَ اللّهُ الْمُنْشِئُ.

و پس از قَول عزّوج لّ: فَبِأَىِّء الآءِ ربُّكُمَا تُكَذِّبان بگويد: لا بِشَكْءٍ مِنْ ءَالآئِك رَبِّ أُكذِّبُ.

و همچنین غیر از اینها که ظاهراً می توان این حکم را به هر جای مناسب سرایت داد و جملهٔ مناسب را ادا نمود. ا

و أيضاً محديّث كاشاني از «إحياء العلوم» نقل كرده است كه: حذيفه گفت:

من با رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم نماز گذاشتم، و در آن به خواندن سورهٔ بقره مبادرت جست، و به هر آیهٔ عذابی که مرور می نمود، از آن به خدا پناه می برد ؛ و به هر آیهٔ رحمتی که مرور می کرد، از خداوند آنرا طلب می نمود؛ و به هر آیه ای که در آن ذکری از تنزیه و تقدیس خداوند بوده و از آن مرور می کرد ، تسبیح خدا را بجای می آورد.

و چون فارغ شد ، همان فقره از دعائي را كه در ختم قرآن ميخواند ، قرائت نمود :

١ ـ « المحجّة البيضاء في تهذيب الإحياء» ج ٢، ص ٢٢٨ و ٢٢٩

اللَّهُمَّ ا رْحَمْنى بالْقُرْءَانِ ، و اجْعَلْهُ لِي إمَامًا و نُورًا و هُدًى وَ رَحْمَةً.

اللَّهُمَّ ذَكِّرْنِـــى مِنْــهُ مَــا نَسِـــيتُ، وَ عَلِّمْنـــى مِنْــهُ مَــا جَــهِلْتُ، وَ ا رْزُقْنِــى تِلاَوَتَهُ ءَ اَنَآءَ اللَيْلُو اَلنَّهَارِ، وَ اجْعَلْهُ حُجَّةً لِى يَارَبُّ الْعَالَمِيــنَ \.

«بار پروردگار من! به سبب قرآن بر من رحم کن، و آنرا برای من امام و نور و هدایت و رحمت قرار ده. بار پروردگار من! بیاد من بیاور آنچه را که از قرآن فراموش کردهام! و بیاموز به من از آن، آنچه را که نیاموختهام! و مرا روزی کن تا آنرا در اوقات مختلف شب و روز تلاوت نمایم، و آنرا حجّت برای من گردان ای پروردگار جهانیان!»

و أيضاً افاده نموده است كه: در قرآن پانزده سجده است كه چهارتای از آن واجب است و آنها را عزائم گويند، و بقيه آنها مستحب است. و در سورهٔ حج دو سجده وارد شده است.

و اقل سجده آن است که فقط پیشانی بر زمین بگذارد؛ و اکمل آن این است که: مراعات شرائط سجدهٔ نماز را بنماید، از ستر عورت، و رو به قبله بودن، و طهارت لباس و بدن از خَبَث و حَدث، و تکبیر، و سجده بر اعضای سبعه، و دعا کردن در حال سجده، و تکبیر دیگر پس از سر برداشتن از آن.

و وقت سجده فوری است و به مجرد اتمام آیهٔ سجده باید آنرا بجای آورد. ۲ و اگر کسی تأخیر اندازد، از ذمّهٔ او ساقط نمیشود. و در روایت صحیحه

۲\_ مثلاً در سورهٔ إسراء، آیهای که موجب سـجده در آن است آیه ۱۰۷ است: قُل اُ اَمِنُوا بِهِ اَ وَلاَ تُؤْمِنُوا إِنَّ الَّذِینَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُثْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ للأَذْقَانِ سُجَّدًا. وليكن چون دو آیه بعد از این، عطف بر این آیه است و تمامیّت کلام به اتمام جملهٔ معطوف است، لهذا باید آن دو آیه را قرائت کرد: و یَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا آن کَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً \* و يَخِرُونَ للأَذْقَانِ يَبْكُونَ و يَزيدُهُمْ خُشُوعًا، آنگاه در اینجا به سجده افتاد.

۱\_ همان مصدر، ص ۲۲۷

از حضرت صادق عليه السلام وارد است كه:

إِنَّهُ سُئِلَ عَنِ الرَّجُلِ يَقْرَأُ السَّجْدَةَ فَيَنْسَاهَا حَتَّى يَرْكَعَ وَ يَسْجُدَ؟ قَالَ: يَسْجُدُ إِذَا ذَكَرَ؛ إِذَا كَانت مِنَ الْعَزَآئِم. \

«از آن حضرت دربارهٔ مردی پرسیدند که آیهٔ سجده را در نماز خواند و فراموش کرد سجدهاش را بجا بیاورد تا اینکه رکوع و سجده نمود؟ حضرت فرمود: آن آیه اگر از عزائم است، هر وقت یادش آمد سجده را انجام دهد.»

و سورههای سجده دار واجب که گفتیم چهار تا هستند و آنها را عزآئم نامند، عبارتند از:

اول: المَ سَجدَة: سورة سي و دوّم، آية پانزدهم:

إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِـَايَــاتِنَا الَّذِيـنَ إِذَا ذُكِّـرُوا بِــهَا خَــرُّوا سُــجَّدًا وَ سَــبَّحُوا بِحَمْــدِ رَبِّهِمْ وَ هُمْ لاَ يَسْتَكْبُرُونَ.

« فقط ایمان به آیات ما کسانی می آورند که چـون آنان را متذکّر بـه آیاتمان کنند، با روی خود بر خاک به سجده بیفتنـد و پـروردگارشـان را بـا حمـدش تسـبیح کنند؛ و بلندمنش و خودیسند و مستکبر نباشند.»

دوّم: حم َ فُصّلَتْ: سورهٔ چهل و یکم، آیهٔ سی و هفتم:

وَ مِنْءَ اَيَــاتِهِ الَّيْـــلُ وَ النَّــهَارُ وَ الشَّــمْسُ وَ الْقَمَـــرُ لاَ تَسْــجُدُوا لِلشَّــمْسِ وَ لاَ لِلْقَمَرِ وَ اسْجُدُوا لِللهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ.

« و از آیات و علائم توحید خداوند، شب و روز، و خورشید و ماه است. شما خورشید و ماه را سـجده نکنید؛ سـجده کنید خداوند را: آنکه آنها را خلق

<sup>1</sup>\_ « المحجّة البيضاء» ج ٢، ص ٢٢٦ و ٢٢٧

٢٥ در «خصال صدوق» ج ١، ص ٢٥٢، با سند متصل خود از حضرت صادق عليه السّلام آورده است كه: إنَّ الْعَز آئِمَ أ ربععُ: اقْرأ بِاسْمِ ربِّكَ الَّذِي خُلَق، وَ التَّجْمُ، وَ تَسنزيلُ السَّجْدةِ.
 السَّجْدةِ، وَحم السَّجْدةُ.

نموده است؛ اگر شما اینطور هستید که خدا را پرستش می کنید!»

سوم: وَ النَّجْم: سورهٔ پنجاه و سوم، آيهٔ شصت و دوّم:

فَاسْجُدُوا لِلَّهِ وَ اعْبُدُوا.

«پس برای خداوند سجده کنید، و او را بپرستید!»

چهارم: عَلَق: سورهٔ نود و ششم، آیهٔ نوزدهم:

كَلاَّ لاَ تُطِعْهُ وَ اسْجُدْ وَ اقْتَربْ.

« أبداً این چنین نیست که أبوجهل پنداشته است: تـو را بـا زجـر و عقوبـت از مسـیرت بـرگردانـد؛ از او اطـاعت و پــیروی مکــن، و ســجدهٔ خــدای خــود را بجای آور، و به او تقرّب جوی و نزدیک شو!»

١ ـ و امّا آيه هائي كه در آنها سجده مستحب مي باشد، يازده مورد است:

اول: آيـهٔ آخـر، از سـورهٔ ٧: الأعـراف: إنَّ الَّذِيـنَ عِنـدَ رَبِّـكَ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَـــنْ عِبَادَتِــهِ وَ يُسَبِّحُونَهُ و وَ لَهُ و يَسْجُدُونَ.

دوِّم: آية ١٥، از سورة ١٣: الرّعد: وَ لِلَّهِ يَسْجُدُ مَــن فِــى السَّــمَــاوَاتِ وَ الأرْضِ طَوْعًـا وَ كَرْهًـا وَ ظِلاَّلُهُم بِالْغُدُوِّ وَ الاَصَالِ.

سُوَّم: آية ٤٩، از سورة ١٦: النّحل: وَ لِللّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَ مَــا فِــي الأَرْضِ مِـن دَ آبَّـةٍ وَ الْمَلاَئِكَةُ وَ هُمْ لاَ يَسْتَكْبرُونَ.

چهارم: آيهٔ۱۰۷، اَز ســورهٔ ۱۷: الإســرآء: قُــلْء اَمِثُــوا بِــهِ أَ وْ لاَ تُؤْمِنُــوا إِنَّ الَّذِيــنَ اُ وَتُــوا الْعِلْــمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ للأَذْقَانِ سُجَّدًا.

پنجم: آيهٔ ٥٨، از سورهٔ ١٩: مريم: أُولَئِكَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبيِّ نَ مِن ذُريَّةِ عَلَيْهِمْ ءَادَمَ وَ مِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَ مِن ذُريَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَ إِسْرَاءِيلَ وَ مِمَّنْ هَدَيْنَا وَ اجْتَبَيْنَا ۖ إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ أَوَ بُكِيًّا.

در این سجده ذکر خاصی واجب نیست، و بهتر است گفته شود:

لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللَّـهُ حَقَّا، لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللَّـهُ إِيــمَانًا وَ تَصْدِيقًا، لاَ إِلَـهَ إِلاَّ اللَّـهُ عُبُودِيَّـةً وَ رِقَّا، لاَ مُسْــتَنْكِفًا وَ لاَ مُسْــتَكْبِرًا، عُبُودِيَّـةً وَ رِقًا؛ سَــجَدْتُ لَــكَ يَــارَ بِ تَعَبُّــدًا وَ رِقَّا، لاَ مُسْــتَنْكِفًا وَ لاَ مُسْــتَكْبِرًا، بَلْ أَنَا عَبْدُ ذَلِيلٌ خَآنِفٌ مُسْتَجيـرٌ.

باید دانست که: این سجدهٔ تلاوت را که انسان در نماز بجای می آورد، موجب بطلان نماز نمی شود. زیرا از زیادتی هائی است که نص بر جواز آن وارد شده است، خواه نماز واجب باشد و خواه مستحب، و خواه از سجده های سور عزائم باشد و یا از سجده های مستحبه.

و لطف عجیبی دارد، بالاخص در نماز شب، از این سور و آیات خوانده شود؛ و شخص مُصلّی ناگهان یک باره خود را بر خاک افکند و سجده را بجای آورد، و سیس برخیزد و نماز را از همان جائی که مانده است ادامه دهد.

اصحاب خاص رسول خدا و حواریّون أمیرالمؤمنین و حضرت سیّدالشّهداء علیهمالسّلام اینطور بودهاند که: در وقت نمازهای خود، اولاً قرآن

⇔هفتـم: آيــهٔ ٧٧، از ســورهٔ ٢٢: الحــجّ: يَـــأَيُّهَا الَّذِيـنَءَ اَمَنُــو ا لِـْكَفُــوا وَ اسْـجُدُوا وَ اعْبُــدُوا ربَّكُــمْ وَ افْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ.

هشتم: آيـهٔ ٦٠، از سـورهٔ ٢٥: الفرقـان: و َ إِذَا قِيــلَ لَــهُمُ اسْــجُدُوا لِلرَّحْمَــانِ قَــالُوا و مَــا الرَّحْمَانُ أَنسْجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَز اَدَهُمْ ثُفُوراً.

نهم: آيـهٔ ٢٥، از سـورهٔ ٢٧: النّمـل: ألاَّ يَسْجُدُوا لِلَّـهِ الَّـذِي يُحْرِجُ الْحَـبْءَ فِـى السَّمَــاواتِ وَالأَرْضِ وَ يَعْلَمُ مَا تُحْفُونَ وَ مَا تُعْلِنُونَ.

دهم: آيـه ، ٢٤ از سـوره ، ٣٨: ص: قَـالَ لَقَـدْ ظَلَمَـكَ بسُـوْالهِ تَعْجَتِـكَ إِلَى نِعَاجِـهِ وَ إِنَّ كَثِيــرًا مِّنَ الْخُلَطَآءِ لَيَبْغِى بَعْضُـهُمْ عَلَى بَعْضِ إِلاَّ الَّذِيـنَ ءَ اَمَنُـوا وَ عَمِلُـوا الصَّالِحَـاتِ وَ قَلِيـلٌ مَّا هُـمْ وَ ظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّـاهُ فَاسْتَقْفَرَ رَبَّهُ, وَ خَرَّرَ اكِعًا وَ أَنابَ.

يازدهم: آية ٢١، از سورة ٨٤: الانشقاق: وَ إِذَا قُرى عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لاَ يَسْجُدُونَ.

را بسیار، و با حالت حُزن، با صدای خوش میخواندند. و ثانیاً نظیر همین پاسخگوئیها و مکالمات با حضرت حق جل سبحانه، و نظیر همین سجدهها در اعلا درجات روحی از آنها مشاهده می شد؛ و خدا می داند که در درون خود چه ربط و رابطهای با خدا داشته اند.

اینها بودند که با این ایمان و ایقان و سرمایههای درونی و عزّت نفس و جهاد و مجاهدهٔ در راه خدا، عَلَم اسلام را برافراشتند. حقیقة انسان نمی تواند به عمق مطلب برسد، و عظمت و اُبّهت این نفوس زکیّهٔ مرضیّهٔ تلاوت کننده و حامل قرآن را چنان که باید تصور کند.

داستان عمّار یاسر که حامل قرآن بود؛ پیرمرد نود و چهارساله را شنیدیم که چگونه عاشقوار همچو پروانه بر گرد شمع جمال أمیرالمؤمنین علیهالسّلام دور میزند، و در معرکهٔ خونین صفّین پیکرش در اثر شمشیر دشمن حقّ، به روی زمین میافتد.

حبیب بن مَظاهر أسدی کوفی: پیرمرد فرتوت قاری قرآن، فقیه اهل بیت بود؛ چون در راه اعلاءِ قرآن در معرکهٔ کربلا پیکرش بر روی زمین افتاد، حضرت امام حسین علیهالسّلام فرمود:

لِلَّهِ دَرُّكَ يَا حَبِيبُ! تـو همان بـودى كـه در هـر شــب يــک ختــم قــرآن مىنمودى! ١

بدون شک اینان بعضی از مراتب عالیهٔ قرآن را واجد بودهاند و حقائقش را مس نموده بودند.

حضرت سيّدالشُّهداء: حسين عليه السّلام فرموده اند: كِتَابُ اللَّهِ وَ اللَّهَارَةِ وَ اللَّهَارَادِةُ وَ اللَّهُ اللْعُلِيْدِ الللْعُلِيْنَ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلِيْنِ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللْعُلْمُ اللْعُلِيْنَامِ اللْعُلْمُ اللْعُلِيْنِ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ اللْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلُولُ الْعُلْمُ اللْعُلُولُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُل

۱\_ « منتهى الأمال» ج ١ ، ص ٢٦٣

فَالْعِبَارَةُ لِلْعَدِرَآمِّ، وَ الإِشَارَةُ لِلْخَدِرَآصِّ، وَ اللَطَآئِفُ لِلأُولِيَاءِ، وَ الْحَقَآئِقُ لِلأَثْبِيَآءِ عَلَيْهِمُاالسَّلاَمُ. \

«کتاب خداوند تعالی دارای چهار چیز است: عبارت و اشارت و لطائف و حقائق؛ عبارت آن متعلّق به عامّهٔ مردم است، و اشارت آن برای خواص ّآنها، و لطائف آن برای اولیای حضرت حق سبحانه و تعالی است، و حقائق آن برای پیغمبران و راهیافتگان به مقام وحی و الهام است.»

در «كافى» محمّد بن يعقوب كلينى با إسناد خود روايت مى كند از حضرت المام محمّد باقر عليه السّلام: إنّه قَالَ: مَا يَسْتَطِيعُ أَحَدُ أَنْ يَدَّعِى أَنَّ عِنْدَهُ عَنْدُ الْقُوْءَ الذَي كُلَّهُ ، ظَاهِرَهُ وَ بَاطِنَهُ ؛ غَيْرُ الأوْصِيآءِ. ٢

«حضرت فرمود: هیچ کس را چنین توان و تحمّلی نیست که بتواند ادّعا کند که تمام قرآن، چه ظاهرش و چه باطنش را داراست؛ غیر از اوصیای حضرت ختمی مرتبت.» (أمیرالمؤمنین و یازده فرزندش که یکی پس از دیگری تا امام زمان عجّل الله فَرَجه الشّریف، مقام وصایت را تحمّل نمودهاند و حافظ و پاسدار قرآنند.)

و نیز در «کافی» از حضرت صادق علیهالسّلام در تفسیر این آیهٔ مبارکه: بَلُ هُوء اَیات بیّنات بیّنات فی صُدُور الَّذین اُوتُوا الْعِلْم. «بلکه قرآن، عبارت است از ادلهٔ روشن و نشانههای آشکار حق متعال، در سینههای کسانی که به آنها علم داده شده است.» وارد است که گفتهاند: مقصود أئمّهٔ طاهرین می باشند.

۱\_ « جامع الأخبار» باب ۲۱، ص ٤٨ و ٤٩

۲\_ مقدّمهٔ دوّم تفسیر « صافی» طبع گراوری، ج ۱، ص ۱۲، به نقل از «کافی»

٣\_ صدر آيه ٤٩، از سوره ٢٩: العنكبوت

و نیز از «کافی» از حضرت صادق علیه السّلام روایت است که فرموده اند:

نَحْنُ الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ؛ وَ نَحْنُ نَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ. \

« ما هستیم که راسخین در علم میباشیم؛ و ما هستیم که تأویل قرآن را میدانیم.»

و نیز از عیّاشی از حضرت صادق علیه السّلام روایت است که فر موده اند:

إِنَّ اللَهَ جَعَلَ وِلاَيَتَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ قُطْبِ الْقُرْءَانِ وَ قُطْبِ جَمِيعِ الْكُتُبِ، عَلَيْهَا يَسْتَدِيرُ مُحْكَمُ الْقُرْءَانِ، وَ بِهَا نَوَّهَتِ الْكُتُبُ، وَ يَسْتَبِينُ الإِيمَانُ.

و قَدْ أَمَرَ رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ عَلِيهِ وَ عَالِهِ [وَ سَلَّمَ] أَنْ يُقْتَدى بِالْقُرْءَانِ وَ ءَالِهِ مَحَمَّدٍ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ عَالِهِ [وَ سَلَّمَ]. وَ ذَلِكَ حَيْثُ قَالَ فَى عَلَيْهِ وَ عَالِهِ [وَ سَلَّمَ]. وَ ذَلِكَ حَيْثُ قَالَ فَى عَلَيْهِ وَ عَالِهِ قَالَ اللّهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ وَ الثَّقَالُ فَى عَلَيْهِ وَ الثَّقَالُ اللهُ عَلَيْهِ وَ الثَّقَالُ فَى عَلَيْهِ وَ اللّهُ عَلَيْهِ وَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّه

فَأَمَّا الأَكْبَرُ فَكِتَابُ رَبِّى، وَ أَمَّا الأَصْغَرُ فَعِثْرَتِى أَهْلُ بَيْتِى؛ فَاحْفَظُونى فِيهِمَا فَلَنْ تَضِلُّوا مَا تَمَسَّكُتُمْ بِهِمَا. \

«خداوند تعالی، ولایت ما اهل بیت را قطب و محور و مدار قرآن قرار داده است. بر داده است، و قطب و محور و مدار جمیع کتابهای آسمانی قرار داده است. بر ولایت ماست که محکمات قرآن دور می زند و استناد دارد، و کتب آسمانی به ولایت ما اعلان کردند، و ایمان مردم بواسطهٔ ولایت ماست که پیدا می شود و متحقّق می گردد.

۱\_ همان مصدر

۲\_ همان مصدر، به نقل از «تفسیر عیّاشی»

رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم امر فرمود که به قرآن و آل محمّد اقتداء شود، و این امر آنجا بود که در آخرین خطبهای که ایراد فرمود گفت: من در میان شما دو متاع نفیس و گرانقدر را باقی میگذارم: یکی متاع گرانقدر بزرگتر، و دیگری متاع گرانقدر کوچکتر.

امًا متاع بزرگتر کتاب خداست؛ و امّا متاع کوچکتر عترت من: اهل بیت من است. بنابراین بر شما حتم و لازم است که مقام و شخصیّت و نبویّت و ولایت و حقیقت و اثر مرا در آن دو حفظ کنید (که وجود من پس از من، در آن دو تا متجلّی است) و شما تا هنگامی که به آنها تمسّک جستهاید، ابداً گمراه نمی شوید.»

و این واقعیّت به جهت آن است که أئمّهٔ اطهار سلامالله علیهم أجمعین، علم بر حقائق قرآن دارند؛ و نفس شریفشان، در عوالم ذات و صفات و اسماء، و کیفیّت نزول ملائکه، و تقدیرات و تدبیرات در عوالم کثرت بدست آنها، راه داشته و متحقّق به آن معانی شدهاند.

بنابراین، آنان حقیقت قرآنند. همچنان که در کتاب «أمالی» شیخ طوسی از اُم سَلِمَة حدیث می کند که گفت: از رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم شنیدم که می گفت:

إنَّ عَلِيَّا مَعَ الْقُرْءَانِ، وَ الْقُرْءَانَ مَعَ عَلِيٍّ؛ لاَ يَفْتَرِقَانِ حَتَّى يَرِدا عَلَىَّ الْحَوْضَ. \

۱\_ « سفینة البحار» ج ۲، ص ٤١٤؛ و در پاورقی ص ۱۱٦، از کتاب « شیعه در اسلام» علاّمهٔ طباطبائی قد ّس سرّه، پس از نقل این حدیث گوید:

<sup>«</sup> این روایت با ۱۵ طریـق از عامّـه، و ۱۱ طریـق از خاصّـه نقـل شـده اسـت، و اُم ّسَـلِمَة و ابن عبّاس و أبوبكر و عائشه، و علـی علیهالسّـلام و أبوسـعید خُـدری، و أبولیلـی و أبـو أیّـوب انصاری از راویان آن هستند. («غایة المرام» بحرانی، ص ۵۳۹ و ۵۶۰ )»

« تحقیقاً و محقّقاً علی بن أبی طالب با قرآن است، و قرآن با علی بن أبی طالب است؛ و این دوتا یعنی علی و قرآن از یکدیگر جدا نمی شوند تا زمانی که بر حوض کوثر بر من وارد شوند.»

و بنابر آنچه گفته شد، معانی اخباری که دلالت دارند که تمام قرآن دربارهٔ آنها و اعدائشان، و فرائض و سُنَن وارد شده است واضح میگردد. همچنان که از «تفسیر عیّاشی» و «کافی» با إسناد خود از أصبَغ بن نُباتة نقل است که گفت: از حضرت أمیرالمؤمنین علیهالسّلام شنیدم که می گفت:

نَـزَلَ الْقُـرْءَانُ أَثْلاَثًا: ثُلْتُ فِينَـا وَ فِـى عَدُونِّا، وَ ثُلْـثُ سُــنَنُ وَ أَمْثَـالُ، وَ ثُلْتُ فَرَآئِضُ وَ أَحْكَامُ. \ ثُلْتُ فَرَآئِضُ وَ أَحْكَامُ. \

«قرآن بر سه بخش نازل شده است: یک بخش از آن دربارهٔ ما و دربارهٔ در دربارهٔ ما و دربارهٔ در دشمن ماست، و یک بخش دیگر در سُنتها و مثالهاست، و بخش سوم در واجبات و احکام است.»

که منظور تأویلات قرآن است که دربارهٔ آن حضرات مقد سهٔ أهل البیت و دشمنان اهل بیت که در حقیقت دشمنان حق و دشمنان ایمان و اسلام می باشند، نازل شده است.

و این معنی حتماً از طریق تأویل، و پی بردن به حقائق قرآن، و بازگشت ظواهر به آن بواطن بدست می آید.

۱- تفسير «صافى» ج ۱، ص ۱۶، مقدّ مه سوّم، به نقل از «كافى» و «تفسير عيّاشى»؛ و در «ينابيع المودّة» طبع اسلامبول، ص ١٢٦ گويد: «در كتاب «مناقب» از أصبغ بن نُباته از أميرالمؤمنين عليهالسّلام وارد است كه گفت: نَـزَلَ الْـقُرْءَانُ عَلَى أربَعَةِ أرباع: ربُع فينا، و ربُع فينا، و ربُع في عَدُونًا، و ربُع سُنَن و أمثال ، و ربُع فر آئِض و أحْكام ، و لنا كر آئِم الْقُرْءَانِ .»

و این روایت اخیر را فیض در مقدّمهٔ سوّم تفسیر «صافی» طبع گراوری، ج ۱، ص ۱۶، از عیّاشی ذکر کرده است.

و در این باره، روایات بسیار است. حتّی جماعتی از اصحاب کتابهائی در تأویل قرآن تصنیف نمودهاند، و احادیثی که از أئمّه علیهمالسّلام در تأویل یکایک آیات، چه راجع به خود امامان علیهمالسّلام و چه راجع به شیعیان آنها و چه راجع به دشمنان آنهاست، بر ترتیب سُور و آیات قرآن جمع آوری کردهاند.

علاّمهٔ محدیّث فیض کاشانی أعلی الله رُتبتَه می گوید: من یکی از آن کتب را بدست آوردم، قریب به بیست هزار بیت بود. اینک ما چند مورد از این موارد را بیان می کنیم تا واقعیّت امر روشن شود:

**کُلینی** در کتاب «کافی» از حضرت امام محمّد باقر علیه السّلام دربارهٔ گفتار خداوند تعالی:

نَـزَلَ بـهِ الـرُّوحُ الأميـنُ \* عَلَــى قَلْبِـكَ لِتَكُــونَ مِـنَ الْمُنذِريـنَ \* بِلِسَـانِ عَربَى مُّبيـن. ``

« قرآن را روح الأمين با زبان عربى آشكار، بر قلب تو فرود آورد؛ براى آنكه از بيم دهندگان مردم به سوى خدا بوده باشى!»

روايت كرده است كه فرمود: هِيَ الْوَلاَيَةُ لأمِيــرالْمُؤْمِنيــنَ عَلَيْهِ السَّلاَمُ. "

و نیز در «تفسیر عیّاشی» از عُمَـر بـن حنظلـة از حُضـرت صـادق علیهالسّلام است که چون ابن حنظله می گوید: از معنی این آیه یرسیدم:

قُلْ كَفَى باللّهِ شَهيدًا بَيْنى وَ بَيْنَكُمْ وَ مَنْ عِندَهُ و عِلْمُ الْكِتَابِ. \*

«بگو ای بیامبر! خداوند و کسی که در نزد وی علم کتاب است، کفایت

۱ ـ تفسیر «صافی» طبع گراوری، ج ۱، ص ۱٤، مقدّمهٔ سوّم

٢\_ آيات ١٩٣ تا ١٩٥، از سورة ٢٦: الشّعر آء

٣\_ همان مصدر

٤\_ ذيل آية ٤٣، از سورة ١٣: الرّعد

می کنند که گواه و شاهد در میان من و شما بوده باشند!»

قَالَ: فَلَمَّا رَءَانِي أَتَبَّعُ هَذَا وَ أَشْبَاهَهُ مِنَ الْكِتَابِ، قَالَ: حَسْبُكَ كُلُّ شَيْء فِي الْكِتَابِ مِنْ فَاتِحَتِهِ إِلَى خَاتِمَتِهِ مِثْلُ هَذَا، فَهُو فِي الأئِمَّةِ؛ عُنُوا به!\

«ابن حنظلة گفت: چون حضرت مرا دید که پی جوئی این را و اشباه این را از کتاب خدا می کنیم فرمود: کافی است برای تو که بدانی: آنچه در کتاب خداست از فاتحهاش تا خاتمهاش، همهٔ آنها مثل همین آیهای که عنوان نمودی می باشد؛ و همه راجع به أئم علیهم السّلام نازل شده، و مقصود و مراد، آنها هستند.»

و از «تفسير عيّاشى» از محمّد بن مسلم از حضرت امام محمّد باقر عليه السّلام روايت است كه: قال: يَا أَبَا مُحَمَّدٍ! إِذَا سَمِعْتَ اللّهَ ذَكَرَ قَوْمًا مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ بِحُيْرٍ، فَنَحْنُ هُمْ؛ وَ إِذَا سَمِعْتَ اللّهَ ذَكَرَ قَوْمًا بِسُوءٍ مِمَّنْ مَضَى، فَهُمْ عَدُونًا. '

« فرمود: ای أبا محمّد! اگر شنیدی که خداوند در این اُمّت گروهی را به خیر یاد می کند، آن گروه ما هستیم؛ و اگر شنیدی گروهی را از این امّت که مردهاند به زشتی یاد می کند، آنان دشمنان ما هستند.»

شیخ طبرسی از ابن عبّاس روایت کرده است که چون آیهٔ مبارکهٔ: إنَّمَا أنتَ مُنذِرٌ وَ لِكُلِّ قَوْم هَاد. "

«این است و جز این نیست که تو ای پیغمبر! ترساننده هستی؛ و خداوند برای هر قومی یک راهنما و هادی مقرر داشته است.»

نازل شد، رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم فرمود: أنَّا الْمُنْذِرُ؛ وَعَلِمٌّ

۱\_ همان مصدر، ص ۱۶ و ۱۵

۲\_ همان مصدر، ص ۱۶

٣ ـ ذيل آية ٧، از سورة ١٣: الرّعد

الْهَادِي مِنْ بَعْدِي. يَا عَلِيٌّ! بِكَ يَهْتَدِي الْمُهْتَدُونَ. ا

« من بیم دهنده و ترساننده هستم؛ و علی بن أبیطالب پس از من هادی و راهنماست. ای علی تو هستی که بواسطهٔ تو راهیافتگان به سوی خدا، راه خود را مییابند؛ و در آن راه گام مینهند.»

و از أبوالقاسم حَسْكانى در كتاب «شواهد التَّنزيل» با إسناد خود از إبراهيم بن حكم بن ظهير از پدرش از حكم بن جبير از أبو برده [برزه] أسلمى روايت نموده است كه:

دَعَا رَسُولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَ عَلِهِ وَ سَلَّمَ بِالطَّهُورِ، وَ عِنْدَهُ عَلِى " ابْنُ أَبِي طَالِب فَأَخْذَ رَسُولُ اللّهِ بِيَدِ عَلِى " ـ بَعْدَ مَا تَطَهَرَ ـ فَأَلْزَمَهَا بِصَدْرِهِ، ثُمَّ قَالَ: « إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ ». ثُمَّ رَدَّهَا إِلَى صَدْر عَلِى " ثُمَّ قَالَ: « وَ لِكُلَ قَوْمٍ هَاد».

ثُمَّ قَالَ: إِنَّكَ مَنَارَةُ الأنسام، و عَايَةُ الْهُدَى، و اَمِيرُ الْقُرَى! و اَشْهَدُ عَلَى قَالَ: إِنَّكَ مَنَارَةُ الأنسام، و عَايَةُ الْهُدَى، و اَمْدِيرُ الْقُرَى! و اَشْهَدُ عَلَى ذَلِكَ أَنَّكَ كَذَلِكَ. ٢

«رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم در وقتی که علی بن أبی طالب در نزد او بود آب وضو طلب کرد، و پس از آنکه وضو گرفت، دست علی را گرفت و بر سینهٔ خود گذاشت و گفت: «تو ترساننده و بیم دهنده هستی». سپس دست علی را بر گردانده و به سینهٔ خود علی گذاشت و گفت: «و از برای هر گروهی، راهبر و راهنمائی است».

و پس از آن گفت: تو منار و محل هدایت و راهنمائی تمام افراد بشری! و تو غایت و نهایت هدایتی! و تو امیر و سالار شهرهائی! و من گواهی بر این می دهم که تو این چنین می باشی!»

۱ و ۲\_ تفسير «مجمع البيان» طبع صيدا، ج ٣، ص ٢٧٨ و ٢٧٩

در تفسير «صافى» در تفسير آية مباركة: الهُدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ «بارپروردگارا! ما را به راه راست هدايت كن!» از كتاب «معانى الأخبار» شيخ صدوق از حضرت صادق عليه السّلام روايت است كه:

« صراط مستقیم و راه راست که در آیهٔ اهدنا الصّراط الْمُسْتَقِیم وارد است، طریق به سوی معرفت خداست. و آن صراط بر دوگونه است: صراطی است در آخرت.

امًا آن صراطی که در دنیاست، عبارت است از امام واجب الإطاعة؛ هر کس وی را شناخت و در دنیا از او پیروی نموده، در سایهٔ هدایت او آرمید و به گفتهٔ او عمل کرد، از آن صراطی که عبارت است از پل و جسری بر روی جهنّم عبور خواهد نمود. و هر کس وی را در دنیا نشناخت، گامش در وقت عبور از صراط در آخرت می لغزد و در آتش دوزخ سقوط می نماید.»

بنابراین، مُفاد و مراد احادیثی که می فهماند: صراط در این آیه صراط علی بن أبی طالب است، و یا نفس مقد سهٔ او یا أئمه، صراط مستقیماند؛ خوب ظاهر می شود.

و در روايت ديگرى است: نَحْنُ الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيم للهِ ما فقط، صراط مستقيم مى باشيم!»

۱ و ۲\_ تفسیر «صافی» ج ۱، ص ۵٤، تفسیر سورهٔ حمد

و در بعضى از احاديث است كه: هُوَ صِرَاطُ عَلِيٌّ بْن أَبِيطَالِب. ا

و از حضرت صادق عليه السّلام وارد استَ كَدُّه: إنَّ الصِّرَاطَ أَمِيرُالْمُوْمِنِينَ عَلَيْهِ السَّلَامُ. ٢ «صراط، خود أمير المؤمنين عليه السّلام است.»

و ایس روایت یک معنی دقیق و عجیبی دارد. زیرا نمی گوید: صراط، صراط أمیرالمؤمنین است، یعنی نفس مقدس آن حضرت و افعال و اقوال وی، خود صراط است.

در تفسير آيهٔ مباركه:

وَ السُّمَآءَ رَفَعَهَا وَ وَضَعَ الْمِيزَانَ. ٣

« آسمان را پروردگار برافراشت، و ترازو را نهاد.»

از «تفسیر علی بن إبراهیم قمی» از حضرت امام رضا علیه السلام روایت است که فر مود:

السَّمَآءُ رَسُولُ اللَه؛ رَفَعَهُ اللَهُ إِلَيْهِ، وَ الْهِيزَانُ أَمِيرُالْمُوْمِنِينَ صَلَواتُ اللهِ عَلَيْهما؛ نَصَبَهُ لِحُلْقِه.

قِيلَ: ألاَّ تَطْغُوا فِي الْمِيزَانِ؟! قَالَ: لاَ تَعْصُوا الإِمَامَ!

۱ در «شواهد التّنزيل» حاكم حسكاني، ج ١، حديث ٩٢، بدين كيفيّت آمده است: عَنْ سَلامٍ بْنِ الْمُستَنير الْجُعْفيِّ قالَ:

دَخَلْتَ عَلَى أَبَى جَعْفَر \_ يَعْنى الْباقِرَ [عَلَيْهِ السَّلامُ] \_ فَقُلْتُ: جَعَلَنى اللّهُ فِداك! إِنِّى أَكْرَهُ أَ نْ أَشُقَّ عَلَيْكِ: فَإِنْ لَإِنْ تَلَى أَسْأَلُك؟ فَقَالَ: سَلْنى عَمّا شِئْت! فَقُلْتُ: أَسْأَلُكَ عَنِ الْقُرْءانِ؟ قالَ: وَلَّ اللّهِ تَعَالَى فَى كِتابِهِ: هَذَا صِراطٌ عَلَى مُسْتَقِيمٌ! قَالَ: صِراطُ عَلَى بَنِ أَبِي طَالِبِ! فَقَالَ: صِراطُ عَلَى بِّنِ أَبِي طَالِب!

۲\_ تفسیر «صافی» ج ۱، ص ٥٤، تفسیر سورهٔ حمد

٣\_ آية ٧، از سورة ٥٥: الرّحمن

قِيلَ: وَ أَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ؟! قَالَ: أَقِيمُوا الإِمَامَ بِالْعَدْلِ!

قِيلُ: وَ لاَ تُحْسِرُوا الْمِيزَانَ؟! قَالَ: لاَ تَبْخَسُوا الإِمَامَ حَقَّهُ وَ لاَ تَظْلَمُوهُ! \

« مراد از آسمان، رسول خداست که او را بلند مرتبه داشته و به سوی خود برد؛ و مراد از ترازو و میزان، أمیرالمؤمنین علیهما صلوات الله میباشد که او را بر خلقش قرار داد.

گفته شد: مراد از ألا تُطْغُوا فِي الْمِيزانِ چيست؟! فرمود: آن است كه عصيان امام را مكنيد!

گفته شد: مراد از و َ أَقِيمُوا الْورَنْ بِالْقِسْطِ چيست؟! فرمود: آن است كه امام را به عدالت بريا داريد!

گفته شد: مراد از و لا تُحْسِرُوا الْمِيزَانَ چيست؟! فرمود: آن است كه از حق امام كم نگذاريد، و به وى ستم روا مداريد!»

و در تفسير آيهٔ مباركهٔ:

وَ نَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسْطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلاَ تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا. `

« ما در روز قیامت، میزانهای عدالت را مینهیم؛ بنابراین به هیچ کس بهیچ وجه ستمی نمی شود.»

از «كافى» و «معانى الأخبار» از حضرت صادق عليه السّلام روايت است كه: چون از او راجع به اين آيه سؤال شد، فرمود: هُمُ الأنبيَاءُ وَ الأوْصِيَآءُ. "

«ایشانند انبیای فرستاده شده از جانب خداوند، و اوصیای انبیاء.»

۱\_همان مصدر، ج ۲، ص ٦٣٩

٢\_ صدر آية ٤٧، از سورة ٢١: الأنبيآء

٣\_ همان مصدر، ص ٩٤

و در روايت ديگري است كه: نَحْنُ الْمَوَازِينُ الْقِسْطُ. ا

« ما هستیم میزان ها و ترازوهای عدلی که خداوند در روز قیامت نصب میکند، و اعمال بندگان را با آن می سنجد، و بنابراین به کسی ظلم نمی شود.»

و از حضرت صادق عليه السّلام دربارهٔ معنى صراط، روايتى است كه فرمود: إنَّ الصُّورَةَ الإنسَانِيَّةَ هِى الطَّرِيدِ قُ الْمُسْتَقِيمُ إلَى كُلِّ خَيْرٍ؛ وَ الْجِسْرُ الْمَمْدُودُ بَيْنَ الْجَنَّةِ وَ النَّارِ. ٢

« صورت نفس ناطقه و ملکوتی انسان، صراط مستقیم است به سوی هر خیری؛ و آن است پلی که میان بهشت و آتش کشیده شده است.»

با این دو نمونه معنی که ما در تفسیر صراط و میزان نمودیم، حقیقت معنی تأویل در تمام آیات که در شأن آنها و یا در شأن اعدائشان تأویل شده است واضح می شود. بنابراین، اولاً: تأویل در آیات حتماً لازم است؛ زیرا تأویل، مرجع و مفادِ معنی ظاهری است و بدون آن، معنی و مراد از آیه دستگیر نشده است.

و ثانیاً: آیات جنبهٔ عمومیّت و کلّیّت خود را همیشه حفظ می کند؛ تا هر جا شائبهای از معنی تأویل بوده باشد، آنجا را شامل شود. و روی همین منظور است که در آیات قرآن کریم، تصریح به اسم نشده است.

با این بیان خوب روشن شد که: چگونه أمیرالمؤمنین علیهالسّلام حقیقت قرآن است!

چه خوب مى سرايد شيخ كاظما ُزْرى در قصيدهٔ ألفيّهٔ خود رضوان الله الملك المتعالى عليه:

۱\_ تفسیر « صافی» ج ۲، ص ۹۶

۲\_ همان مصدر، ج ۱، ص ٥٥

يابْنَ عَمِّ الْمُصْطَفَى أنْتَ يَدُاللَّهِ

الَّتِي عَمَّ كُلُّ شَـِيْءٍ نَداهِا (١)

أنْتَ قُرْءَ اللهُ الْقَديمُ وَ أَ وْصا

فكَء أياتُهُ الَّتي أوْحاها (٢)

حَسْبُكَ اللَّهُ في مـنَّاثِرَ شـَتَّى

هِيَ مِثْلُ الأعْدادِ لا تَتَناهَــي (٣)

تا آنکه می فرماید:

أنْتَ بَعْدَ النَّبِيِّ خَين والْبَرايا

و السَّما خَيْرُ ما بها قَمَراها (٤)

لَكَ التُ كَذاتِهِ حَيْثُ لُولا

أنَّها مِثْلُها لَماء اَحاها (٥)

قَدْ تَراضَعْتُما بِثَدْي وصال

كانَ مِنْ جَوْهَر التَّجَلَّى غِذاها (٦)

يَا عَلِيُّ الْمِقْدارُ حَسْبُكَ لا

هوتيَّةً لا يُحاطُ في علْياها (٧)

أَى قُدْس إلَيْهِ طَبْعُكَ يَنْمى

وَ الْمَراقى الْمُقَدَّساتُ ارْتقاها (٨)

لَكَ نَفْسٌ مِنْ جَوْهَـراللَّطْفِ صيغَتْ

جَعَلَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسِ فِداها (٩)

هِي قُطْبُ الْمُكَوَّناتِ وَ لَوالا ها

لما دارَتِ الرَّحَـى لَوالاهـا (١٠)

لَكَ كَفٌّ مِنْ أَبْحُر اللَّهِ تَجْرى

أنه ر الأنبيآءِ مِنْ جَدُواها (١١)

#### حُزْتَ مِلْكًا مِنَ الْمَعالِي مُحيطًا

بأقاليم يَسْتَحيلُ انْتِهاها (١٢)

تا آنکه می فرماید:

يا أخا النمصط في لَدَى ذُنوب

هيَ عَيْنُ الْقَذَى وَ أَنْتَ جَلاها (١٣)

كَيْفَ تَخْشَى الْعُصاةُ بَلْوَى الْمَعاصى

وَ بِكَ اللَّهُ مُنْقِذٌ مُبْتَ لاها (١٤)

لَكَ في مُرْتَقَى الْعُلَى وَ الْمَعالى

درَجاتٌ لا يُرْتقَى أَدْناها (١٥) ا

۱- «دیوان اُزری» مطبوع با تخمیس آن، ص ۱۵۱؛ ما مقداری از این ابیات را در دورهٔ «معادشناسی» ج ۷، مجلس ۵۰، ص ۳۱۱ و ۳۱۲ آوردیم و در تعلیقهٔ آن ذکر نمودیم که: «شیخ کاظم اُزری تمیمی بغدادی متوفّی در غرّهٔ جمادی الأولی سنهٔ ۱۲۱۱ هجریّهٔ قمریّه، مدّاح اهل بیت علیهم السّلام؛ و در جلالت و بلاغت شعر او قصیدهٔ هائیّهاش ( لِمَن الشّمْسُ فی قبابِ قباها) کافی است که او را در ردیف شعرای درجهٔ اول اهل بیت قرار دهد.

و چنین حکایت شده است که: علاّمهٔ بحرالعلوم او را تعظیم و تکریم مینمود؛ چون با دشمنان به خوبی به مناظره مینشست. و از مرحوم آیةالله سیّد حسن صدر روایت شده است که او گفته است: قصیدهٔ هائیّهٔ اُزریّه بیش از هزار بیت بوده و در طوماری نوشته شده بود، موریانه مقداری از آنرا خورده و بقیّهٔ طومار بدست مرحوم آیةالله آقا سیّد صدر الدیّن عاملی رسید، و وی این مقدار از ابیات را که شیخ جابر کاظمی تخمیس کرده است از آن استخراج نمود.

صاحب « مستدر ک الوسائل » در کتاب « شاخهٔ طوبی » گفته است: علاّمهٔ محقّق شیخ محمّد حسن صاحب « جواهر » تمنّی می کرده است که: قصیدهٔ هائیّهٔ اُزری در دیوان عمل او نوشته گردد؛ و به جای آن، کتاب « جواهر » در نامهٔ عمل اُزری نوشته شود! (ملخّص از « الکُنی و الألقاب » طبع صیدا، ج ۲، ص ۱۹) »

۱ ای پسر عموی مصطفی! تو آن دست خدا هستی که فیضان باران جود و بخشش آن، تمام چیزها را فرا گرفته است!

۲\_ تو قرآن قدیم خدا هستی، و اوصاف تو آیاتی است از آن، که خدا به پیغمبرش وحی نموده است.

۳\_ برای تو خدا کافی است در صفات حمیده و خصال پسندیدهای که چون سلسلهٔ اعداد دارای نهایت نیست.

٤\_ بعد از پیغمبر تو بهترین مردم جهان هستی؛ و بهترین کوکب آسمان،
 دو کوکب خورشید و ماه آن است.

۵\_ ذات تو عیناً به مثابهٔ ذات رسول الله است؛ و اگر چنین نبود، پیغمبر عقد برادری با تو نمی بست.

٦- تو و پیامبر، هر دو از پستان وصال شیر خوردهاید؛ آن پستانی که غذا
 و نیروی آن از جو هر تجلّی بود.

۷\_ ای علی افر و مقدار تو کافی است که از عالم لاهوت است، و آن
 مقام و منزلت رفیع در احاطهٔ فکر و اندیشه درنمی آید.

۸ ـ به كدام درجه از قـدس و پـاكى، طبع تـو ميـل مىكنـد؛ در حـالى كـه از در جات مقدّسه و مقامات مطهّره بالا آمده است!

۹\_ تو دارای نفسی هستی که خمیرهاش از اصل گوهر لطف و جوهر صفا
 ریخته شده است؛ خداوند هر نفسی را فدای نفس تو گرداند.

۱۰ آن نفس، قطب عالم امکان و عالم تکوین است؛ و اگر آن نفس نبود، آسیای عالم امکان به چرخش نمی افتاد، و موجودی از کُتْم عدم به وجود نمی آمد.

۱۱\_ تـ و صـاحب دسـت جـود و عنـایت و رحمتـی هسـتی کـه از دریاهـای بیکران خـداوند جـاری مـیشود؛ و نهرهـا و چشمههـای پرفیضـان پیامبـران، چـون

جوی کوچکی است که از این نهر منشعب شده و جدا گردیده است.

۱۲\_ تـو حيازت كـردى از شـرفها و فضيلتها و مقامات عاليـه، مِلــك و سرزمينى را كه محيط به اقليمهائى از شرف و كمال اســت، كـه بــه آخـر رسـيدن آن از محالات است.

۱۳\_ای برادر مصطفی! من گناهانی دارم که عین کدورت و آلودگی است؛ و تو مایهٔ جلا و صیقل و زدودن زنگارش میباشی!

۱٤ چگونه معصیت کاران از بلوای معاصی بترسند؛ در حالی که خداوند بوسیلهٔ تو مبتلایان به گناه و آلودگان به جرائم را نجات بخشیده و از هلاکت دستگیری نموده است!

۱۵\_ آری! برای تو در پیمودن اعلا درجهٔ از بلندی و رفعت، درجات و پلکان آن، کسی را دسترس نمی باشد.

مراد از تأویل قرآن، یک معنی جدا و کنار و دوری نیست که برای تحصیل آن نیاز به تعسُّف و تکلّف باشد؛ بلکه یک معنی روشن و واقعی است که متن و حقیقت را نشان می دهد. مثلاً مراد ازا و اولوالأمر در آیهٔ مبارکهٔ:

أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ. ١

« از خدا اطاعت كنيد، و از پيغمبر و صاحبان امرى كه از شما هستند اطاعت كنيد!»

أئمً أهل بيت هستند. و اين معنى و مراد، مختص به ايشان است. و اين مقصودى است كه از لَحن آيات و ضم بعضى از آيات به همديگر استنتاج مى شود.

امًا أنها كه غصب خلافت كردند، البتّه نمي خواستند اين معنى را

١ صدر آية ٥٩، از سورة ٤: النسآء: يَأيُّـهَا الَّذِيـنَءَ امَنُـوا أَطِيعُـوا اللَـهَ وَ أَطِيعُـوا الرَّسُـولَ وَ الوَّسُـولَ وَ الْمِدْ مِنكُمْ.

بپذیرند؛ چـون تضاد و تنافی تام با روش و سلوک آنها داشت، و لذا صریحاً گفتند: قرآن را برای مردم نباید تأویل کرد، نباید تفسیر کرد، حقائق و محصل آنرا نباید گفت؛ تا مردم در کوری و جهالت خود باقی باشند و آنها بتوانند به مقصد و مرام خود رسیده، بر آنها حکومت کنند. لذا جدیا مردم را از معنی قرآن و بیان سبب نزول و مصادیق آیات منع کردند.

أخباری که از اهل بیت علیهمالسّلام راجع به تغییر قرآن رسیده است، در بیان همین جهت است که ذکر شد. و در نامهای که حضرت امام محمّد باقر علیهالسّلام به سَعْدُ الْخَیْر نوشتند و شیخ کُلیْنی آنرا ذکر کرده است، از جمله مینویسند:

و كَانَ مِن نَبْذِهِم الْكِتَاب أَنْ أَقَامُوا حُرُوفَه و حَرَّفُوا حُـدُودَه. فَهُمْ يَرْوُونَه و حَرَّفُوا حُـدُودَه. فَهُمْ يَرْوُونَه و لَا يَرْعَونَه و الْعُلَمَاء يَرْوُونَه و لَا يَرْعَونَه و الْعُلَمَاء يَعْج بُـه مُ عِفْظُهم لِلرِّوا يَــة؛ و الْعُلَمَاء يَعْزُنُهُم تَرْكُهُمْ لِلرِّعَايَة والحديث. المحديث. المحديث. المحديث المحدي

« و از دور افكندن و رد كردنشان كتاب الله را اين بود كه: حروف و كلمات و عبارات و آيات و سُورَ و آنچه را كه راجع به قرائت بود اقامه كردند و آنرا محكم داشته، بر پا نمودند؛ امّا حدود و معانى و مرادها و مقصودها و مفاهيم كتاب را تحريف و تضييع كردند. بنابراين، آنان كتاب الله را روايت نمودند امّا رعايت نكردند.

و برای مردم جاهل و ظاهراندیش و کوتاه نظر این شگفت آور بود که قرآن را برای بیان کردن و روایت نمودن حفظ و نگهداری نموده، پاسداری کنند؛ امّا علماء و صاحب خردان در حزن و اندوه بسر میبردند که مراعات حق قرآن نشده است، و گروه مخالف معنی و مراد از آنرا نادیده گرفته اند.»

۱\_ « روضهٔ کافی» ص ۵۳

این روایت به خوبی می رساند که: مقصود از تحریف، تحریف به حدود است نه به حروف، و تحریف به رعایت است نه به روایت.

بنی اُمیّه که روی کار آمدند، همان مشرکین بودند. معاویه همان کس بود که علیه رسولالله در جنگ بدر و احد و احزاب حاضر بود؛ حال به کسوت اسلام درآمده، و در باطن برای هدم اسلام کمر بسته است، و با حقیقت نبوّت و قرآن که متجلّی در ولایت است میستیزد و می گوید: قرآن را تفسیر نکنید!

تفسير، معنى قرآن است. اگر قرآن را معنى نكنند، مردم چه مىفهمند؟!

امام، تحقّق خارجی قرآن است. امام معلّم قرآن است. قرآن بدون امام و معلّم چه فائدهای دارد؟

قرآن بدون امام و معلّم وارد و محیط به اسرار و دقائق آن، صفر است. چون دین بر پایهٔ بصیرت و عمل است؛ و بدون امام انسان چگونه به قرآن عمل کند؟ درست مانند نسخهای است که از طبیب بگیریم و هر کس مطابق سلیقهٔ خود، نسخه را به دوائی خاص و کیفیّتی مخصوص تفسیر کند. این عین هلاکت است.

يبغمبر فرمود: إنِّسى تارك فيكم الثَّقَلَيْنِ: كِتَابَ اللَّهِ وَعِتْرَتِى. وَ لَنْ يَفْتَرقَا حَتَّى يَردا عَلَى الْحَوْضَ. \

۱\_ « غایة المرام » ص ۲۱۱ تا ص ۲۳۰، از طریق عامّه سی و نه حدیث، و از طریق خاصّه هشتاد و دو حدیث آورده است. این حدیث از روایات متواترهٔ بین شیعه و عامّه است، و عامّه تواتر آنرا نیز قبول دارند. و از محکمترین اسناد شیعه علیه عامّه بوده و بر غاصبیّت خلفای اولین دلالت دارد.

أحمد حنبل از زيد بن ثابت به دو طريق صحيح: اول در ابتداى ص ١٨٢، و دوم در انتهاى ص ١٨٦، و دوم در انتهاى ص ١٨٩، در جزء پنجم از «مُسند» خود نقل مى كند: قال النَّبِيُّ صَلَّى اللَهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ: إنّى تارِكُ فيكُمْ خَليفَتَيْن: كِتابَ اللَهِ وَ أَهْلَ بَيْتى؛ وَ إِنَّهُما لَنْ يَفْتَرقا حَتَّى يَردا عَلَى تَ

« تحقیقاً و محققاً من در میان شما مردم دو متاع گرانقدر و پربها باقی می گذارم: کتاب خدا و عترت من. و این دو از یکدگر جدا نمی شوند تا در حوض کوثر بر من وارد شوند.»

اصلاً امام از قرآن، و قرآن از امام قابل تفکیک نیستند. کسی که بگوید: کفانا کتاب الله «کتاب خدا ما را بس است.» معنیش طرد و نقض کتاب خداست، نه اخذ کتاب الله. چون کتاب الله بدون امام، کتاب الله نیست. آن کتاب آراء و اهواء و تأویلات خودسرانه است. مگر حجّاج بسن یوسف ثقفی که جنایات او تاریخ را سیاه کرده است کتاب خدا را نمیخواند، و بر خود تطبیق نمی نمود و خود را اولوالامر نمی دانست؟! او حافظ قرآن بود، و خود را اولوالامر می دانست؛ و هر کس را که می کشت، از کتاب خدا شاهد و دلیل برای

الْحُورْضَ جَميعًا. و نيز طبراني در «معجم كبير» و در «كنز العمّال» ج ١، ص ١٥٤ بديسن صورت نقل كرده است: قالَ رَسولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ: إِنِّى تارِكُ فيكُمْ خليفَتَيْنِ: كِتابَ اللّهِ [عَزَّوَ جَلَّ] حَبْلٌ مَمْدودٌ ما بَيْنَ السَّمآءِو الارْضِ، وَ عِبْرَتــى أَهْلَ بَيْتــى؛ وَ إِنَّهُما لَنْ يَفْتَرِقا كِتابَ اللّهِ [عَزَّوَ جَلَّ] حَبْلٌ مَمْدودٌ ما بَيْنَ السَّمآءِو الارْضِ، وَ عِبْرَتــى أَهْلَ بَيْتــى؛ وَ إِنَّهُما لَنْ يَفْتَرِقا حَتَّى يَعرِدا عَلَى الْحَوْضَ. و سيوطى در «المدُر المنشور» ج ٦، ص ٧ مى گويــد: ترمــذى ايــن حديث را تخريج كرده و حَسَن شمرده اسـت، و نيز تخريج كرده ابن انبارى در «المصاحف»، و آن دو از زيد بن أرقم بدين عبارت ذكر كردهاند: قالَ: قالَ رَسولُ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ: إِنِّى تارِكُ فِيكُمْ ما إِنْ تَمَسَّكُثُمْ بهِ لَنْ تَضِلّوا بَعْدى ؛ أحَدُهُما أعْظَـمُ مِنَ الآخِر: كِتابُ اللّهِ حَبْلٌ مَمْدودٌ مِنَ السَّمآءِ إِلَى الاَرْضِ، وَ عِبْرَتـى أَهْلُ بَيْتـى. وَ لَنْ يَفْتَرِقا حَتَّى يَعرِدا عَلَى الْاَحْوِضَ؛ فَانْظُروا كَيْفَ تُحْلِفونـى فيهما.

علاّمهٔ عظیم، میرحامد حسین هندی، حدود یک جلد از کتاب نفیس خود (عبقات الأنوار) را به ذکر أسناد این حدیث مبارک، و یک جلد آنرا به دلالت آن اختصاص داده است. و علاّمهٔ خبیر حاج میرزا نجم الدین شریف عسکری (دائیزادهٔ پدر ما) که فرزند ارشد و اکبر آیةالله آقا میرزا محمّد طهرانی رضوان الله علیهما میباشد، کتابی به نام «محمّد و علی و علی النّقلیْن و حدیث السّقینة» نوشته و طرق عدیدهٔ حدیث را بطور تفصیل ذکر کرده است.

قتل او مي آورد.

قرآن بدون امام، در حکم صفرهای فراوانی است که پهلوی هم چیده شود. اینها همه صفرند و هیچاند، و تشکیل عددی را نمی دهند و هیچ خاصیتی ابراز نمی دارند. امّا وقتی در کنار آنها یک عدد «۱» گذارده شود، همه زنده می شوند و دارای خاصیت می گردند؛ و نمایندهٔ یک عدد بزرگ و یک وزنه سنگین می گردند. اگر شما از زمین تا کرهٔ ماه صفر بچینید، بدون اثر است؛ اگر عدد واحدی در طرف چپ آنها قرار گرفت ببینید نمایندهٔ چه کثرت، چه قوت، چه شوکت و چه اثرات خارجی می شود!

این است معنی و خاصیت و اثر امام در تحقیق بخشیدن مُفاد و مرام قرآن. لهذا می گوئیم: امام، جان و روح و حقیقت قرآن است. قرآن بدون امام حکم جسد بیروح را دارد، حکم مشک خشک و بی آب را دارد. امام که قرآن را دست گرفت و در جامعه به لباس عمل درآمد، در این جسد بدون روح، روح دمیده می شود. و در این مشک خالی، آب حیات سرازیر می شود و تشنگان را از معین خود اشراب می کند.

رسول خدا صلّى الله عليه و آله و سلّم مى فرمايد: أنًا وَ عَلِيٌّ مِنْ شَجَرَةٍ و اَحِدَةٍ، و سَآئِرُ النَّاسِ مِنْ شَجَرِ شَتَّى. ا

۱ـ مضمون ایس روایت در «ینابیع المودّة» طبع اسسلامبول، ص ۲۳٦ و ص ۲۵٦ بسه نقل از کتاب «مودّة القربی» به دو صورت وارد است. و در ص ۱۷۹ گوید: أنّا و عَلیّ مِنْ شَجَرة واحِدة و النّاس مِنْ أشْجار شَنَّی، از دیلمی و طبرانی در کتاب «أوسط» آورده شده است. و در ص ۲۵٦، از کتاب «مودة القربی» روایت می کند از ابن عبّاس مرفوعاً: خُلِقْت أنّا و عَلیٌّ مِنْ شَجَرة واحِدة و النّاس مِنْ أشْجار شَنَّی. و در روایت دیگری از او آمده است: خَلق الانبیآء مِنْ أشْجار شَنَّی، و عَلِیًّا مِنْ شَجرة واحِدة؛ فَأنا أصْلُها و عَلیٌّ فَرْعُها و الْحَسَن والْحُسَن أَثْمارُها و آمده اوراقها. فَمَنْ تَعَلَّق بها نَجا، و مَنْ زاع عَنْها هَوَی.

« من و على از يك درخت مى باشيم، و بقيّـهٔ اصنـاف مـردم از درختـهائى گوناگون.»

أمير المؤمنين عليه السلام مي فرمايد:

وَ أَنَا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ كَالصِّنْو مِنَ الصِّنْو، وَ الذِّرَاعِ مِنَ الْعَضُدِ. ١

« و نسبت من با رسول خدا مانند دوشاخی است که از یک بن روئیده است، و مانند ساق دست است نسبت به بازو.»

آری، کسانی که با آن حضرت عَلَم خلاف برافراشتند، همان بت پرستان و مشرکان جاهلیّت بودند که بدین شکل و قیافه متظاهر شده، و حکومت و ریاست مادی و شهوی خود را در پرتو به تن کردن لباس و پوستین اسلام دیدند. و چون گرگانی که پوستین گوسپند در بر کرده، برای از بین بردن و دریدن و پاره کردن و نابود ساختن کیان اسلام کمر بستند.

مگر اینک نخواندیم که رسول الله فرمود: یَا عَلِی ُّ أَنَا قَاتَلْتُهُمْ عَلَى التَّأُويل! ٢

۱\_ « نهج البلاغة » مكتوب ٤٥، در ضمن نامهاى كه آن حضرت به عثمان بن حُنَيف أنصارى، عامل خود در بصره مرقوم داشتهاند؛ واز طبع مصر با تعليقهٔ شيخ محمّد عَبْده: ج ٢، ص ٧٣ مى باشد.

۲\_در «بحار الأنوار» ج ۸، طبع كمپانی، ص ٤٥٥ و ٤٥٦، روايات مستفيضهای را به اين مضمون نقل نموده؛ و در «غاية المرام» ص ٣٣، حديث ۱۰، از طريق عامّه از موفّق بن أحمد خوارزمی در ضمن حديث طويلی ذكر كرده است. و علاّمه أمينی در ج ۷ « الغدير» در پاورقی ص ١٣١ گويد:

<sup>«</sup> و با این عبارت و خطاب، معرّفی کرد رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم مولای ما أمیرالمؤمنین علیهالسّلام را با گفتارش که: إنَّ فیکُمْ مَنْ یُقاتِلُ عَلَی تَاویل الْقُرْءَانِ، کَما قاتلْتُ عَلَی تَنْزیلِهِ! قالَ أبوبَکْر: أنّا هُو یَا رَسولَ اللّهِ؟ قالَ: لا! قالَ عُمَر: أنّا هُو یَا رَسولَ اللّهِ؟ قالَ: لا! وَلَکنِ ْ خاصِفُ النَّغُلُ؛ وَ کانَ أَعْظَی عَلیًّا نَعْلَهُ یَحْصِفُها. (این حدیث را جمعی از حُفّاظ ⇔ لا! ولکین ْ خاصِفُ النَّغُلُ؛ و کان أَعْظَی عَلیًّا نَعْلَهُ یَحْصِفُها.

من و تو جهادمان هر دو دربارهٔ تحقیق بخشیدن قرآن است، و در واقع یک جهاد است. « من با این مردم مشرک برای اصل پذیرش قرآن کارزار نمودم، و تو برای پذیرش مُفاد و مقصود از قرآن کارزار می کنی!»

همین ندای جان پرور و ملکوتی سیّدالشهداء حسین بن علی علیهالسّلام بود که پیرمرد فرتوت کوفی از بنی اسد: حبیب بن مظاهر را که از قراء و فقهاء مشهور بود، به سرزمین کربلا: سرزمین عشق به خدا و شهادت در راه خدا کشاند؛ و در برابر أنوار قدسیهٔ امام خود که از ذات احدیّت در او تجلّی داشت همچون ورقهای گلی پَرپَر و صفحات مصحفی پراکنده، در معرکه به روی زمین ریخت.

حبیب بن مظاهر بواسطهٔ تشیّع راستینی که داشت، و بواسطهٔ ممارست و مزاولت با قرآن، دارای روح ملکوتی بود. اسرار حق در آن ظاهر بود. از غیب مظّلع بود. دل وی کانون اشعّهٔ لمعات الهی بود.

محدّث قمّى مى گويد: و يَظْهَرُ مِنَ الرِّواياتِ أَنَّهُ كَانَ مِنْ خَآصَّتِهِ [أميرِالْمُؤْمِنين] عَلَيْهِ السَّلامُ و حَمَلَةِ عِلْمِهِ. ٢

 <sup>⇒</sup> تخریج کردهاند. و همانطور که خواهد آمد، حاکم و ذَهبی و هیٔ شمی آنرا صحیح شمر دهاند.)»

۱- ابن عساكر دمشقى در «تاريخ أميرالمؤمنين على بن أبى طالب عليه السّلام» ج ٢، ص ٤٨٥ و ٤٨٦، حديث ١٠٠٤، با سند متّصل خود از أميرالمؤمنين عليه السّلام آورده است كه:

قالَ: كُنْتُ إِذَا سَأَلْتُهُ أَجَابَنى، وَ إِنْ سَكَتُ ابْتَدَأَنى وَ مِا نُرِّلَتْ عَلَيْهِ ءَ اَيَـهُ إِلا ّ قَرَأَتُها وَ عَلِمْتُ تَفْسيرَها وَ تَأْويلَها. وَ دَعَا اللّهَ لَـى أَنْ لا أَنْسَى شَيْئًا عَلَّمَنى إِيّاهُ؛ فَمَا نَسَيتُ مِنْ حَرام وَ لا حَلال، وَ أَمْر وَ نَهْى، وَ طَاعَةٍ وَ مَعْصِيَةٍ. وَ لَقَدْ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى صَـدْرى وَ قالَ: اللّهُمَّ املاً قَلْبَه عُلْمًا وَ فَهُمًّا وَ حُكَمًّ مَا وَ نَوْرًا، ثُمَّ قَالَ لِي: أَخْبَرَني رَبِّى عَزَّ وَ جَلَّ أَنَّهُ قَدِ اسْتَجَابَ لَـى فيكَ.

۲\_ « سفينة البحار» ج ١، ص ٢٠٣

« از روایات اینطور بر می آید که او از خواص اصحاب أمیرالمؤمنین علیه السلام و از حاملین علم وی بود.»

و شیخ کَشّی از فُضَیل بن رُبیر روایت کرده است که: میشم تمّار که از خواص اصحاب أمیرالمؤمنین علیهالسّلام بود، بر روی اسبی سوار بود. در این حال حبیب بن مظاهر اسدی هم از طرف مقابل بدین سو می آمد. و در محلّی که جمعی از بنی اسد در مجلس خود نشسته بودند به هم رسیدند. و با یکدگر بطوری نزدیک با هم به گفتگو پرداختند که گردنهای اسبانشان به هم رسید؛ در این حال حبیب گفت:

فَكَ أَنَّى بِشَــيْخٍ أَصْلَـعَ ضَحْمِ الْبَطْنِ يَبِيـعُ الْبِطِّيـخَ عِنْدَ دارِالـرِزْقَ، قَــدْ صُلِبَ في حُبِّ أَهْل بَيْتِ نَبِيِّهِ، وَ يُبْقَرُ بَطْنُهُ عَلَى الْخَشَبَةِ.

«گویا من دارم می بینم پیرمردی را که شکمش برآمده و جلوی سرش مو ندارد، و در کنار دارالرّزق شغلش خربزه فروشی است؛ که وی را به جرم محبّت اهل بیت پیغمبرش بر دار کوبیدهاند، و بر روی چوبهٔ دار، شکمش شکافته شده است.»

۱- امروزه معروف است که کسی را که به دار میزنند، او را آویزان میکنند، بدینگونه که طنابی بر گردنش میاندازند و بالا میبرند؛ او فوراً خفه میشود و جان میدهد. اما در سابق کسی را که به دار میزدند، بدن او را بر روی تخته چوبی به شکل صلیب میکوبیدند و یا میبستند. یعنی قامت او را بر روی چوبی عمودی و دستهایش را گشاده و بر روی تخته چوبی افقی میکوبیدند، و بعداً این تخته چوب را در جای بلندی همچون درخت و یا تیر و یا ساختمانی نگه میداشتند، تا کم کم بواسطهٔ گرسنگی و تشنگی و یا بواسطهٔ خون رفتن از مواضع میخکوب، شخص دار کشیده شده جان بدهد، و چه بسا دوسه روز طول میکشید. و أحیاناً در موقع به دار بودن، حربهای به او اضافه میزدند همچون میثم تمّار، تا زجرکش شود و زودتر جان بسپارد.

میثم در پاسخش گفت:

وَ إِنَّى لأَعْرِفُ رَجُلاً أَحْمَرَ لَـهُ ضَفيرَتان، يَحْرُجُ لِنُصرَةِ ابْنِ بِنْتِ نَبيِّهِ فَيَقْتَلُ وَ يُجالُ برأسِهِ فَى الْكوفَةِ.

« و من می شناسم مردی سرخ چهره را که گیسوانش از دو سو بافته شده است؛ او برای یاری پسر دختر پیغمبرش خروج می کند و کشته می شود، و سرش را در محلاّت و کوی و برزن کوفه برای تماشای مردم می گردانند.»

این بگفتند و از یکدگر جدا شدند. اهل مجلس با هم گفتند: ما دروغگوتر از این دو مرد کسی را ندیدهایم!

هنوز اهل مجلس از جای خود برنخاسته بودند که رُشَیْد هَجَرِی به سراغ آن دو آمد و از اهل مجلس پرسید: آن دو نفر کجا هستند؟! گفتند: از هم جدا شدند. و ما از آن دو شنیدیم که چنین و چنان می گفتند.

رشيد گفت:

رَحِمَ اللّهُ مَيْثَمًا؛ أَنْسَى: وَ يُنزادُ في عَطَآءِ الَّنْدَى يَجِيء بِالرَّأسِ مِأةُ دِرْهَم! ثُمَّ لُوْبَرَ.

«خدا میثم را رحمت کند؛ فراموش کرد بگوید: به آن کس که سر را در کوفه می آورد، یکصد درهم به عطای او از بیت المال که پیوسته به او می دهند، زیاد می نمایند! این بگفت و پشت کرد و بازگشت.»

آن جماعت مجلس گفتند:

هَذا وَ اللَّهِ أَكْذَبُهُمْ!

«سوگند به خدا این دروغگوترین آنهاست!»

سيس گفتند كه:

وَ اللّهِ ما ذَهَبَتِ الأيّامُ وَ اللّيالي حَتَّى رَ أَيْنا مَيْثَمَا مَصْلُوبًا عَلَى بابِ دارِ عَصْرُو بْنِ مُظاهِرٍ وَ قَدْ قُتِلَ دارِ عَصَصْرُو بْنِ مُظاهِرٍ وَ قَدْ قُتِلَ دارِ عَصَصْرُو بْنِ مُظاهِرٍ وَ قَدْ قُتِلَ

# مَعَ الْحُسَيْنِ عَلَيْهِ السَّلامُ؛ وَرَ أَيْنَا كُلَّ مَا قَالُوا ! `

«سوگند به خدا روزها و شبها سپری نشدند مگر این که دیدیم ما که: میشم را دَرِ خانهٔ عمرو بن حریث به دار زدهاند، و سر حبیب بن مظاهر را که در کربلا با حسین علیهالسّلام شهید شده بود به کوفه آوردند؛ و هر چه را که آن سه نفر گفتند، ما خود با دیدگانمان دیدیم!»

حبیب بن مظاهر از جملهٔ هفتاد نفری بود که در رکاب حضرت سیّدالشّهداء علیهالسّلام شهید شدند.

أَبُو عمرو كشّى مى گويد: و كان حبيب (ره) مِن السَّبْعين الرِّجالِ النَّدين تَصَروا الْحُسَيْن عَلَيْهِ السَّلامُ و لَقَوْ جبال الْحَديد و اسْتَقْبُلوا الرِّماح اللَّذين تَصَروا الْحُسَيْن عَلَيْهِ السَّلامُ و لَقَوْ جبال الْحَديد و اسْتَقْبُلوا الرِّماح بصُدورهِم و السُّيوف بو جوهِهم؛ و هُم يُعْرضُ عَلَيْهم الأمان و الأمْوال فَيَا بَوْن و يَقولون و لا عُذْر لَنا عِنْد رسول الله صَلَّى الله عَلَيْه و الله إنْ قُتِل الْحُسَيْن عَلَيْهِ السَّلام و مِنّا عَيْن تَطْرف ! حَتَّى قُتِلوا حَوْلَه لا عَنهى. '

«حبیب رحمة الله علیه از جملهٔ هفتاد نفری بود که یاری حسین علیه السّلام را نمودند، و با کوههای آهن برخورد کردند. و با سینههای خود به استقبال نیزهها، و با چهرههایشان به استقبال شمشیرها شتافتند.

بر ایشان امان داده شده، و اموال داده شد؛ از قبول آن امتناع نموده و گفتند: ما در نزد رسول خدا صلّی الله علیه و آله و سلّم عذری نداریم اگر حسین کشته شود و از ما چشمی باقی بماند تا نگاه کند و نظر به دنیا افکند! این بگفتند و همگی در اطراف شمع وجود او پروانهوار کشته شدند.»

حبیب بن مظاهر در روز عاشورا به عزم کارزار برخاست و میخندید.

۱\_ « سفينة البحار» ج ۱، ص ۲۰۳

۲- بنا بـ نقـل « سفينة البحـار» ج ۲، ص ۱۱ و ۱۲؛ و ايضـاً در « سفينه» ج ۱، ص ۲۰۳ ذكر شده است.

يزيدُ بْنُ حُصَين هَمْدانى كه به او سَيِّد الْقُرَّاء (رئيس قاريان قرآن) مى گفتند: بـ ه حبيب گفت: يا أخى! لَيْسَ هَذِهِ ساعَة ضِحْكِ!

«ای برادر من! این ساعت، ساعت خنده نیست!»

حبيب گفت: فَــَائُ مَوْضِعٍ أَحَــقُّ مِـنْ هَـــذا بِالسُّــرورِ؟ وَ اللَـــهِ مـــا هُـــوَ إِلاَّ أَ نْ تَميلَ عَلَيْنا هَذِهِ الطُّغاةُ بسُيوفِهمْ فَنُعانقَ الْحورَ الْعيــنَ. \

«اگر اینجا وقت خندیدن نباشد، پس کدام موضع جای خندیدن است که از این، سزاوارتر باشد؟ سوگند به خدا هیچ فاصلهای نیست مگر این که این طاغیان با شمشیرهایشان بر ما حمله کنند، و ما در بهشت برین دست به گردن حورالعین باشیم.»

و أبومِخْنَف روايت كرده است كه: لَمَّا قُتِلَ حَبِيبُ بْنُ مَظَاهِرٍ، هَـدَّ ذَلِكَ حُسَيْنًا وَ قَالَ عِنْدَ ذَلِكَ: أَحْتَسِبُ أَ نَفْسِي وَ حُمَاةَ أَصْحَابِي! "

«چون حبیب کشته شد، ارکان وجودی حسین را سست نمود، و گفت: خدایا! جان مرا با این حامیان اصحاب من که مردهاند بگیر!»

و در بعضی از مقاتل است که حسین علیه السّلام گفت: لِلَّهِ دَرُّكَ یَا حَبِیبُ! تو همان بودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی که در هر شب یک ختم قرآن می نمودی! می نمودی!

حبیب مانند شیر ژیان حمله می کرد. و پس از آنکه شمشیرش بر صورت اسب حَصین بن تَمیــم فرود آمد و وی از روی اسب به زمیـن افـتاد و یارانش او را

۱\_ « سفينة البحار» ج ۱، ص ۲۰۳ و ۲۰۶

۲\_ اختَسَبَ وَلَدًا له: فَقَدَهُ؛ يعنى: بچّهاش را از دست داد. و چـون واو در وَحُماةَ أصحابى به معنى معيّت است، يعنى: گم كنم خود را با مرگ أنها؛ يعنى: خدايا! جان مرا با اين حاميان اصحاب من كه مردهاند بگير!

٣\_ همان مصدر، ص ٢٠٤

٤\_ « منتهى الآمال» ج ١، ص ٢٦٣

نجات دادند و \_به روایتی \_ شصت و دو تن را کشت، خود به درجهٔ رفیعهٔ شهادت رسید.

شهادت این پیرمرد ناسک و عابد و زاهد و فقیه و قاری قرآن که صاحب علم بلایا و منایا، و از اصحاب خاص امیرالمؤمنین علیهالسّلام بود، بر سیّدالشّهداء علیهالسّلام بسیار سنگین آمد. چهرهٔ حضرت متغیّر شد، و حضرت شکسته شد. زُهیْرُ بْنُ قَیْن عرض می کند: یا أبا عبدالله! مگر ما بر حق نیستیم؟! فرمود: آری!... ا

اینها همان صحابهای هستند که در شب عاشورا که حضرت خطبه خواند، راجع به آنها عرض کرد: اللّهُمَّ إنّی أَخْمَدُكَ عَلَی أَنْ كُرَّمْتَنَا بِالنُّبُوَّةِ، وَ عَلَمْتَنَا الْقُرْءَانَ وَ قَقَّ هُتَنَا فِی الدِّینِ، وَ جَعَلْتَ لَنَا أَسْمَاعًا وَ أَبْصَارًا وَ أَفْئِدَةً؛ فَاجْعَلْنَا مِنَ الشَّاكِرِينَ!

أَمَّا بَعْدُ، فَالِّى لاَ أَعْلَمُ أَصْحَابًا أَ وْفَى وَلاَ خَارِاً مِنْ أَصْحَابِي، وَلاَ أَمْا بَيْتٍ أَمْل بَيْتِي ؛ فَجَزَاكُمُ اللّهُ عَنِّى خَيْرًا! ' أَوْصَلَ مِنْ أَهْل بَيْتِي ؛ فَجَزَاكُمُ اللّهُ عَنِّى خَيْرًا! '

«بار پروردگارا! سپاس تو را می گویم که ما را با اعطاء نبوت گرامی داشتی، و قرآن را به ما تعلیم فرمودی، و در امر دین ما را فقیه و بصیر و دانا نمودی، و برای ما گوشهائی شنوا و چشمهائی بینا و دلهائی بیدار قرار دادی؛ بنابراین، خداوندا! ما را بر این نعمت عظیم شاکر بگردان!

امّا بعد از حمد و درود خدا، من اصحابی با وفاتر و پسندیده تر از اصحاب خودم سراغ ندارم، و اهل بیتی نیکوکارتر و پیوند زننده تر از اهل بیت خودم بیاد ندارم؛ پس خداوند خودش از جانب من بهترین جزا را به شما

۱\_ « أسرار الشّهادة» ص ۲۷٤، به نقل از « مقتل أبي مخنف»؛ و نـيز « مقتـل أبـي مخنـف» ص ۱۰٤

۲\_ « إرشاد» مفيد، طبع سنگي، ص ۲٥٠

مرحمت كند!»

بر همین اساس بود که چـون در روز عاشـورا همـه عاشـقانه کـوچ کردنـد، و خیمه و خرگاهشان را برون از این جهان زدند، و آن حضرت تنـها ماند؛ نـه یـاری و نه یاوری نماند ، تکیه بـه نـیزه داده ، در آخریـن لحظات خـوش و حـالات انقطاع فریـاد بـر مـی آورد : یَـا مُسْلِمَ بْـنَ عَقِیـلٍ ! و یَـا هَـانِی بْـنَ عُـرْوَة ! و یَـا حَبِیب بْـن مَظاهِر !

تا مى رسد بــه ايــن جملــهٔ خطابيّــه: يَــا أَبْطَــالَ الصَّفَــا! وَ يَــا فُرْسَــانَ الْهَيْجَآءِ! \

«ای شیرمردان بیشهٔ صفا! و ای یکّه تازان و اسب سواران معرکهٔ رزم و کارزار!» چرا هر چه شما را صدا میزنم، پاسخ مرا نمی دهید؟! و شما را میخوانم، به گفتارم گوش نمی سپارید؟! آیا به خواب رفته اید و من در امید بیداریتان بنشینم؟! یا آنکه مودّت و مهرتان از امامتان برگشته، و دست از یاری او برداشته اید؟!

این پیرمردان قاری قرآن ، چنان صحنهٔ کربلا را بـا قلّت و کمی خـود دچـار اضطراب ساختند که بر آن گروه کثـیر و فـراوانِ لشـگریان ضـد قـرآن، عَرصـه تنـگ آمد؛ اینها هفتاد و دو نفر بودند و آنها سی هزار تن.

از ابن أبى الحديد در « شرح نهج البلاغة» نقل است كه: قيل َ لِرَجُل شَهدَ يَوْمَ الطَّف مِّ مَعَ عُمَر َ بْنِ سَعْدٍ: وَيْحَك َ! أَ قَتَلْتُمْ ذُريَّةَ رَسولِ اللّهِ صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَءَ الِهِ وَ سَلَّمَ؟!

«به مردی که در رکاب عمر بن سعد در زمین کربلا حاضر بود، گفتند: ای وای بر تو! شما ذریهٔ رسول خدا را کشتید؟!»

۱\_ «مقتل أبي مخنف» ص ١٣٣؛ و با كمي اختلاف در «أسرار الشّهادة» ص ٢٦٦ نقل شده است.

در پاسخشان گفت: عَضَضْتَ بِالْجَنْدَلِ! لَوْ شَهدْتَ مِا شَهدْنا لَفَعَلْتَ مِا شَهدْنا لَفَعَلْتَ ما فَعَلْنا؛ ثارت عَلَيْنا عِصابَة أيْديها في مقابض سُيوفِها كَالأسودِ الضّاريَة، تَخطِمُ الْفُرْسانَ يَمينًا وَ شِهمَالاً وَ تُلقي أَنْفُسَها عَلَى الْمَوْتِ؛ لا تَقْبَلُ الأمان وَ لا تَرْغَبُ في الْمالِ، وَ لا يَحولُ حآئِلٌ بَيْنَها وَ بَيْن الْورُودِ عَلَى حِياضِ الْمَنيَّةِ أو الإسْتيلاءِ عَلَى الْمُلْكِ.

فَلَوْ كَفَفْنَا عَنْهَا رُوَيْدًا لأَتَتْ عَلَى تُفُوسِ الْعَسْكَرِ بِحَذَافيرِها؛ فَما كُنَّا فَاعِلِينَ لا أُمَّ لَكَ!؟ \

«قطعهٔ سنگی را که به بزرگی سر است، با دندانت نگاهداشتهای! اگر تو هم در آن معرکه حضور داشتی، همان کار ما را می کردی؛ جماعتی بر سر ما ریختند و هجوم آوردند که در دستهایشان قبضههای شمشیر بود، مانند شیران شرزه و ژبانی که اسب سواران را از راست و چپ لِه نموده، خُرد و نابود می ساختند. جانهای خود را به مرگ سپرده بودند؛ نه امان را قبول می نمودند، و نه در مال رغبت و میلی داشتند! هیچ چیز نمی توانست در میان آنها و ورود در آبشخوار مرگ و یا بدست آوردن حکومت و قدرت، حائل شود.

اگر ما اندکی به آنها مهلت میدادیم، تمام نفوس لشگریان را یکسره نابود می کردند؛ یس ما چه می کردیم ای بی مادر!؟»

لِلَّهِ مِنْ فِتْيَةٍ في كَرْبُلاَء تَصوواْ

و عِنْدَهُمْ عِلْمُ ما يَجْرى عَلَى الْقَدَرِ (١)

صالوا و لولا قضآء الله يُمْسِكُهُمْ

لمْ يتَرْكوا مِنْ بَنى سُفْيانَ مِنْ أَثَر (٢)

۱\_ « سفينة البحار» ج ۲، ص ۱۱

۲\_ کنایه از آن است که: این که تو می گوئی، تکلیف ما لایطاق است؛ اگر ما ایشان را نمی کشتیم، آنان ما را می کشتند.

## سَلْ كَرْبَلا كَمْ حَوَتْ مِنْهُمْ هِلالَ دُجِّي

## كَأَنَّهَا فَلَكُ لِللَّائْجُم الزُّهَا فَلَكُ لِللَّائْجُم الزُّهَا ﴿ ٣ ) '

۱\_ « خداوند پاداش خیر، جوانمردانی را بدهد که در کربـــلا مسـکن گزیدنــد، و در نزد ایشان علم به قضا و قدر و منایا و بلایا و حقائق امـور و تقدیــرات سـبحانی بود.»

۳\_ « از کربلا بیرس که چه مقدار از هلالهای درخشان شب تاریک را در برگرفته است؛ آن ماههای متلألئ و تابناکی که گویا هر یک از آنان مداری وسیع برای ستارگان روشن آسمانند!»

کوتاه ز دامان تو دست هـوس ما سرتا سر آفاق صدای جـرس ما رانند ملائک بـه پـر خود مگـس ما

ای حمد تو از صبح ازل، هم نفس ما ما قافلهٔ کعبهٔ عشقیم که رفته است در پای تو آلوده لب از می چه بیفتیم للّه دَرُّهُمُ مِنْ فِتْیَهِ صَبَروا

#### ماإ نْ رَأَيْتَ لَـهُمْ في النّاسِ أَمْثالاً

«خداوند رحمتش را بریزد بر جوانمردانی که در صبر و استقامت پایمردی نمودند؛ آن جوانانی که تو ابداً در میان مردم شبیه و نظیری برایشان نخواهی یافت!»

۱ این ابیات را حقیر در جُنگ خطّی خود، شمارهٔ ۸، ص ۷۶، در ضمن دوازده بند معروف سیّد بحرالعلوم یادداشت نمودهام؛ ولی مرحوم محدّث قمّی در «نفس المهموم» طبع اسلامیّه ( ۱۳۲۸ هجری قمری) در ص ۳۲٦ به شیخ کاظم اُزری نسبت داده است.